Luis A. Sánchez Navarro DCJM

# EL CAMPO SEMÁNTICO DE 'VER' EN ATANASIO DE ALEJANDRÍA: estudio estructural.

Trabajo de Tesis para la obtención del grado de Doctor en Filología Griega.

Director:

Dr. Antonio Piñero Sáenz.

Universidad Complutense Madrid, 1994.

Para la realización de esta Tesis Doctoral hemos disfrutado durante tres años (cursos 1990/91, 91/92 y 92/93) de una Beca de Formación de Personal Investigador otorgada por la Comunidad de Madrid a través de su Consejería de Educación y Cultura. Dirigimos desde aquí nuestro sincero reconocimiento a esta Entidad.

A mis padres, a mi hermano y a mi comunidad religiosa.

# EL CAMPO SEMÁNTICO DE *VER* EN ATANASIO DE ALEJANDRÍA: ESTUDIO ESTRUCTURAL.

# Plan del trabajo:

|        |                                                  |                                                |                       |         |            |               |     |   | página |  |  |
|--------|--------------------------------------------------|------------------------------------------------|-----------------------|---------|------------|---------------|-----|---|--------|--|--|
| Preser | •                                                | III                                            |                       |         |            |               |     |   |        |  |  |
| I.     | INTRODUCCIÓN                                     |                                                |                       |         |            |               |     |   |        |  |  |
|        | I.1                                              | Introducción                                   |                       | 1       |            |               |     |   |        |  |  |
|        | 1.2                                              | Introducción literaria: el corpus Athanasianum |                       |         |            |               |     |   | 25     |  |  |
|        |                                                  | I.2.A El cor                                   | pus Athanasia         | num.    |            | •             |     | • | 25     |  |  |
|        |                                                  | I.2.B La que                                   | aestio Athanasi       | iana .  |            | •             |     | • | 28     |  |  |
|        | I.3                                              | Siglas y edici                                 | ones citadas.         |         |            | •             |     |   | 33     |  |  |
| II.    | LA D                                             | IMENSIÓN I .                                   |                       |         |            | •             |     | • | 40     |  |  |
| III.   | LA D                                             | IMENSIÓN II                                    |                       |         |            | •             |     | • | 51     |  |  |
| IV.    | LA D                                             | IMENSIÓN II                                    | Ι                     |         |            |               | •   | • | 95     |  |  |
| V.     | LAS CAUSAS Y LOS EFECTOS DE LA ACCIÓN DE "VER" . |                                                |                       |         |            |               |     |   | 136    |  |  |
|        | V.1                                              | LA CLASE O                                     | CAUSATIVA .           |         |            |               | •   |   | 136    |  |  |
|        | V.2                                              | LOS CAMPO                                      | OS CONTIGUO           | os .    | •          |               |     |   | 145    |  |  |
|        |                                                  | V.2.1 El campo contiguo <i>intelectual</i>     |                       |         |            |               |     | • | 145    |  |  |
|        |                                                  | V.2.2 El can                                   | npo contiguo <i>e</i> | mocion  | al.        | •             | •   | • | 150    |  |  |
| VI.    | TRANSFERENCIAS A OTROS CAMPOS                    |                                                |                       |         |            |               |     |   | 154    |  |  |
|        | VI.1                                             | TRANSFERE                                      | ENCIAS AL C           | AMPO    | INTEL      | <b>ECTU</b> A | L . |   | 156    |  |  |
|        |                                                  | VI.1.1                                         | LA DIMENS             | IÓN I . | •          | •             | •   |   | 157    |  |  |
|        |                                                  | VI.1.2                                         | LA DIMENS             | IÓN II  | •          |               |     |   | 167    |  |  |
|        |                                                  | VI.1.3                                         | LA DIMENS             | IÓN III | [ <b>.</b> | •             |     | • | 246    |  |  |
|        | VI.2                                             | TRANSFERENCIAS AL CAMPO EMOCIONAL .            |                       |         |            |               |     | • | 311    |  |  |
|        | VI.3                                             | TRANSFERI                                      | ENCIAS AL C           | AMPO    | TEOLO      | ÓGICO         |     |   | 351    |  |  |

### PLAN DEL TRABAJO

| VII.   | LOS SUSTANTIVOS PROPIOS DEL O               |         | 394  |   |   |     |  |  |  |
|--------|---------------------------------------------|---------|------|---|---|-----|--|--|--|
|        | VII.1 Campo visual                          | •       | •    | • |   | 394 |  |  |  |
|        | VII.2 Campo intelectual                     | •       | •    | • | • | 447 |  |  |  |
|        | VII.3 Campo emocional                       | •       |      | • |   | 474 |  |  |  |
|        | VII.4 Campo teológico                       |         | •    | • |   | 482 |  |  |  |
| VIII.  | LOS ADJETIVOS Y ADVERBIOS PROPIOS DEL CAMPO |         |      |   |   |     |  |  |  |
|        | VIII.1 Campo visual                         | •       | •    | • |   | 489 |  |  |  |
|        | VIII.2 Campo intelectual                    | •       | •    | • | • | 501 |  |  |  |
|        | VIII.3 Campo emocional                      | •       | •    | • |   | 506 |  |  |  |
|        | VIII.4 Campo teológico                      | •       | •    | • | • | 521 |  |  |  |
| IX.    | CONCLUSIONES                                |         | •    | • |   | 524 |  |  |  |
|        | IX.1 De orden semántico                     |         |      | • |   | 524 |  |  |  |
|        | IX.2 De orden literario                     | •       |      | • | • | 534 |  |  |  |
| X.     | BIBLIOGRAFÍA                                |         |      |   |   | 538 |  |  |  |
| APÉN   | IDICE I Índice de ocurrencias atan          | nasiana | ıs., |   |   | 546 |  |  |  |
| APÉN   | IDICE II Índice de ocurrencias bíbli        | licas . | •    |   |   | 563 |  |  |  |
| Índice | de materias                                 |         |      |   |   | 567 |  |  |  |

# **PRESENTACIÓN**

El estudio de los campos semánticos, tarea que ha sido señalada como una necesidad en el ámbito del griego clásico<sup>1</sup>, resulta si cabe tanto más atractivo y al tiempo necesario en una etapa de la historia de la lengua griega (el griego helenístico posterior al siglo I) para cuyo estudio los lingüistas ceden con frecuencia el paso a los teólogos. Son, en efecto, escasos los estudios puramente lingüísticos que tienen por objeto ahondar en este estadio de la lengua griega<sup>2</sup>, lo cual provoca a veces ciertos defectos de método a la hora de abordar el estudio aislado de ciertos términos importantes en el ámbito filosófico o teológico. Y pese a todo creemos que presenta un elevado interés filológico el adentrarse en el griego de los primeros siglos cristianos; primero, porque es un testigo de excepción del tránsito del griego clásico (aún vivo gracias a la escuela) al griego moderno; y segundo, porque su conocimiento riguroso ha de repercutir positivamente en otras disciplinas científicas que muchas veces carecen de semejante instrumento metodológico; aunque existen estudios aislados, normalmente de orden onomasiológico<sup>3</sup>, se trata de un ámbito en el que aún no han penetrado los métodos modernos de análisis semántico.

En este contexto nos hemos decidido a estudiar un campo semántico concreto -el de 'ver'- en un autor representativo del s.IV, Atanasio de Alejandría. A ello nos ha animado no poco el interés por verificar el grado de continuidad existente entre el griego clásico y el griego patrístico a la hora de valorar el sentido de la vista. El pueblo griego es, en efecto, "ein Volk des Auges" que gozaba en grado elevado del don de la visión<sup>4</sup>; hasta el punto de que para los griegos el elemento vital no era el aire, sino la luz<sup>5</sup>. Esto se refleja en el gran número de verbos y en su amplia gama de posibles usos; y repercutió -entre otras cosas- en la religión griega, que llegó a ser considerada "una religión de la vista". Por el contrario la cultura bíblico-judía (que es la que en principio

ADRADOS 1971, 5-6. Para las referencias bibliográficas, cf. la Bibliografía final.

Dejamos aparte el griego bíblico, estudiadísimo desde todas las perspectivas; cf. por ejemplo, sin salir del ámbito castellanoparlante, el método de análisis semántico desarrollado por MATEOS 1989 y aplicado en MATEOS 1988; en KITZBERGER 1986, ejemplo acabado de empleo del método de campo semántico aplicado a la Escritura, hallamos abundante bibliografía al respecto (340-351).

Por ejemplo -entre las obras que citamos en la *Bibliografía*- HARL 1961, HEVIA BALLINA 1973, KERTSCH 1974 y LYNCH 1979.

<sup>4</sup> RUDBERG 1942, 162.

<sup>5</sup> Mugler 1960, 40.

<sup>6</sup> MICHAELIS 1954, 896.

PRESENTACIÓN IV

alimentó al cristianismo) centra su atención en el sentido del oído; por ello resulta de gran interés observar la importancia que le es concedida por los cristianos al sentido de la vista para poder conjeturar de forma indirecta en qué grado siguen vivos en su cultura las concepciones, criterios e intereses típicamente helénicos (teniendo en cuenta, además, que muchas obras de los ss.II-IV surgen en polémica con el paganismo que pervive en el ámbito de influencia cultural de la Hélade).

La selección del objeto concreto (el campo de 'ver' en Atanasio, arzobispo de Alejandría entre 328 y 3737) se debe, en primer lugar, al interés por conocer la estructura de un campo semántico importante (el elevado número de lexemas que lo componen da testimonio de ello) en un autor representativo, obispo de una ciudad-estandarte de la cultura helenística<sup>8</sup> y cristiana<sup>9</sup>, y con un volumen de obras (diversas en su género) importante; además en algunas obras presenta, como veremos más adelante, ciertos empleos de nociones visuales que llaman la atención del lector y requieren un estudio pormenorizado para determinar su alcance real y su importancia en la doctrina teológica de Atanasio<sup>10</sup>.

Ello nos llevó a plantear nuestro método de trabajo en dos direcciones paralelas: por un lado la *investigación metodológica*, y por otro el *aspecto literario*. El método lo hemos podido "ensayar" en un trabajo semejante al que ahora presentamos pero de dimensiones mucho más reducidas, pues estaba limitado a una sola obra de Atanasio, el

En SÁNCHEZ NAVARRO 1992 (9-11) ofrecemos una breve cronología de nuestro autor con los hitos fundamentales de su vida; en 11-14 exponemos sintéticamente la importancia de Alejandría, la formación recibida por nuestro autor, su personalidad y su papel como obispo y teólogo. En un artículo de gran interés (aunque no exento de afirmaciones discutibles) KANNENGIESSER 1987 nos presenta una visión actual de Atanasio, y resalta los rasgos que -a juicio del autor- caracterizan el conjunto de su obras y constituyen referencias válidas para el quehacer teológico de nuestros días.

Su afamada Biblioteca llegó a contar con 700.000 volúmenes (cf. SÁNCHEZ NAVARRO 1992, 12).

Su escuela teológica, inaugurada por Panteno en el s.II y cuyas figuras estelares fueron Clemente de Alejandría y Orígnenes, supuso un importantísimo avance en la teología (*ibid*). Pero además se respiraba en la numerosa comunidad cristiana (aproximadamente un tercio de la población total) un cristianismo muy vivo; para hacernos una idea, se estima que a finales del s.IV (es decir, poco después de la muerte de Atanasio) había en todo Egipto unos 100.000 monjes y 200.000 monjas (L.HERTLING "Die Zahl der Christen zu Beginn des vierten Jahrhunderts" *Zeitschrift für katholische Theologie* 58 [1934], 243-253; esp. la p.249).

Un exponente del interés que hoy día suscita la noción de la visión en Atanasio lo tenemos en el nº 79 (1994) de la revista de actualidad eclesial 30 DÍAS, cuyo titular reza: "Ver para creer". El ejemplar está dedicado a la importancia de la visión sensible para suscitar la fe; y el las pp.50-52 aparece una entrevista ficticia precisamente con Atanasio de Alejandría, en la que se destaca la importancia primordial que en él tiene la visión de las obras de Cristo para creer (las respuestas están tomadas de la traducción castellana del tratado De Incarnatione, editada con el nº 6 en la Biblioteca de Patrística de la editorial Ciudad Nueva)

PRESENTACIÓN V

tratado *Contra Gentes* (obra que tuvimos oportunidad de conocer de cerca al realizar para la editorial Ciudad Nueva su traducción castellana, citada en el presente estudio como SÁNCHEZ NAVARRO 1992). Este trabajo fue presentado en este mismo Departamento de Filología Griega bajo la dirección del Dr. A.Piñero como Proyecto de Investigación durante el curso 1991/92<sup>11</sup>; sus límites, aciertos y defectos quedarán patentes al compararlo con el conjunto de la obra atanasiana.

En cuanto al aspecto literario, emprendimos una exhaustiva búsqueda de material bibliográfico pretendiendo abarcar todas las ediciones modernas de obras de Atanasio (que empleamos con preferencia a la de MIGNE siempre que es posible), así como los estudios recientes referidos a cuestiones de orden literario y filológico planteadas por las mismas; esta investigación cristalizó en otro artículo (de "actualización bibliográfica" 12), que citaremos como SÁNCHEZ NAVARRO 1993b.

Éstas son, por tanto, las lineas masestras que nos guían en nuestro trabajo; confiamos en que los resultados responderán a nuestras expectativas, al menos en nuestro objetivo primario: mostrar la estructura del campo semántico de 'ver' en Atanasio. El lector juzgará la validez de nuestros resultados.

Posteriormente ha sido publicado en la *Revista Agustiniana;* lo citamos como SÁNCHEZ NAVARRO 1993a.

<sup>12</sup> También publicado en la Revista Agustiniana.

### I INTRODUCCIÓN

# I.1 INTRODUCCIÓN METODOLÓGICA: LA SEMÁNTICA ESTRUCTURAL

### **MÉTODO**

1 El método que vamos emplear en nuestro análisis del (aproximadamente) centenar y medio de lexemas que componen el campo semántico de 'ver'¹ en el habla de Atanasio de Alejandría es estructural; esto es, nuestro objetivo es mostrar la estructura² del campo mediante las diversas relaciones interlexemáticas que lo articulan. Para ello seguiremos en sus lineas fundamentales el desarrollo que del método estructural ha realizado en sus diversos estudios (cf. en la Bibliografía algunos de ellos) el Dr. García Hernández, desarrollo fundado en el estudio de las relaciones intersubjetivas e intrasubjetivas³.

Como es evidente, al tratarse de una lengua clásica<sup>4</sup> el modus operandi es necesariamente diverso del que emplearíamos con una lengua aún hablada; el procedimiento ha de ser empírico-inductivo<sup>5</sup>, partiendo de los datos que conservamos para elevarnos en lo posible a partir de ahí al nivel de la conciencia lingüística (rastreable a partir de datos suficientes mediante un análisis certero de los mismos; Saussure

Empleamos el término castellano 'ver', más que como un término del español, como un término de la metalengua (cf. ADRADOS 1971, 7, referido al término 'amor').

La noción expresada por el término 'estructura' se remonta al *Curso de lingüística general* de F. de Saussure (1916), aunque éste nunca habló de estructura sino de 'sistema'; la introducción del concepto de 'estructura' -que se ha generalizado en el ámbito de la lingüística moderna- tuvo lugar en el I Congreso Internacional de Lingüistas (La Haya, 1928), aunque al campo semántico no se ha aplicado hasta 1957. Cf. GARCÍA HERNÁNDEZ 1980, 28.

En SÁNCHEZ NAVARRO 1993a hemos empleado este método aplicándolo al campo semántico de 'ver' en una sola obra atanasiana, el tratado Contra Gentes; serán frecuentes las alusiones a este trabajo, para completarlo o corregirlo donde parezca necesario en virtud de los datos procedentes de otras obras de Atanasio.

Preferimos esta denominación para el latín y el griego, en lugar de la de 'lengua muerta'; este apelativo es aplicable, creemos, a aquellas lenguas que no sólo han dejado de ser habladas por un grupo humano concreto, sino cuya influencia de todo género ha desaparecido. Por ello es muy empobrecedor hablar del latín o el griego -que han configurado la cultura occidental- como "lenguas muertas"; al contrario, en cierto modo (dejando de lado su pervivencia en las lenguas románicas y el griego moderno, respectivamente) están aún más "vivas" que muchas lenguas de hoy.

<sup>5</sup> KITZBERGER 1986, 19. "Wir können die *langue* des [alten] Griechischen nur indirekt erschließen und sind dabei auf die konkrete sprachliche Äuβerung, auf die Realisierung der *langue* in einer begrenzten Anzahl von Texten angewiesen" (*ibid.* 18).

afirmaba que "ya no hablamos las lenguas muertas, pero bien podemos asimilarnos su organismo lingüístico"<sup>6</sup>).

La presente introducción tiene como objeto presentar de forma sistemática los conceptos que el lector encontrará a lo largo del trabajo, en virtud de los cuales se organiza el material léxico analizado. No pretendemos, por tanto, una exposición teórica exhaustiva; su finalidad es meramente práctica.

### LENGUA Y HABLA

2 Como se desprende del título de nuestro trabajo, nos vamos a ceñir a las obras de un solo autor; es decir, describiremos la estructura del campo de 'ver' en un habla concreta, la de un obispo-escritor alejandrino del s.IV7. No vamos a entrar en la concurrida cuestión acerca de la posibilidad y utilidad real de limitar el material léxico al empleado por una sola persona, tema que ha sido tratado ya con notable competencia8; estamos convencidos, no sólo de la posibilidad, sino de su conveniencia o incluso necesidad para poder conocer la estructura del conjunto de la lengua de la que ese habla es expresión (en este caso, el griego helenístico): "hoy día se está de acuerdo en que la rigurosidad y exactitud del análisis semántico es inversamente proporcional a la amplitud del material estudiado"9. Porque en realidad, la lengua no es sino una abstracción10: lo que existe de hecho es una multitud de hablas que emplean un idéntico sistema básico de signos, y que si guardan una serie de características comunes que permitan en grado total o casi total la intercomunicación entre los diversos hablantes, constituyen lo que entendemos por una lengua. Entre 'lengua' y 'habla' se da, según Saussure, una relación de mutua necesidad, aunque son hechos distintos<sup>11</sup>. Una lengua sólo existe cuando es hablada.

Esto tiene dos consecuencias prácticas, complementarias entre sí. Por una parte hay que renunciar a la pretensión de que el conocimiento de un habla determinada equivalga de por sí al conocimiento total de una lengua; pero, visto de forma más positiva, es claro que el estudio de un habla concreta es el mejor comienzo para alcanzar

<sup>6</sup> SIMOENS 1973, 11.

La distinción "langue"/"parole"se remonta a Saussure; en el ámbito hispano-parlante rige la traducción que ofrecemos, obra de Amado Alonso en su traducción del *Curso de lingüística general* (Buenos Aires, 1945). Cf. Ruipérez 1954, 4.

<sup>8</sup> Cf. por ejemplo Martínez Hernández 1976, 7-11.

<sup>9</sup> *Ibid.* 7.

<sup>&</sup>quot;La 'langue' representaría la lengua colectiva obtenida por abstracción a partir de las diversas hablas individuales, que son fenómenos de 'parole' " (Ruipérez 1954, 5).

<sup>11</sup> SIMOENS 1973, 32.

un conocimiento correcto de la lengua, y ofrece un grado elevado de conocimientos fiables aplicables al conjunto de esa lengua. Una posterior comparación con otros autores (= otras hablas) permite aquilatar ese conocimiento y, a la vez, manifiesta de forma clara las diferencias -que siempre habrá que explicar- entre ellos. De modo que, si bien el ideal se presenta como algo casi inalcanzable en la práctica (pues supone un análisis de cada autor representativo de un estadio de lengua concreto), el estudio pormenorizado de un *corpus* definido ofrece un alto grado de fiabilidad en el conocimiento de la lengua.

Hay un hecho reseñable a este respecto: en el corpus Athanasianum no solamente hallaremos reflejado el habla de Atanasio. En sus obras son abundantes, en primer lugar, los documentos escritos por otras personas (que siempre aparecerán identificados como tales en nuestro estudio, lo cual nos permitirá darles la representatividad adecuada dentro del conjunto); pero son sobre todo abundantísimas las citas bíblicas, fácilmente reconocibles, y también las referencias bíblicas (a veces más difíciles de identificar). Por ello serán frecuentes en nuestro estudio las alusiones al habla bíblica en general o a alguna modalidad particular de la misma, como el habla joánica; en estos casos nos interesará conocer el grado de influencia ejercida en Atanasio por este habla y a la vez la diferencia existente entre ambas.

El presente trabajo busca, por tanto, conocer el campo semántico de 'ver' en el habla atanasiana; lo cual no supone sino un modesto comienzo que deberá ser proseguido por el estudio del mismo campo en otros autores contemporáneos al nuestro, de forma que sea posible obtener una visión complexiva del campo semántico de 'ver' en el griego helenístico del s.IV.

### SINCRONÍA Y DIACRONÍA

4 El método estructural supone la adopción de una perspectiva sincrónica a la hora de abordar un determinado *corpus* léxico: todo sistema lingüístico es fundamentalmente sincrónico, constituye un *estado de lengua* concreto<sup>12</sup>. De modo que "hay que concebir la realidad evolutiva de una lengua como una sucesión de estados de lengua"<sup>13</sup>; el *estado de lengua* no es -según Saussure- un punto, sino un espacio de tiempo más o menos largo durante el cual el total de modificaciones sobrevenidas es mínimo<sup>14</sup>. Sin embargo, no hay que concebir sincronía y diacronía como dos perspectivas aisladas; al contrario, son

<sup>&</sup>quot;Una lengua ha de ser considerada como un sistema de signos, cuya realidad es de orden estático" (RUIPÉREZ 1954, 2).

<sup>13</sup> *Ibid.*, 3.

<sup>14</sup> SIMOENS 1973, 14.

inseparables<sup>15</sup>. El hecho de que el método empleado atienda predominantemente a la sincronía no permite excluir de nuestro horizonte la perspectiva diacrónica, que tan fecundos resultados ha dado en la disciplina lingüística durante siglos: los resultados serían artificiales o, al menos, muy pobres. El método estructural, sin desechar esos logros, debe ofrecer nuevos datos que enriquezcan la visión que ya tenemos y posibiliten la concepción más científica posible del objeto estudiado; debe también corregir -donde sea necesario- los posibles puntos oscuros provocados por las limitaciones de otros métodos de índole meramente genética, y qué duda cabe que permite explicar numerosos hechos de la lengua cuya apariencia puede llevar a confusión. Pero la visión diacrónica no estará ausente de nuestro trabajo; en efecto, trataremos de dar siempre una *referencia etimológica* de los lexemas (incluyendo la comparación con otras lenguas ide., particularmente el latín), haremos frecuente alusión al significado de los mismos en *otros estadios* de la lengua griega (sobre todo el griego clásico) y también tendremos en cuenta la *evolución posterior* -llegando hasta el griego moderno- de algunos términos, lo cual nos iluminará acerca de ciertos fenómenos lingüísticos.

### CAMPO SEMÁNTICO

Por campo semántico entendemos un continuum significativo que se expresa mediante un conjunto de lexemas inmediatamente opuestos entre sí<sup>16</sup>; un lexema es una unidad lexical con contenido significativo independiente<sup>17</sup>. Este continuum puede estar integrado por lexemas pertenecientes a diversas categorías gramaticales (en nuestro caso verbos, sustantivos y adjetivos/adverbios)<sup>18</sup>; y queda delimitado, bien por un lexema principal -archilexema- que representa al campo en su totalidad y sirve para designarlo

<sup>15</sup> *Ibid*, 19.

García Hernández 1980, 42. Mateos 1989 centra su método de análisis semántico en el estudio del "campo lexemático", es decir, de "las diversas acepciones o 'sememas' que, a partir de un núcleo sémico, se forman según los diferentes contextos o sintagmas en que está integrado" (4); y su meta es el análisis de los rasgos significativos de un lexema dado (en Mateos 1988, de  $\epsilon \delta \lambda o \gamma (\alpha)$ . Se trata en realidad de un concepto complementario del de 'campo semántico'; y podemos decir que el análisis de éste último es lo que nos permite establecer después el campo lexemático de cada lexema.

<sup>17</sup> Cf. MATEOS 1989, 6. Con frecuencia aludimos a los lexemas como 'términos', 'palabras'..., por motivos meramente estilísticos de nuestra redacción.

MARTÍNEZ HERNÁNDEZ 1976 distingue entre 'campo semántico', integrado por palabras de una misma categoría gramatical, y 'esfera semántica o conceptual', que alude a conjuntos nocionales estructurables desde distintos puntos de vista (6). En nuestro estudio hemos preferido emplear el concepto de 'campo' referido a todo el continuum significativo de la visión, pretendiendo así mostrar la unidad de conjunto que presenta; en efecto, el campo estudiado es fundamentalmente verbal (pues la noción central del mismo se refiere a una acción), y gran parte de los sustantivos y adjetivos -exceptuados algunos que presentan carácter individual por motivos diversos- no son sino reflejo del valor significativo que presentan sus lexemas verbales correspondientes.

(por ej. el cast. 'ver'), bien -en aquellos campos que carecen de archilexema- por los términos que constituyen la oposición fundamental del campo (por ej. 'blanco-negro' en el campo semántico del 'color').

¿Cuáles son los términos que integran el campo semántico de 'ver'? En principio, la respuesta aparece clara: aquellos que derivan de raíces de orden visual; el criterio etimológico es, por tanto, decisivo en una primera aproximación a esta cuestión de capital importancia a la hora de seleccionar los términos que van a ser objeto de nuestro análisis. Para ello hemos de remontarnos al indoeuropeo, y fijarnos en todos los términos que procedan de una raiza visual ide<sup>19</sup>. Pero no nos hemos limitado a estos términos (que hemos tenido siempre en cuenta, aunque en el estado de lengua en que se halla el griego alejandrino del s.IV algunos aparezcan ya desligados de esa noción visual originaria), sino que hemos incluido en nuestro estudio todos aquellos lexemas que, tras una lectura pausada del *corpus* que manejamos, se presentan relacionados en el plano sintagmático con la visión sensible. De modo que incluímos el estudio de términos procedentes por *sinestesia* de otros campos semánticos, como ατενίζω ο πηρόω (procedentes del campo del *tacto*). Y también un lexema como χαίνω, que expresa un *gesto corporal* ('abrir la boca') pero que en una ocasión aparece empleado con significado visual por *asociación de fenómenos*.

El acervo léxico de una lengua aparece así constituido por una multitud de campos semánticos diferenciados e íntimamente relacionados entre sí, entre los que se producen frecuentes "interferencias". Entendemos por campos contiguos aquellos campos semánticos colindantes de los que uno de ellos se presenta -o al menos puede presentarse- como una consecuencia (no necesariamente causal) del primero; así, nuestro estudio pondrá de manifiesto que los campos intelectual, emocional o fiducial son campos contiguos del campo de 'ver', de modo semejante a como el campo de 'recordar' es un campo contiguo al de 'saber'.

Las raices ide. fundamentales con valor visual que perviven en griego histórico son, con valor "perceptivo" (cf. VENDRYES 1932, 118-120), \*weid-; y con valor "activo" \*derk- y \*skep- (ibid. 121), ésta última convertida pandialectalmente en spek- por una metátesis consonántica. Para nuestro estudio hemos inventariado todos los términos procedentes de estas raíces (aunque la raíz derk-, por ejemplo, resulta una "reliquia" lingüística en el s.lV d.C.), y otros que responden ya a formaciones propias del griego; la única excepción a esta norma es el verbo οίδα (<- \*weid, cf. lat uideo y gr. είδον), tan universalmente adscrito al campo intelectual desde las primeras ocurrencias en lengua griega que hemos considerado una complicación innecesaria incluirlo en este estudio. De hecho las ocurrencias de este verbo en Atanasio relacionadas con lexemas visuales son, como veremos, insignificantes.

### RASGOS SIGNIFICATIVOS

La lingüística estructural concibe el significado, no como la relación entre el significado y el significante (competencia de la *onomasiología*) o entre el significante y el significado (propio de la *semasiología*), sino como el *resultado de la oposición* entre dos términos: "un elemento lingüístico se define no en sí, sino en su relación con los demás, por su función dentro del sistema"<sup>20</sup>. Así que un único significante tendrá tantos significados cuantas sean las relaciones opositivas funcionales que presente: "en la 'langue', como en todo sistema semiológico, lo que distingue al signo es lo que lo constituye"<sup>21</sup>.

Para determinar las relaciones opositivas de diversa índole entre los lexemas que componen el campo semántico recurrimos a la descripción analítica del contenido semántico de cada término mediante la distinción de los semas o rasgos semánticos que determinan su significado<sup>22</sup>. No pretendemos ser exhaustivos en estas enumeraciones, sino que creemos suficiente detallar los rasgos diferenciales sobre los que se articulan las oposiciones significativas con los restantes lexemas del campo<sup>23</sup>. En nuestro análisis distinguiremos los rasgos semánticos **propios** y los rasgos **contextuales** frecuentes<sup>24</sup>; por ejemplo, en  $\alpha \times \alpha \times \alpha$ , /fijación/ y /mirada imitativa/; o en  $\alpha \times \alpha \times \alpha$ , /terminalidad/ y

<sup>20</sup> RUIPÉREZ 1954, 3.

<sup>21</sup> *Ibid.* 10.

También denominados en nuestro trabajo 'rasgos distintivos', 'notas distintivas', 'rasgos definitorios'...

Nuestro objeto no es, por tanto, ofrecer la 'fórmula semántica' de cada término, tal como la entiende MATEOS 1989. Respecto de este método de análisis semántico, compartimos sus presupuestos teóricos (que son los de la lingüística estructural), pero tenemos serias dudas de que constituya en la práctica un método 'claro, funcional y eficaz', notas que según él mismo (5) deben caracterizar a todo método. Nuestra objeción es doble:

<sup>\*</sup> En primer lugar, partir de unas especies semánticas que no coinciden con las especies gramaticales y suponen la introducción de una nueva terminología, aunque pueda aportar una mayor exactitud teórica, introduce una complicación a la hora de realizar el análisis que no creemos se vea compensada por esa mayor exactitud; aparte de que la 'especie gramatical' es un criterio morfológico objetivo, mientras que el concepto de 'especie semántica' está sujeto a fluctuaciones según las diversas apreciaciones de los expertos. Por nuestra parte, suscribimos la apología (no exenta de ironía) de las categorías gramaticales realizada por MICHELENA 1972, 101.

<sup>\*</sup> En segundo lugar, la fórmula semántica tal y como aparece descrita en esta obra (18ss) ofrece desde el primer momento un elevado grado de dificultad en su comprensión, dificultad que va creciendo progresivamente según la estructura de los lexemas de que se trata hasta dar lugar a auténticos galimatías formulísticos que desconocemos cómo puedan calificarse de claros, funcionales y eficaces. Creemos que un método de análisis semántico, sin renunciar en absoluto a su carácter científico, debe reflejar el carácter profundamente humano de su objeto -el lenguaje- y no caer en un grado de abstracción tal que desdibuje su propia realidad.

Los rasgos propios, en letra /Modern 12/; los contextuales, en /Modern 10/.

/solicitud/. También haremos referencia -aunque no los tomaremos en consideración a la hora de caracterizar un lexema- a rasgos semánticos **implicados**; por ejemplo, la /restricción/ es un rasgo propio de  $\delta\pi\sigma\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{B2}$  e implicado (por la /terminalidad/) en  $\sigma\kappa\sigma\pi\epsilon\omega_{B2}$ .

- Al hablar de los rasgos semánticos como determinantes del contenido de los lexemas tenemos que referirnos a un hecho que relativiza en la práctica esta realidad (cierta): el **empleo hipocaracterizado de los lexemas**. La práctica nos enseña que, por diversas causas, un autor puede emplear un término positivamente caracterizado con un valor "neutro"; se trata en el fondo de una relajación en el uso del lenguaje que comporta no poca imprecisión, pero representa una realidad con la que hay que contar al enfrentarse con los textos. Así sucede, por ejemplo, cuando nuestro autor emplea θεωρέω (/profundizativo/) como un sinónimo de δράω, con valor resultativo. Es ésta una noción que conviene tener muy clara para no restar claridad a la estructura del campo presentando casos "contradictorios". Ya veremos cómo en Atanasio varía radicalmente de unos contextos a otros el interés por precisar el contenido semántico de los términos que utiliza, normalmente en función de la correcta interpretación de la doctrina eclesial; la relajación semántica se aprecia normalmente cuando desaparece este interés.
- La descomposición de un lexema en los rasgos significativos que lo componen es, ciertamente, típico de la lingüística moderna; pero refleja una realidad no desconocida para los antiguos. Concretamente, en Atanasio vamos a descubrir con frecuencia una figura literaria cuyo fin es obtener variantes expresivas de un lexema que permitan evitar las repeticiones del mismo, por razones principalmente estilísticas; la hemos denominado ecuación semántica. Así, por ejemplo,

en ella aparece desglosado el elemento propiamente aspectual-intencional (τείνω) y el visual (ὀφθαλμός). De hecho, ἀτενίζω deriva de la raiz de τείνω. Lo mismo sucede con las siguientes ecuaciones, relativas o no al ámbito visual:

ὰποβλέπω = τον ὀφθαλμον ἀποστρέφω βλέπω = πρὸ ὀφθαλμῶν ἔχω φαίνομαι (σοι) = ἔπ'οψει (σου) γίνομαι αἴσθάνομαι = ἔλθεῖν εἰς αἴσθησιν ἔννοέω = ἔννοιαν λαμβάνω Un mismo término puede presentar, en fin, diversas ecuaciones semánticas:

σκοπέω = ἀποβλέπω + σκοπός δράω + σκοπός τὸν σκοπὸν ἔχω πρός+Ας κατοπτρίζομαι = διὰ κατόπτρου δράω ἔν κατόπτρφ θεωρέω.

### **OPOSICIONES SIGNIFICATIVAS**

- 9 El valor o valores semánticos (los "significados") de un término están en proporción directa con su *oposición significativa* a otro u otros lexemas en virtud de un rasgo semántico diferenciador; entendemos por oposición significativa "la formada por dos signos de la lengua cuyos significados son diferentes"<sup>25</sup>. Las oposiciones significativas fundamentales son dos<sup>26</sup>:
- a) **Privativa**: la que se da entre un término marcado [+] y uno no-marcado [-]<sup>27</sup>. El primero presenta un sema distintivo que lo diferencia positivamente del segundo; mientras que éste, que es capaz de expresar el valor neutro de la oposición, se polariza en contacto con el término marcado. A esta clase pertenece la oposición

el término no marcado (θαυμαστός) presenta, según veremos, diversos significados según su distribución opositiva ('admirable' / 'asombroso' / 'indignante'), mientras que θαυμάσιος sólo tiene el primer significado. Ello permite por ejemplo que Atanasio emplee -según veremos- θαυμασιώτερος como comparativo de θαυμαστός 'admirable'<sup>28</sup>.

<sup>25</sup> RUIPÉREZ 1954, 10.

KITZBERGER 1986 distingue entre Äquivalenzbeziehungen ('jene Wörter, die in positiver Relation zum betreffenden Wort stehen, also nicht nur Synonyme', 23) y Oppositionsbeziehungen ('jene Wörter, die in negativer Relation zum untersuchten Wort stehen', 24); pero no nos aparece clara la naturaleza precisa de esas relaciones "positivas" o "negativas", siempre determinadas a partir del plano sintagmático ('Was als in positiver [oder negativer] Relation stehender Terminus gelten kann, entscheidet sich nicht nach dem Sprachgefühl, sondern am konkreten Kontext', *ibid.*). Tampoco es clara esta autora a la hora de definir lo que entiende por 'oposición': 'jene Antithesen, die durch Antonyme -im weiteren Sinne- konstituiert werden, sowie Gegensätze allgemeiner Art' (24-25).

<sup>27</sup> El término no-marcado es un lexema de amplia designación (y, por tanto, menor contenido semántico) susceptible de asumir rasgos semánticos específicos de otro u otros lexemas de su misma dimensión -deriven o no de su misma base léxica- con contenido semántico más definido.

Éste es también el fundamento estructural del "simplex pro composito": aunque no es necesario, es frecuente que el verbo simple funcione como término no-marcado en oposición

b) Equipolente: la que afecta a dos términos caracterizados ambos positivamente [+]. Un ejemplo claro lo constituyen los dos causativos principales de la visión,

Se trata de un tipo de relación frecuentísima en todos los ámbitos; también en el nominal y adjetival. En el primero, la relación fundamental del campo visual es la oposición  $\delta \phi \theta \alpha \lambda \mu \delta \zeta + |\dot{\alpha} \kappa o \dot{\eta}|^2 + |\dot{\alpha} \kappa o \dot$ 

Por su parte, el campo de los colores se articula en torno a una oposición equipolente principal,

Hay dos términos del campo de la *luz* cuya oposición es constante en las obras de nuestro autor, y la mayor parte de las veces con clara referencia teológica:

$$\phi \widehat{\omega}$$
ς + | σκότος + luz | oscuridad<sup>31</sup>.

Los principales adjetivos del campo semántico del sabor son

Entre las transferencias al campo (nominal) emocional encontramos que el sustantivo  $\theta\alpha\widehat{\upsilon}\mu\alpha$ , capaz de expresar el *objeto de la admiración* y el *sentimiento admirativo*,

privativa al modificado. Es lo que sucede en Atanasio, por ejemplo, cuando ὀλιγωρέω presenta el significado de 'despreciar' propio de κατολιγωρέω.

 $<sup>^{29}</sup>$   $^{4ES}$  2 (640 A). Para las referencias a las obras de Atanasio, cf. *infra* (apartado I.3) las "Siglas y ediciones citadas". Más adelante nos referiremos a la oposición -fundamental-  $\pi \alpha \tau \eta \rho$  |  $\dot{v}_{1}\dot{v}_{2}\dot{v}_{3}$ .

<sup>30</sup> AF 15 ad finem (cf. Mt 5.36).

<sup>31</sup> Cf. DNS 35.11.39-41, donde esta oposición aparece en estricto paralelismo con las oposiciones equipolentes ἀλήθεια + | ψεῦδος + y εὐσέβεια + | ἀσέβεια +.

<sup>32</sup> HA 1.2.9.

presenta sendas oposiciones privativas con los sustantivos (θαυμασμός y  $\theta$ αυματουργία) que expresan respectivamente de forma específica esas dos nociones,

Estos se articulan entre sí, por tanto, en una oposición equipolente,

Un mismo lexema tiene, por último, tantos contenidos semánticos cuantas sean las oposiciones funcionales que presente. Cuando estudiemos el adjetivo  $\mathring{\upsilon}\pi o\pi\tau o\varsigma$  descubriremos en él un doble valor significativo en virtud de dos oposiciones equipolentes,

A la hora de establecer una oposición privativa es sumamente útil el concepto de **intercambiabilidad**<sup>34</sup>: en el nivel sintagmático, un término marcado es siempre intercambiable por el término no-marcado con el que constituye la oposición privativa. Es un concepto que, pese a todo, hay que manejar con cuidado, ya que supone la presencia de una mínima *conciencia lingüística* respecto de la lengua de que se trata, lo cual -al operar con una lengua clásica- presenta el riesgo de superponer esquemas pertenecientes a otras lenguas. El concepto se hace también muy útil (y menos arriesgado) para determinar el tipo de empleo -sensible o metafórico- de un lexema determinado; por ejemplo, cuando  $\delta \pi o \beta \lambda \acute{\epsilon} \pi \omega$  es intercambiable por vo $\acute{\epsilon} \omega$  sin que el sentido del texto se vea alterado, podemos afirmar que se trata de un empleo de  $\delta \pi o \beta \lambda \acute{\epsilon} \pi \omega$  transferido al campo intelectual (para las transferencias, cf. el nº 22).

Como veremos en bastantes ocasiones, la lengua griega dispone de un sistema gramatical para indicar la oposición (principalmente equipolente) entre dos términos pertenecientes al mismo nivel gramatical: las partículas ' $\mu \acute{\epsilon} v ... \delta \acute{\epsilon}$ ...' .

Concepto ya empleado por algunos lingüistas (Ullmann, Lyons) para establecer la relación -onomasiológica- de *sinonimia*; cf. García Hernández 1980, 13-14.

### CLASE LÉXICA

El clasema es un sema de gran recurrencia, un rasgo distintivo que funciona en toda una categoría verbal independientemente de la estructura de los campos<sup>35</sup>, y que da un comportamiento léxico y gramatical análogo a los lexemas que lo comparten<sup>36</sup>. Estos constituyen una clase léxica, que por tanto podemos definir como 'estructura paradigmática determinada por un clasema'; la clase no es, como el campo, una estructura de significado continuo, sino una estructura que actúa en campos diversos de forma discontinua pero paralela<sup>37</sup>. En el ámbito nominal, un clasema fundamental es, referido al género, /masculino/ o /femenino/: uno u otro se reproducen en una inmensa cantidad de oposiciones, léxicas (caballo | yegua) o gramaticales (niño | niña). En el ámbito verbal, los clasemas /estático/ | /dinámico/ dan lugar a la primera división metodológica que estableceremos en el campo de 'ver', entre las dimensiones I (/estática/, capacidad de ver) y II - III (/dinámicas/, actualización de la visión).

En este mismo ámbito verbal tienen gran importancia los clasemas referentes al valor aspectual de los lexemas verbales; así sucede en el campo semántico de 'ver'. La estructura dimensional de las dimensiones afectadas por el rasgo de la /dinamicidad/ viene determinada por los clasemas /no-resultativo/ | /resultativo/ (dim. II | dim. III)<sup>38</sup>. A esta división fundamental responde el planteamiento general de nuestro estudio.

12 La estructura clasemática presenta una importancia tal, que a veces puede darse el fenómeno -en estrecha relación con el empleo hipocaracterizado de los lexemas ya descrito- de la abstracción del contenido semántico propio de un lexema para actualizar solamente su contenido clasemático. Así, veremos en el apartado VI.1.2.A.10 (nº 290) un empleo de βλέπω en el que se abstrae totalmente su contenido visual para actualizar de forma exclusiva su valor /intencional/; y en III.2.1 (nº 121) un texto en el que θεωρέω, en el plano sensible -aparece predicado de las αἰσθήσεις-, prescinde de la concreción visual para actualizar solamente su valor /profundizativo/.

### RELACIONES CLASEMÁTICAS

A partir del concepto de *clase semántica* y de las relaciones a que las diversas clases dan lugar, asumimos en sus rasgos fundamentales el sistema clasemático

<sup>35</sup> Cf. Coseriu 1968, 11.

<sup>36</sup> GARCÍA HERNÁNDEZ 1976, 32.

GARCÍA HERNÁNDEZ 1988, 7.

Esta distinción coincide en gran medida con la realizada por GRUBER 1967 (943) entre 'Agentive verb' y 'non-Agentive verb', nociones que él aplica respectivamente a 'to look' (construido con preposiciones basadas en 'toward') y 'to see' (con preposiciones basadas en 'to'); así estos verbos se constituyen en términos complementarios entre sí (945).

desarrollado por el Dr. García Hernández, que se articula en torno a la distinción entre relaciones intersubjetivas e intrasubjetivas<sup>39</sup>; describiremos, por tanto, el campo semántico de 'ver' como un sistema de lexemas (principalmente verbales) articulados entre sí mediante relaciones semánticas y clasemáticas de diversa índole.

Condición necesaria a la hora de establecer una relación clasemática de cualquier tipo es la de la *unidad del proceso:* solamente formarán una estructura determinada aquellos lexemas referidos a un mismo proceso, como momentos diversos del mismo<sup>40</sup>. Así, en castellano la secuencia "*miré y vi*" se compone de dos acciones visuales referidas a un único proceso, entre las cuales se da una oposición aspectual /no resultativo/ | /resultativo/; mientras que "*vi y miré*" conlleva dos procesos diversos, visuales ambos. También la secuencia "*vi y comprendi*" conlleva dos procesos diversos, uno de orden sensible y otro de orden intelectual; en estos casos es posible que el primer término sea resultativo y el segundo no-resultativo, ya que cada uno designa de hecho una determinada acción. Nuestro estudio, sin desatender las secuencias referentes a procesos diversos -tremendamente importantes, como veremos, a la hora de estudiar las transferencias a otros campos-, se centrará en aquellas relaciones referidas a un mismo proceso, ya que son las únicas que tienen valor funcional en el campo.

14 La relación intersubjetiva [.-] se compone de acciones que, formando parte del mismo proceso, suponen sujetos distintos: son las acciones complementarias. Si falta una de ellas, el proceso (al menos en su expresión léxica) estará incompleto. Una secuencia fundamental en el campo de la donación es la complementariedad

en el corpus Athanasianum encontramos la siguiente secuencia complementaria, derivada de la anterior por modificación ( $\pi\alpha\rho\alpha$ -) de las respectivas base léxicas:

La mejor síntesis descriptiva del mismo que hemos hallado es la de GARCÍA HERNÁNDEZ 1988, 9-12.

<sup>&</sup>quot;El carácter intersubjetivo de la relación complementaria y el carácter intrasubjetivo de las relaciones alterna y secuencial hay que entenderlo en el orden paradigmático, este es, en tanto que tales relaciones forman oposiciones funcionales en el sistema de la lengua, pues resulta obvio que en el plano sintagmático... los términos de una relación intersubjetiva pueden ir referidos al mismo sujeto... Y a la vez, los términos de una relación intrasubjetiva pueden aparecer referidos a sujetos distintos... Cuando esto ocurre, los términos en cuestión no se integran en un proceso único; y ésta es precisamente la condición que hemos puesto al definir cada una de las relaciones clasemáticas en el orden paradigmático" (GARCÍA HERNÁNDEZ 1987, 254).

En el campo de 'ver', la complementariedad principal es la siguiente:

Hay una clase de relación complementaria que merece mención aparte: la relación causativa, es decir, la que se da entre un término y otro que es causado por el primero. "Un verbo es causativo cuando lleva incorporado, además del contenido de su complementario, el componente 'hacer': enseñar = hacer aprender"<sup>42</sup>. Este mismo ejemplo nos sirve para el griego, como nos manifiesta en Atanasio la siguiente relación:

La causatividad puede aparecer *expresada léxicamente*, como en el caso anterior; pero la expresión léxica de esta relación puede realizarse también mediante diversos modificados de la misma base léxica:

o mediante un modificado y <u>el verbo simple, como en el caso</u> siguiente:

$$προπίνω .- πίνεις$$
doy de beber .- bebes<sup>46</sup>.

<sup>41 3</sup>CA 36 (400 C).

GARCÍA HERNÁNDEZ 1980, 71. En efecto, la acción de 'enseñar' no se verifica si el otro sujeto no 'aprende' (de modo que la complementariedad 'imparto clase .— aprendes' no es causativa, pero sí lo es la secuencia complementaria 'enseño .— aprendes').

<sup>43</sup> EEp 4.2.2.

Cf. el apartado VI.1.3.6 de nuestro estudio.

<sup>45</sup> *CG* 27.44-45.

<sup>46</sup> Cf. AA 11.7.30-32.

Y su expresión puede ser también gramatical, como sucede con

O con una relación causativa fundamental en el campo de 'ver',

Las relaciones intrasubjetivas afectan a acciones que, formando parte del mismo proceso, suponen un idéntico sujeto. Pueden ser de tres clases: alterna, secuencial y extensional; las dos primeras son las principales dentro del corpus que manejamos, aunque las extensionales no están ausentes de él.

La relación alterna [ | ] es la que se da cuando los términos que constituyen la oposición (equipolente<sup>49</sup>) son incompatibles y se excluyen mutuamente en tanto que nociones (sustantivos, adjetivos) o acciones (verbos) simultáneas referidas a un mismo sujeto (y a un mismo objeto, en el caso de que se trate de acciones transitivas). La expresión puede realizarse mediante lexemas independientes morfológicamente el uno del otro, como en la alternancia ya conocida

o en las siguientes alternancias, que encontraremos en nuestro estudio; la primera supone una misma alternancia en el campo de la visión sensible:

La segunda se mueve plenamente en el campo de los sentimientos:

Pero con mucho frecuencia la expresión se realiza mediante la modificación prefijal de una misma base léxica mediante un *prefijo de carácter ablativo*, principalmente ' $\alpha\pi$ o-'; ya en el nivel de los sustantivos:

<sup>47</sup> VA 24 (877 C).

<sup>48</sup> Cf. el apartado VI.1.3.6 de nuestro estudio.

<sup>49</sup> Cf. García Hernández 1980, 64.

άνθρωπος | ἀπάνθρωπος hombre | "deshombre", inhumano<sup>50</sup>,

ya en el ámbito verbal:

μανθάνω | ἀπομανθάνω
aprendo | desaprendo, olvido<sup>51</sup>
δοκιμάζω | ἀποδοκιμάζω
apruebo | rechazo<sup>52</sup>

El preverbio puede ser también 'ἐκ-' ('ἑξ-'):

δυσωπέω | ἐκδυσωπέω avergonzar | aplacar

ο 'παρα-':

δράω<sub>B2</sub> | παροράω atender | desatender.

Un recurso léxico de la lengua griega para distribuir términos alternos (que también se emplea, como hemos visto, para las oposiciones equipolentes) es el empleo de las partículas ' $\mu \acute{\epsilon} v ... \delta \acute{\epsilon} ...$ ' .

La relación secuencial [ -- ] es aquella que se da entre dos o más términos que, referidos al mismo sujeto, se presentan como acciones sucesivas pertenecientes a un mismo proceso cuya estructura queda así expresada léxicamente. Es la relación que da lugar al apecto verbal secuencial, entendido como la 'ordenación progresiva del desarrollo de una acción'53; y en el campo de la percepción visual genera la estructura básica del mismo, articulada en trono a la oposición /intencional, no-resultativo/ (dimensión II) | /resultativo/ (dimensión III). Esta relación fundamental la podemos expresar como sigue:

La importancia léxica de algunas de estas dimensiones (principalmente, las dimensiones intencionales en el campo visual y en el campo intelectivo-visual, cf. *infra*) se manifiesta en el hecho de presentar un elemento que en nuestro estudio hemos denominado

<sup>50</sup> *HA* 7.7.16-17.

<sup>51 2</sup>CA 28 (208 A).

<sup>52</sup> AA 7.2.20.

GARCÍA HERNÁNDEZ 1980, 83.

protolexema: es decir, un lexema que actúa como término no-marcado respecto de los demás lexemas de la misma dimensión, de forma análoga al archilexema respecto del entero campo semántico.

- 18 Por último, la relación extensional [ ] es la existente entre dos términos que, pertenecientes a una misma dimensión, presentan un aspecto extensional (entendido éste como 'duración relativa de una acción'54) distinto; es la oposición que encontraremos en nuestro estudio entre ἀτενίζω (mirar intensamente) y ενατενίζω (mirar intensa y fijamente), entre βλέπω<sub>A2</sub> (mirar) y εμβλέπω (mirar fijamente): el segundo elemento de cada par (modificados ambos por el preverbio εν–) presenta una /duración/ mayor que la base léxica respectiva. Su incidencia en la estructuración del campo de 'ver' es, con todo, menor que la de las relaciones detalladas anteriormente.
- 19 El conjunto de relaciones clasemáticas de diversa índole existentes entre determinados lexemas constituye el **paradigma clasemático** de los mismos; este paradigma puede estar integrado por lexemas pertenecientes incluso a diversos campos semánticos. Así sucede con el paradigma básico del campo de la visión, cuyos elementos causativos pertenecen al campo de la *mostración* (ἐμφαίνω, φανεροίω) o de la *iluminación* (φωτίζω).

### **ARQUITECTURA**

- Hay numerosos hechos lingüísticos, sin embargo, que escapan a su comprensión dentro del ámbito de la estructura; fundamentalmente, aquellos que se refieren a diversos niveles funcionales dentro de una lengua histórica. Las relaciones que se establecen entre esos niveles no constituyen ya hechos de estructura, sino que pertenecen a la arquitectura de la misma. Podemos agrupar estos diversos niveles funcionales dentro de cuatro grandes conjuntos<sup>55</sup>:
- a) diferencias diatópicas: las producidas por variantes dialectales o diatópicas.
- b) diferencias diacrónicas: las que se deben a diferencias cronológicas.
- c) diferencias diastráticas: aquellas provocadas por factores sociales de diversa índole.
- d) diferencias diafásicas: las que derivan del estilo literario56.

<sup>54</sup> Ibid.

<sup>55</sup> GARCÍA HERNÁNDEZ 1980, 29.

Un caso llamativo de diferencia estructural por motivos estilísticos es la que describe DE BOEL 1987 (21) para el griego homérico; en él está ausente la oposición βλέπω (intencional) / ὁράω (resultativo), oposición que sólo se lexicaliza en época post-homérica. Pero "en fait, l'absence de βλέπω chez Homère est curieuse, non parce qu'il serait impossible qu'une langue ne distingue pas les notions de "voir" et de "regarder", mais plutôt parce qu'il est improbable ... que cette absence soit un phénomène dialectal, étant donné qu'Herodote utilise plusieurs

Un habla es normalmente un sistema sintópico, sincrónico, sinstrático y sinfásico; pero puede darse el hecho de que dentro de un mismo autor hallemos estas diferencias: no las diatópicas (por razones evidentes), pero sí las diacrónicas (en un autor de larga vida productiva, como el nuestro: ca. 330-372), diastráticas (es muy diferente el registro empleado por nuestro autor, por ejemplo, cuando escribe a los monjes del desierto y cuando escribe al emperador) y diafásicas (existentes entre obras de diverso género literario). Cuando hablamos del 'habla atanasiana' como un conjunto homogéneo lo hacemos, por tanto, no sin cierta inexactitud; creemos, sin embargo, que la distinción sistemática entre los diversos registros empleados por un mismo autor añadiría a nuestro estudio un grado de complicación no compensado por su utilidad real. En cualquier caso, serán constantes (por inevitables) las referencias a la actuación funcional de los lexemas en virtud de estos factores relativos a la arquitectura<sup>57</sup>.

### **TECNICISMOS**

El empleo de determinados lexemas pertenecientes a una lengua histórica como **términos técnicos** los sustrae de su análisis estructural, ya que la incorporación a un lenguaje artificial (como es todo lenguaje técnico) hace que la relación normal con los demás lexemas del campo pase a un segundo término: se trata de conjuntos estructurados voluntariamente<sup>58</sup>. Esto, naturalmente, admite grados: puede suceder que el valor técnico de un lexema sea solamente una más de sus posibilidades expresivas (con lo cual todos los demás empleos sí que manifestarán la estructura del campo originario), o que la especialización sea tal que excluya todo empleo no técnico (así, por ejemplo,  $\epsilon \pi i \sigma \kappa o \pi o \varsigma$ , o  $\theta \epsilon \propto \tau \rho o v$ ). Pero la dimensión estructural no está, pese a todo, totalmente ausente de los

fois βλέπω et ses composés, plus souvent en tout cas qu'il ne construit  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega$  avec un complément prépositionel... Le verb βλέπω devait donc bien appartenir à la langue parlée de l'époque d'Homère; c'est son aversion connu des choses familières ou vulgaires qui aurait amené Homère à l'éviter... Selon cette hypothèse, le paradigme suppletif  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega$  –  $\epsilon\dot{t}\delta$ ov s'etait donc déjà fixé dans le sens receptif à l'époque d'Homère, mais la langue élevée de la poésie l'a utilisée aussi pour exprimer l'acte intentionnel, en remplacement du verbe  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega$ ".

Algunos casos representativos (de orden onomasiológico) que aparecerán en nuestro estudio: la distribución por obras de  $βλέπω_{B3}$  y  $δράω_{B3}$  (diferencia diafásica y diacrónica), y el empleo diferenciado de  $προοράω_{B3}$  y  $προβλέπω_{B3}$  (diferencia diastrática).

Cf. Martínez Hernández 1976, 15. Por ello nos parece erróneo por cuestión de principio el análisis realizado por Alberte González 1974 (213 ss) de lo que él llama "el campo semántico del concepto matemático de parte en los autores griegos": no podemos hablar de campo semántico (que en su sentido propio siempre hace relación a una lengua hablada, actual o clásica) aplicado a las distintas acepciones técnicas de un término (que, por lo demás, subsiste en la lengua hablada en su acepción común). Lo cual en absoluto excluye la posibilidad de que, dentro de una lengua técnica, se den oposiciones semánticas de orden privativo o equipolente (como la descrita por este autor entre μέρος, μορίον y μέρη en Euclides: μέρος, término no marcado respecto de la oposición equipolente formada por los otros dos términos); pero estas oposiciones son siempre artificiales.

empleos técnicos, aunque estos lleguen a acaparar la totalidad de las posibilidades expresivas de un lexema determinado; esta dimensión estructural hay que buscarla en los motivos -siempre de índole semántica- que han propiciado la selección de ese lexema para expresar una determinada noción técnica. De modo que si θεατής ('espectador') constituye un tecnicismo del lenguaje teatral, lo es por el sema de /fruición/ que caracteriza -según veremos- a todo el grupo lexemático de θεάομαι.

### **TRANSFERENCIAS**

Por transferencia entendemos el empleo de un lexema en un campo semántico 22 distinto de aquel en el que funcionaba originariamente; se trata de un fenómeno panlingüístico que está en la base de muchos casos tradicionalmente catalogados como "polisemia"59. El empleo transferido -o metafórico- de un lexema o grupo de lexemas se hace posible cuando se conjugan dos circunstancias: la inmediatez del campo originario con el de transerencia (es decir, que sean campos contiguos) y un mínimo paralelismo estructural entre los dos campos, producido una estructura clasemática semejante (lo cual en nuestro caso se realiza en su forma más lograda en las transferencias al campo intelectual). Normalmente, el empleo transferido tiende a reproducir en su nuevo campo de actuación la estructura clasemática que le caracteriza en el campo de origen60; puede suceder que el lexema presente simultaneidad funcional en los dos campos, o bien que desaparezca totalmente su carácter funcional en el campo originario para funcionar exclusivamente en el campo receptor (fenómeno frecuente -según los datos de nuestro autor- en las transferencias al campo intelectual, y casi constante en las transferencias al campo emocional).

Este fenómeno afecta de forma desigual a los diversos campos semánticos que constituyen una lengua: en concreto, los lexemas pertenecientes al ámbito de la percepción sensible son especialmente susceptibles de ser empleados en sentido transferido dentro de los campos que expresan determinadas actividades específicamente humanas, como son el entendimiento (campo *intelectual*) y el sentimiento (campo *emocional*); el habla de nuestro autor (cristiano) presentará también otro nivel de transferencias, aquel referente a la captación de realidades solamente perceptibles por la fe (campo *teológico*). El estudio de las ocurrencias según el campo en el que actúan tiene

También Martínez Hernández 1976 (35) habla del "campo metafórico del dolor", aunque en un sentido distinto (lexemas procedentes de otros campos aplicados metafóricamente a la expresión del dolor).

De modo que puede darse el caso de que una relación no conservada -o al menos no atestiguada- en el campo originario sí que la hallemos en su empleo transferido; así sucede en nuestro estudio con la relación secuencial ἀποβλέπω<sub>2</sub> -- βλέπω<sub>3</sub>: no la encontramos como tal en el campo visual, pero sí en el intelectual (lo cual permite postularla también para el primero)

la gran ventaja de permitirnos deslindar un mundo conceptual (por ejemplo, el que deriva de la fe cristiana) con otro (el de la visión sensible "cotidiana"), de modo que -al menos en teoría- las relaciones que descubramos en el campo visual son en principio aplicables a cualquier hablante de griego helenístico, cristiano o no, de coordenadas espaciotemporales cercanas a las de nuestro autor.

En nuestro estudio concedemos una gran importancia (traducida en el espacio que les dedicamos) a esto empleos transferido de los lexemas originariamente visuales. Ello se debe a que estos lexemas pertenecen (aún) al campo semántico de 'ver'; no en la misma forma que aquellos que conservan viva la referencia sensible, pero sí en cuanto a su origen, en cuanto a muchos de sus rasgos definitorios, en cuanto a las oposiciones significativas y relaciones clasemáticas que presentan... En fin: pertenecen al campo de ver en la conciencia lingüística del hablante, ya que éste los emplea en sentido transferido precisamente porque son lexemas visuales (y por tanto con una especial capacidad para expresar las actividades de la mente, más cercanas a la vista que a cualquier otro sentido, dado lo inmaterial del acto visual sensible). Éste es un hecho que consideramos de importancia capital; por eso les vamos a dedicar un amplio espacio, en conjunto más aún -debido a su frecuencia e importancia en el corpus Athanasianum- que a los lexemas verbales actuantes en el campo sensible originario.

### I.1a ¿ES PERTINENTE APLICAR EL MÉTODO ESTRUCTURAL AL CORPUS ATHANASIANUM?

Cuando se opera con un método de análisis moderno sobre un objeto del que nos separan dieciséis siglos, es difícil evitar una pregunta que afecta al núcleo del estudio: ¿es pertinente aplicar este método a ese objeto, o es en realidad un *anacronismo* que podría viciar de raiz todo análisis al no responder a la realidad?

La selección de todo método conlleva -más o menos conscientemente- un "acto de fe" en la validez del mismo, al menos en sus rasgos fundamentales<sup>61</sup>; por ello resulta altamente satisfactorio encontrar en el objeto estudiado ciertos elementos de los que consta ese método de trabajo. Nada más lejos de la realidad que intentar hacer de Atanasio de Alejandría un estructuralista del lenguaje; pero la lectura de sus obras nos ha mostrado que ciertas realidades -e incluso conceptos- básicos del método estructural no son algo desconocido para nuestro autor.

La concepción de la *relación significativa*, no como la relación de significado a significante (onomasiología) o de significante a significado (semasiología), sino como

Nosotros estamos, por supuesto, convencidos de la validez del método que empleamos, teniendo en cuenta sobre todo los positivos resultados que su aplicación ha producido en otras lenguas (particularmente la latina) y en otros ámbitos (fonología, sintaxis).

oposición entre significantes, es algo característico -por novedoso- y central en la lingüística estructural. Pues bien, veamos el siguiente texto de Atanasio, tomado de la 1ª Oratio contra Arianos; nos interesa todo él, pero sobre todo la parte resaltada en negrita:

ICA 33 (80 A-B): "Έδει οὖν, εἴπερ θαρροῦσιν οἷς λέγουσι [οἷ ᾿Αρειανοί], τούτοις καὶ ἐπιμένειν, καὶ μὴ ποικίλως μεταποιεῖν ἔαυτούς. ἀλλ' οὐ θέλουσι, νομίζοντες εὐχερῶς ἄπαντα δύνασθαι, ἐὰν τῷ ὀνόματι τούτῳ [ἀγένετον] σκέποντες τὴν αἷρεσιν προβάλωνται τὸ ἀγένητον · καὶ γὰρ καὶ αὐτὸ τὸ τοῦ ἀγενήτου λεξείδιον οὐ πρὸς τὸν υἱὸν ἔχει τὴν σημασίαν, κὰν οδτοι γογγύζωσιν, ἀλλὰ πρὸς τὰ γενητά · ... ώσπερ δὲ τὸ ἀγένητον πρὸς τὰ γενητὰ σημαίνεται, ούτως καὶ τὸ πατὴρ δηλωτικόν ἐστι τοῦ υἱοῦ · καὶ ὁ μὲν ποιητὴν καὶ δημιουργὸν καὶ ἀγένητον ὀνομάζων τὸν θεὸν τὰ κτισματα καὶ τὰ γενητὰ βλέπει καὶ καταλαμβάνει · ὁ δὲ τὸν πατέρα καλῶν, εὐθὺς τὸν υἱὸν νοεῖ καὶ θεωρεῖ. διὸ καὶ θαυμάσειεν ἄν τις αὐτῶν τὴν ἐπ'ἀσεβεία φιλονεικίαν, ὅτι, καίτοι τοῦ ὀνόματος τοῦ ἀγενήτου καλὴν ἔχοντος τὴν προειρημένην διάνοιαν, καὶ δυναμένου μετ'εὐσεβείας ὀνομάζεσθαι, αὐτοὶ κατὰ τὴν ἰδίαν αἷρεσιν προφέρουσιν ἐπ'ἀτιμία τοῦ υἷοῦ, ...62

Los arrianos llaman a Dios 'ἀγένητος', y así lo oponen al Hijo, que según ellos es -por oposición- 'γενητός'. De esta forma lo equiparan al resto de las criaturas, ya que 'γενητός' designa a todo ser creado<sup>63</sup>. Y es entonces cuando Atanasio les llama la atención acerca de un grave error semántico que están cometiendo, de funestas consecuencias teológicas: es impropio oponer 'ἀγένητος' a 'υίος', porque 'ἀγένητος' no alcanza su significado propio por oposición a 'υίος' (... οὐ πρὸς τὸν υἱον ἔχει τὴν σημασίαν), sino que sólo tiene sentido cuando se opone a 'γενητός' (... ἀλλὰ πρὸς τὰ γενητά). Lo 'inoriginado' sólo tiene sentido por oposición a lo 'originado' (τὸ ἀγένητον πρὸς τὰ γενητὰ σημαίνεται), y 'padre' sólo se puede emplear en sentido

<sup>62</sup> No pretendemos realizar un estudio completo de las relaciones entre los términos que constituyen en Atanasio los campos de la 'filiación' y de la 'creación' (que los arrianos confunden, cf. 2CA 58 [269 C]: ταὐτὸν γὰρ τὸ γέννημα κὰι τὸ ποίημα σημαίνειν φάσκετε); esto desbordaría con creces el propósito del presente apartado. Nuestra intención es solamente mostrar la existencia en la mente de nuestro autor de algunos criterios semánticos llamativamente semejantes a los que manejamos en nuestro estudio.

Así, γενητός es equivalente a κτίσμα:

<sup>2</sup>CA 45 (241 C-244 A): τὰ μὲν γὰρ κτίσματα, κτιστὴν ἔχοντα τὴν οὖσίαν, τῶν γενητῶν ἔστι, ...

Y su *ámbito designativo* coincide por tanto con el de 'ποίημα' y el de 'ἔργον' :

<sup>2</sup>CA 71 (297 A): ούτε οὖν κτίσμα ἐστιν ὁ λόγος, οὖτε ἔργον · ταὐτὸν γάρ ἐστι κτίσμα καὶ ποίπμα καὶ ἔργον · ...

propio cuando existe un 'hijo' (τὸ πατὴρ δηλωτικόν ἐστι τοῦ υἷοῦ<sup>64</sup>); de modo que, si el Hijo no es realmente hijo, Dios no debe ser llamado 'πατήρ' sino sólo 'δημιουργός' y 'κτίστης':

2CA 2 (149 B): Εἰ μὲν οὖν οὐκ ἔστιν υἵος, λεγέσθω καὶ ποίημα · πάντα τε τὰ ἔπὶ τῶν ποιημάτων κατηγορείσθω καὶ ἔπ'αὐτοῦ · καὶ μόνος μὴ λεγέσθω υἵος · μὴ λόγος, μὴ σοφία · καὶ αὐτὸς δὲ ὁ θεὸς μὴ λεγέσθω πατήρ, ἀλλὰ μόνον δημιουργὸς καὶ κτίστης τῶν γινομένων ὑπ'αὐτοῦ.

25 Esta relación opositiva se realiza por asociación en la mente del individuo; se trata por tanto de una estructura paradigmática que luego se manifiesta en el nivel sintagmático. Lo pone de manifiesto el texto reproducido: 'ὁ μὲν ποιητὴν καὶ δημιουργὸν καὶ ἀγένητον ὀνομάζων τὸν θεὸν τὰ κτίσματα καὶ τὰ γενητὰ βλέπει καὶ καταλαμβάνει · ὁ δὲ τὸν πατέρα καλῶν, εὐθὺς τὸν υἱὸν νοεῖ καὶ θεωρεῖ '65. De esta forma, al llamar a Dios 'ἀγένητος' los arrianos lo designan ('σημαίνουσιν') haciendo referencia a sus obras ('ἔργα') y desconocen la realidad del Hijo, asemejándose así a los griegos; por el contrario, quien llama 'πατήρ' a Dios lo designa por referencia al 'λόγος' (esto es, al Hijo):

ICA 33 (80 C-81 A): καὶ οδτοι μὲν ἀγένητον λέγοντες μόνον ἐκ τῶν ἔργων σημαίνουσιν αὐτόν, καὶ οὖκ ἴσασι καὶ αὖτὸι τὸν υἵόν, ιώσπερ 'Ελληνες · δ δὲ πατέρα λέγων τὸν θεὸν ἐκ τοῦ λόγου σημαίνει τοῦτον.66

 $<sup>^{64}</sup>$  'Δηλωτικόν' y 'σημαντικόν' designan una misma relación de significado; cf. el texto siguiente:

<sup>2</sup>CA 59 (273 B-C): ώσπερ δὲ τοῦτο, οὕτως ὁ πατὴρ ἐν οἷς ἐὰν βλέπῃ τὸν ἑαυτοῦ υἱον, τούτους καὶ αὐτοὺς υἷοὺς καλεῖ καὶ λέγει 'ἐγέννησα' · ἐπειδήπερ τὸ μὲν 'γεννῷν' σημαντικόν ἐστιν υἱοῦ, τὸ δὲ 'ποιεῖν' δηλωτικόν ἐστι τῶν ἔργων.

<sup>65</sup> Cf. también los textos siguientes:

DNS 30.4.7: ὁ δὲ τὸν θεὸν πατέρα λέγων εὐθὺς ἐν αἴντῷ κὰι τὸν υτὸν σημαίνει ...

SD 17.1.15-16: [uerba Dionysii] Τῶν ὑπ'εμοῦ λεχθέντων ὀνομάτων ἑκαστον ἀχώριστόν ἐστι κὰι ἀδιαίρετον τοῦ πλησίον. πατέρα εἶπον, κὰι πρὶν ἐπαγάγω τὸν υιόν, ἐσήμανα καὶ τοῦτον ἐν τῷ πατρί · υιὸν ἐπήγαγον, εἰ καὶ μὴ προειρήκειν τὸν πατέρα, πάντως ἂν ἐν τῷ υιῷ προείληπτο.

<sup>66</sup> Cf. también los textos siguientes:

<sup>1</sup>CA 34 (81 A-B): Οὐκοῦν εὐσεβέστερον καὶ άληθὲς ἀν είη μαλλον τὸν θεὸν ἐκ τοῦ νίοῦ σημαίνειν καὶ πατερα λέγειν, ἡ ἐκ μόνων τῶν ἐργων ὀνομάζειν καὶ λέγειν αὐτὸν ἀγένητον. τοῦτο μὲν γὰρ μόνον ἑκαστον, καθάπερ εἶπον, καὶ κοινῆ πάντα τὰ ἐκ τοῦ βουλήματος τοῦ θεοῦ διὰ τοῦ λόγου γενόμενα ἔργα σημαίνει · τὸ δὲ πατὴρ ἐφ'υἱοῦ μόνον σημαίνεται καὶ ἱσταται.

<sup>3</sup>CA 6 (333 A): ἐστι γὰρ ὁ νίὸς οἷος ὁ πατήρ, τῷ πάντα τὰ τοῦ πατρὸς ἔχειν  $\cdot$  διὸ κὰ μετὰ τοῦ πατρὸς σημαίνεται. πατέρα γὰρ οὖκ ἄν τις εἴποι, μὴ ὑπάρχοντος νίοῦ.

Por ello es conveniente llamar a Dios 'πατήρ', mejor que 'ἀγενητος':

DNS 31.1.9-10: Οὖκοῦν καὶ μᾶλλον ἀληθέστερον ἃν εἶη τὸν θεὸν ἐκ τοῦ υἱοῦ σημαίνειν καὶ πατέρα λέγειν ἡ ἐκ μόνων τῶν ἔργων ὀνομάζειν καὶ λέγειν αὐτὸν ἀγένητον.

26 Sin embargo, la lengua no siempre es empleada con el mismo grado de propiedad; los términos pueden ser empleados en su sentido propio, o pueden por el contrario adolecer de cierta vaguedad semántica (lo que nosotros llamamos *empleo indiferenciado* o *no-caracterizado* de un lexema); hay que tener en cuenta esta posibilidad real para no cometer errores de interpretación. Es la interesante distinción realizada en el texto siguiente por nuestro autor entre 'κυρίως' y 'ἀδιαφόρως':

2CA 3 (152 B-C): δταν ἡ οὐσία ποίημα ἡ κτίσμα ἦ, τότε τὸ 'ἐποίησε' καὶ τὸ 'ἐγένετο' καὶ τὸ 'ἔκτισε' κυρίως ἐπ'αὖτῶν λέγεταί τε καὶ σημαίνει τὸ ποίημα. ὅταν δὲ ἡ οὖσία γέννημα ἡ καὶ υἱός, τότε τὸ 'ἔποίησε' καὶ τὸ 'ἔγένετο' καὶ τὸ 'ἔκτισεν' οὖκ ἔτι κυρίως ἔπ'αὖτοῦ κεῖται, οὖδὲ ποίημα σημαίνει · ἀλλ' ἀντὶ τοῦ 'ἐγέννησε' τῷ 'ἔποίησεν' ἀδιαφόρως τις κέχρηται ῥήματι.67

Según esto, el verbo 'κτίζω', que mantiene una oposición clara con 'γεννάω' (cf. 2CA 47 [248 C]: ...ως είναι εναντίον τὸ μὲν 'ἔκτισε' τῷ γεννήματι), se puede emplear de forma indiferenciada, sin designar con él una relación creatural; en este caso se neutraliza su oposición con γεννάω:

DNS 29.3-4.6-16: οὖ γὰρ τὸ ὄνομα τοῦτο παρατηρεῖ τὴν τοῦ λόγου φύσιν, οὐδὲ πάλιν τὸ ἀγένητον πρὸς τὸν υἱον ἔχει τὸ σημαινόμενον, ἀλλὰ πρὸς τὰ διὰ τοῦ υἱοῦ γενόμενα. καὶ ώσπερ ὁ τὸν ἀρχιτέκτονα προσφωνῶν καὶ λέγων δημιουργὸν οἰκὶας ἢ πόλεως οὖ συναριθμεῖ τῷ ὀνόματι τούτῳ τὸν ἔξ αὐτοῦ γεννηθέντα υἱον, ἀλλὰ διὰ μὲν τὴν εἰς τὰ ἔργα τέχνην καὶ τὴν επιστήμην σημαίνων μὴ εἶναι αὐτὸν τοιοῦτον, οἷά ἐστι τὰ παρ'αὐτοῦ γενόμενα, δημιουργὸν αὐτὸν καλεῖ, τὴν δὲ φύσιν τοῦ ποιήματος εἰδὼς οἶδεν ἄλλον εἶναι παρὰ ταῦτα τὸν ἔξ αὐτοῦ γεννηθέντα καὶ διὰ μὲν τὸν υἱον πατέρα αὐτὸν καλεῖ, διὰ δὲ τὰ ἔργα κτίστην καὶ ποιητήν. τὸν αὐτὸν τρόπον ὁ λέγων οὑτως τὸν θεὸν ἀγένητον ἐκ τῶν ἔργων αὐτὸν ὀνομάζει σημαίνων μὴ μόνον μὴ εἶναι αὐτὸν γενητών καὶ τῶν γενητῶν ποιητής ἐστιν, οἶδε μέντοι τὸν λόγον ἄλλον ὄντα τῶν γενητῶν καὶ μόνον ἰδιον τοῦ πατρὸς γέννημα, δι'οῦ καὶ τὰ πάντα γέγονε καὶ συνέστηκε.

67 Cf. también los textos siguientes:

2CA 5 (156 D-157 A): ... · δθεν τοῦ κυρίου ἀποδεικνυμένου φύσει καὶ γνησίου υιοῦ, λόγου καὶ σοφίας τοῦ πατρός, καν λέγηται ἐπ'αὐτοῦ τὸ 'ἔποίησεν' ἡ τὸ 'ἔγένετο' οὖχ ὡς ποιήματος ὀντος αὐτοῦ λέγεται, ἀλλ' ἀδιαφόρως τῆ λέξει χρῶνται οἱ άγιοι, ...

**2CA** 58 (272 A): Μωσῆς ἐξ ἀρχῆς μὲν εἶπεν εἰρηκέναι τὸν θεόν · ποιήσωμεν ἀνθρωπον [Gn 1.26] · αὖτὸς δὲ μετὰ ταῦτα ἔφησε · θεὸν τὸν γεννήσαντά σε κατέλιπες [Dt 32.18] · ὡς ἀδιαφόρων τῶν λέξεων οὖσῶν · ταὖτὸν γὰρ τὸ γέννημα κὰι ποίημά ἔστιν.

2CA 44 (241 A-B): [Pr 8.22] εἰ μὲν οὖν περὶ ἀγγέλου ἢ ἔτέρου τινὸς τῶν γενητῶν ἔστι τὸ γεγραμμένον, ὡς περὶ ἕνὸς ἡμῶν τῶν ποιημάτων, ἔστω λεγόμενον τὸ 'ἔκτισέ με' · ἐι δὲ ἡ σοφία τοῦ θεοῦ ἔστιν, ἐν ἢ πάντα τὰ γενητὰ δεδημιούργηται, ἡ περὶ ἑαυτῆς λέγουσα · τί δεῖ νοεῖν ἢ ὅτι τὸ 'ἔκτισε' φάσκουσα οὖκ ἔναντίον τῷ 'ἔγέννησε' λέγει;68

27 Por último, la realidad de los *términos alternos* (que no es sino la plasmación lingüística del principio lógico de no-contradicción)<sup>69</sup> no es tampoco algo desconocido para nuestro autor; es la relación que él presupone entre 'μονογενής' y 'πρωτότοκος', al afirmar que sólo pueden coincidir en un mismo sujeto si se consideran desde distintos puntos de vista (πρὸς ἄλλο καὶ ἄλλο):

2CA 62 (280 A): οὐ δύναται γὰρ ὁ αὐτὸς μονογενής τε καὶ πρωτότοκος εἶναι, εἰ μὴ ἄρα πρὸς ἄλλο καὶ ἄλλο · ... <sup>70</sup>

Precisamente por ello pueden ser predicados ambos de Cristo: Él es 'μονογενής' en cuanto a su naturaleza divina, y 'πρωτότοκος' en cuanto hombre; Dios, que en cuanto a la divinidad es su 'πατήρ', se convierte posteriormente (y sin exclusión de su condición primera) en su 'κτίστης', en virtud de la encarnación. Se trata de un proceso inverso al que se verifica en el resto de los mortales (que, siendo criaturas, adquieren la filiación por su incorporación al Verbo):

2CA 61 (276 C-277 A): τῶν μὲν ἀνθρώπων κτίστης ὢν ὁ θεός, οὕτως, ὧσπερ εἰρηται, γίνεται καὶ ὕστερον πατήρ, διὰ τὸν ἐν αὐτοῖς οἰκοῦντα λόγον αὐτοῦ. ἐπὶ δὲ τοῦ λόγου τὸ ἔμπαλιν πατὴρ γὰρ ὢν αὐτοῦ φύσει ὁ θεός, γίνεται μετὰ ταῦτα καὶ κτίστης αὐτοῦ καὶ ποιητής, ὅταν τὴν κτισθεῖσαν καὶ ποιηθεῖσαν ἐνδύσηται σάρκα ὁ λόγος, καὶ γένηται ἀνθρωπος.

En este marco desarrolla Atanasio una interesante concepción, según la cual los términos 'padre' e 'hijo' sólo se utilizan 'κυρίως' (en sentido propio) cuando se aplican a Dios; pues el hombre, según él, no puede ser 'padre' o 'hijo' de forma absoluta (es *padre* de alguien y a la vez *hijo* de otra persona):

<sup>1</sup>ES 16 (568 C-569 A): τῶν μὲν γὰρ ἄνθρώπων εἶ πατὴρ λέγεται τις, ἀλλ' ἑτέρου γέγονεν υιιος καὶ εἰ υιος λέγεται, ἀλλ' ἑτέρου γέγονε πατήρ · ιστε ἐπ'ἀνθρώπων μὴ σώζεσθαι κυριως τὸ πατρὸς καὶ υιοῦ ὄνομα.

<sup>1</sup>ES 16 (569 A-B): καὶ ἐπὶ τῆς θεότητος μόνης ὁ πατὴρ κυρίως ἐστὶ πατήρ·καὶ ὁ υιός, κυρίως υιός ἐστιν.

<sup>69</sup> Impossibile est esse et non esse de eodem subiecto sub eodem respectu.

<sup>70</sup> Cf. 2CA 62 (277 C): ὁ γάρ τοι μονογενής, οὖκ ὁντων ἄλλων ἄδελφῶν, μονογενής ἔστιν · ὁ δὲ πρωτότοκος διὰ τοὺς ἄλλους ἄδελφοὺς πρωτότοκος λέγεται.

En conclusión, la validez del método estructural como procedimiento de análisis semántico (que en nigún momento hemos puesto en duda) se ve confirmada al descubrir la conciencia que tiene nuestro autor de determinados hechos lingüísticos que constituyen elementos fundamentales de ese método. Esta conciencia nos muestra a una persona interesada en delimitar el contenido significativo de los términos que emplea (aunque, como ya hemos indicado alguna vez, ese interés varía según el tipo de obras de que se trata) y nos anima a abordar el objeto concreto de estudio (el campo semántico de 'ver') que nos hemos propuesto.

## I.2 INTRODUCCIÓN LITERARIA: EL CORPUS ATHANASIANUM

### I.2.A EL CORPUS ATHANASIANUM

Bajo esta denominación abarcamos todas las obras conservadas en griego y atribuídas por la crítica actual a Atanasio de Alejandría. Aunque son 4 los tomos (25-28) que llevan su nombre en la *Patrologia Graeca* de J.P.Migne, hay muchas obras que hoy en día se consideran espurias; la *Clauis Patrum Graecorum* (*CPG*) realizó una exigente purga que, a grandes rasgos, nosotros seguimos, con ligeras variantes<sup>1</sup>. A continuación exponemos de forma sintética las obras que componen este *corpus*; en SÁNCHEZ NAVARRO 1993b ofrecimos una reseña completa de la bibliografía actualizada hasta 1992 (ediciones, traducciones y estudios), y a este artículo nos remitimos para ampliar este aspecto.

Podemos agrupar las obras de Atanasio en tres grandes apartados: A) La dilogía Contra Gentes-De Incarnatione B) Las obras apologético-dogmáticas y c) Las obras pastorales. Pasamos a detallar cada grupo.

A) La DILOGÍA CONTRA GENTES - DE INCARNATIONE (CG - DI)<sup>2</sup>, obra atanasiana que mayor atención recibe por parte de los estudiosos<sup>3</sup>, presenta unas características singulares; en ella hallamos una polémica antipagana que en Atanasio no tiene ulteriores exponentes. Su importancia deriva principalmente de la gran difusión que adquirió desde antiguo el tratado De Incarnatione, sin duda la obra más conocida del metropolita alejandrino; pero ese éxito extraordinario tuvo una consecuencia negativa: su disociación del tratado Contra Gentes<sup>4</sup>. Esto ha impedido la plena comprensión orgánica de la dilogía hasta época muy reciente, en que ambos tratados han sido abordados -como debe

El total de obras que aparecen bajo el nombre de Atanasio en la *CPG* abarca los nºs 2090-2309; pero las obras genuinas llegan sólo hasta el nº 2164, y algunas están conservadas sólo en copto, siríaco, armenio o árabe (2145-2154) o bien en latín (2164). En SÁNCHEZ NAVARRO 1993b seguimos el criterio de la *Clauis* a la hora de determinar las obras auténticas en griego; criterio que también ahora nos guía, con excepción -según veremos- del tratado *De uirginitate*.

A continuación del título indicamos siempre la sigla con que nos referimos a cada obra dentro de nuestro estudio; en el apartado I.3 (Siglas y ediciones citadas) las hallamos alfabéticamente ordenadas, y allí indicamos la edición empleada en cada caso y la referencia correspondiente de la Patrologia de MIGNE.

<sup>3</sup> Cf. SÁNCHEZ NAVARRO 1993b, 1060-1067.

<sup>4</sup> Cf. SÁNCHEZ NAVARRO 1992, 20.

ser- de forma unitaria<sup>5</sup>. Se trata, por lo demás, de la primera gran obra de Atanasio de Alejandría; más tarde abordaremos la cuestión de su fecha de composición.

B) Las OBRAS APOLOGÉTICO-DOGMÁTICAS constituyen una parte esencial, la más importante sin duda (al menos en el plano teológico e histórico), del corpus Athanasianum. Dado su número, no podemos detenernos para exponer el contenido de cada una de ellas; pero un indicio nos lo dará la división expositiva a que vamos a someterlas: distinguimos entre obras dogmáticas (de contenido fundamentalmente teológico) e históricas, aunque de hecho las dos perspectivas resultan difíciles de deslindar. Hay que resaltar, eso sí, el papel fundamental de las 3 Orationes contra Arianos, que constituyen dentro del contexto de la polémica arriana la aportación más valiosa de Atanasio a la teología y una de las cumbres teológicas del s.IV.

### B.1) Obras dogmáticas:

B.1.1 Antiarrianas<sup>6</sup>: 3 Orationes contra Arianos (1-3CA)

De decretis Nicaenae synodi (DNS)

Epistula ad Afros episcopos (EAF)

De sententia Dionysi (SD)

B.1.2 Antimacedonianas<sup>7</sup>: 4 Epistulae ad Serapionem (1-4ES)

B.1.3 Otros errores cristológicos: Epistula ad Epictetum (EEp)

Epistula ad Adelphium (EAD)

Epistula ad Maximum (EMX)

B.2) Obras históricas:

Apologia contra Arianos (AA)

Apologia ad Constantium imperatorem (AC)

Apologia pro fuga sua (AF)

De synodis (DS)

Epistula ad episcopos Aegypti et Lybiae (EAL) Epistula ad Iouianum imperatorem (EIou)

Epistula 1 ad monachos (1EM)

Epistula ad Serapionem de morte Arii (ESMA)

Historia Arianorum (HA)

El mejor estudio que hemos encontrado al respecto, y que muestra la íntima unidad de los dos tratados -aparentemente divergentes en un tema tan trascendental como es la soteriología- es MEIJERING 1991.

La doctrina de Arrio difiere de la eclesial, fundamentalmente, en que niega la divinidad del Verbo de Dios; considera al Logos como un ser creado por Dios en orden a la creación de los demás seres.

<sup>7</sup> El macedonianismo niega la divinidad del Espíritu Santo.

Narratio Athanasii in 'Epistula Ammonis' (NAT) Tomus ad Antiochenos (TA)

B.3) Obras menores: Epistula ad Iohannem et Antiochum presb. (EANT)

Epistula ad Epiphanium (EEph)

Epistula exhortatoria ad uirgines (EEV)

Epistula 2 ad monachos (2EM)

2 Epistulae ad Orsisium (1,2EOR)

Epistula ad Eupsychium (EUPS)

- 32 C) Bajo la denominación de OBRAS PASTORALES entendemos todas aquellas (de muy diversa índole) que derivan de las responsabilidades pastorales de nuestro autor, sin que el componente polémico (teológico o histórico) juegue un papel determinante. Hemos de distinguir:
  - c.1) Obras exegéticas: constituyen un apartado muy importante en el conjunto del corpus, aunque por desgracia lo que conservamos es sólo una pequeña parte del total de obras de este género que nuestro obispo debió escribir durante los 45 años de su episcopado (328-373). Pero aparte de otros comentarios menores conservamos sus comentarios a los salmos, así como una carta muy interesante acerca de su interpretación; la cuestión de la autenticidad de las Expositiones in Psalmos la expondremos más adelante. Las obras son, pues:

Expositiones in Psalmos (EPS)

Epistula ad Marcellinum de interpretatione psalmorum (EMC)

In illud: "nunc anima mea turbata est" (Jn 12.27) (HJn)

In illud: "omnia mihi tradita sunt" (Mt 11.27) (HMt)<sup>8</sup>

c.2) Obras ascéticas: por su trascendental importancia en toda la antigüedad occidental y oriental, hay que destacar especialmente la Vita Antonii; a la autenticidad del De uirginitate le dedicaremos un apartado. Las obras son:

Vita Antonii (VA)
Epistula ad Ammunem (EAM)
De morbo et ualetudine (MV)
De uirginitate (DV)

Aquí habría que incluir también los nºs 8-23 (MG 26.648<sup>b</sup>-676<sup>c</sup>) de la 4ª Epistula ad Serapionem, que en realidad es un tratado exegético sobre Mt 12.31-32 ("qui dixerit uerbum in filium") añadido a la carta por petición expresa de su destinatario; cf. SÁNCHEZ NAVARRO 1993b, 1070 (nº 7).

C.3) Obras disciplinares: incluimos aquí aquellas relacionadas con el ejercicio de la autoridad episcopal y patriarcal de Atanasio; destacan la Epistula ad Dracontium, paternal reprensión a un obispo que dejó sola a su grey en momentos difíciles, y las Epistulae festales en las que cada año el metropolita comunicaba a sus sufragáneos la fecha de la Pascua. La importancia fundamental de la carta nº 39 deriva de que en ella el obispo expone el canon de los libros bíblicos (el famoso Canon alejandrino). Son:

Epistula ad Dracontium (EDR)
Epistula ad Palladium (EPal)
Epistula ad Rufinianum Episcopum (ERE)
Epistulae festales (EFs, EFs39)

A continuación pasamos a exponer algunas cuestiones particulares planteadas por la crítica reciente o actual acerca de determinadas obras.

### I.2.B LA QUAESTIO ATHANASIANA

- En este epígrafe vamos a abordar de forma sintética cuatro cuestiones que afectan a algunas obras de Atanasio, y que -sin que condicionen en absoluto nuestro análisis-saldrán a relucir recurrentemente; son 1) La autenticidad de las Expositiones in Psalmos 2) La fecha de composición de la dilogía Contra Gentes De Incarnatione 3) La autenticidad de la 3ª Oratio contra Arianos, y 4) La autenticidad del De uirginitate. Aunque en grado diverso, todas ellas son debatidas por la crítica actual y afectan (particularmente la 1ª y la 3ª) a la paternidad atanasiana de obras de peso, como las Expositiones in Psalmos y el 3er Discurso contra los arrianos.
- La PATERNIDAD ATANASIANA DE LAS EXPOSITIONES IN PSALMOS no había sido puesta seriamente<sup>9</sup> en tela de juicio hasta que DORIVAL 1980 la sugirió; de hecho esta obra ha sido objeto recientemente de un exhaustivo estudio crítico por parte de G.M.Vian (cf VIAN 1978), que desde entonces viene anunciando la edición crítica, dando siempre por supuesta la genuinitas Athanasiana del comentario tal como aparece en el códice 'Vaticano griego 754'. Ya RONDEAU 1968a estudió la influencia literaria de Eusebio de Cesarea sobre Atanasio en esta obra, poniéndola en relación con una influencia similar en el Contra Gentes De Incarnatione.

DORIVAL 1980 centra su argumentación en la influencia que cree descubrir del comentario a los salmos de Cirilo de Alejandría (s.V) sobre las *Expositiones* atanasianas,

<sup>9</sup> Aunque HARL 1972 (49-56) apuntó esa posibilidad, al estudiar las fuentes del comentario al Sal. 118.

a partir del comentario al salmo XLI; con lo cual, evidentemente, las *Expositiones* (que Dorival propone acertadamente llamar 'Escolios') no podrían haber sido escritas por Atanasio. Pero surge una cuestión, que Dorival no ignora: ¿por qué no pensar en una influencia de los escolios de Atanasio sobre el comentario de su sucesor en la sede alejandrina? "Cette objection soulève un problème inextricable: en l'absence d'un critère externe sûr, il est logiquement impossible de trancher en faveur d'une hypothèse plutôt qu'en faveur d'une autre; les raisons d'un choix éventuel sont nécessairement subjectives. Faut-il dès lors rester dans une prudente expectative?" (88) Después de reconocer la subjetividad inherente a ella, ofrece su propia conclusión: "En réalité l'objection ne paraît pas recevable; en effet, elle consiste à traiter Origène, Eusèbe, Apollinaire et Didyme diferemment de Cyrille..." (*ibid.*). Pero todas estas influencias son compatibles con la autoría atanasiana; incluso las coincidencias con sus contemporáneos Apolinar y Dídimo pueden atribuírse a una fuente común, Orígenes (86). De modo que no ofrece una prueba definitiva de su conclusión (atribuye el comentario a un alejandrino anónimo del s.V, probablemente de origen monástico). 10

Más cauta es M.J.Rondeau, que en 1982 (87) prefiere no pronunciarse sobre la cuestión, en espera de la edición crítica de los comentarios de Atanasio y Cirilo; Leone 1984 (VIII) también suspende el juicio al respecto. STEAD 1985 aporta nuevos datos, y tras algunas reflexiones acerca del estilo (tan prosaico que se hace difícil atribuirlo a Atanasio) y de los rasgos atanasianos que, pese a todo, presenta (ideal monástico, semejanzas con la *Vita Antonii* y el *De Incarnatione*) adopta el criterio (71-72) de comparar la interpretación dada a los textos de los cc. 6-8 de la *Epistula ad Marcellinum* (sin duda auténtica) con la equivalente de las *Expositiones*. De aquí, pese a todo, no resulta nada definitivo; al contrario, llama la atención el elevado grado de coincidencia (en proporción de 2 a 1), perfectamente explicable en el caso de que sean auténticas si tenemos en cuenta que se trataría de dos obras separadas por un largo espacio de tiempo: la *Epistula* data del 360-363, mientras que las *Expositiones* pertenecerían a los comienzos de la actividad episcopal de Atanasio<sup>11</sup>. Tampoco Stead saca de estos datos un argumento en contra de la atribución a Atanasio; después señala algunas peculiaridades del vocabulario de las *Expositiones*, que son también -pese a todo- explicables; y sólo

Desconocemos la reacción de G.M.VIAN a esta proposición; VIAN 1982b no hace alusión a esta cuestión, y VIAN 1982a data en realidad de 1979. Con todo este último artículo presenta interés para nosotros: primero, por el carácter unitario de *EPS* que manifiesta ("...si può fin d'ora affermare con sicurezza che les *Expositiones in Psalmos* sono un testo assolutamente coerente e unitario sia nel contenuto sia nello stile, come risulta anche dai sondaggi che ho compiuto su temi ed espressioni ricorrenti nel commento", 1045), y también porque "questo [commento], sia nelle catene greche sia nelle traduzioni orientali, è unanimemente attribuito ad Atanasio di Alessandria" (*ibid.*).

<sup>11</sup> RONDEAU 1968a, 426-427.

halla un argumento que le resulta probativo de que el autor no es Atanasio: la expresión (referida frecuentemente a Cristo en *EPS*) 'το προσωπον της ανθρωποτητος' (75-76). Su autor, según él, sería un ortodoxo niceno perteneciente al ámbito monacal pero poco interesado en disputas teológicas. En nuestro estudio del sustantivo 'προσωπον' abordaremos este punto, que puede resultar iluminador para tomar partido en una cuestión que hoy en día permanece abierta ("...attribution of this work to Athanasius now appears to be highly questionable..."  $^{12}$ ).

35 La FECHA DE COMPOSICIÓN DE LA DILOGÍA CONTRA GENTES - DE INCARNATIONE ha hecho correr mucha tinta<sup>13</sup>. Recordemos que el De Incarnatione es la obra más difundida de Atanasio; pues bien, siempre ha llamado la atención el hecho de que en ella no se haga mención alguna de la polémica arriana. Ello llevó a Montfaucon a fechar su composición hacia el 318, antes por tanto del estallido de la misma. NORDBERG 1961a-b propuso, al contrario, el 362-363, bajo el emperador Juliano; y KANNENGIESSER 1964a y 1970 sitúa su redacción final en torno al 335-337, basándose en ciertas afinidades lingüísticas con las Cartas Festales del ya metropolita alejandrino anteriores al 337. HANSON 1988 (418) comparte esta opinión y propone el 335-336; pero VAN WINDEN 1975 vuelve a sugerir la datación del 318, y MEJJERING 1976 (110) y 1984 (1-5) se mueve en la misma dirección<sup>14</sup>. PETTERSEN 1982, por el contrario, se sitúa otra vez en la década de los 30, proponiendo una fecha entre el 328 y el 335 (1039); semejante a la opinión que suscribe SLUSSER 1986: ca. 330-335. Y STEAD 1988 (91) ofrece un nuevo dato (la atribución a Atanasio de la carta ' Ενος σωματος', CPG 2000, considerado tradicionalmente obra de Alejandro de Alejandría, su predecesor en la sede alejandrina) en favor del año 318: la citada carta muestra a una persona que, aunque muy joven, en absoluto puede ser tildada de inexperta.

Como vemos, se trata de una cuestión abierta; definitivamente descartada la propuesta de Nordberg (post 360), los expertos se dividen entre ca.330-336 y ca.318; es una cuestión que tendremos en cuenta, por si nuestro análisis pudiera aportar algún dato nuevo.

36 De época muy reciente data la puesta en cuestión de la AUTENTICIDAD DE LA 3ª ORATIO CONTRA ARIANOS, y quizá sea aún pronto para tratar de dirimir la cuestión; la opinión común es la representada por MOUTSOULAS 1985, que realiza su trabajo dando

<sup>12</sup> ERNEST 1993, 356, n.7; él reconoce no haber estudiado la cuestión personalmente, y se remite a STEAD 1985 y DORIVAL 1980.

En SÁNCHEZ NAVARRO 1992, 24-26 ofrecemos una breve historia de la cuestión, que aquí centraremos en las últimas aportaciones al respecto.

<sup>14</sup> Cf. también MEIJERING 1989 (11ss) y 1991 (325, n.1).

por supuesto que "pour l'authenticité de ces discours il n'y a aucune contestation" (324)<sup>15</sup>. En Kannengiesser 1975 hallamos un primer indicio: al tratar sobre el misterio pascual de Cristo, este autor verifica la importancia de este tema en 1-2CA y su ausencia de 3CA, lo cual le lleva a concluir que este tratado fue escrito más tarde. En KANNENGIESSER 1982 (que en realidad es de 1979) se pone de manifiesto la desemejanza literaria entre 1-2CA y 3CA (986), y aparece sugerida por vez primera (995) una posible paternidad apolinarista para este último tratado. Esta tesis toma cuerpo y constituye una clara afirmación en KANNENGIESSER 1983, donde 1-2CA son sometidos a un riguroso análisis literario y considerados como un único tratado, mientras que se niega la paternidad atanasiana de 3CA: "Le jeune Apollinaire [de Laodicée], à l'école d'Athanase désireux de mettre à jour le message du double CA athanasien serait cet auteur, à la fois docile et novateur" (416). Sin embargo "la opinión de Kannengiesser de que este último [3CA] no sería de Atanasio no ha encontrado apoyo alguno<sup>16</sup>; opinión que, pese a todo, el profesor alsaciano continúa manteniendo<sup>17</sup>. HANSON 1988 (418) considera esta opinión "hardly... established", aunque reconoce que las observaciones hechas por Kannengiesser aconsejan pensar que 3CA fue escrito después de los dos primeros discursos. Y, en fin, los últimos estudios se mantienen en una prudente expectativa al respecto<sup>18</sup>.

EL último punto que tenemos que tocar es la AUTENTICIDAD DEL DE VIRGINITATE editado en MG 28 (251-282). Ya Erasmo observó el 'stylus simplex et incultus' de esta obra, indigna por ello de Atanasio<sup>19</sup>, razón que empujó a MIGNE a editarla entre los 'Dubia' del tomo 28; pero éste no es por sí solo, hemos de reconocerlo, un criterio objetivo dirimente. Fue VON DER GOLTZ 1905 el que rompió decididamente una lanza en favor de la genuinitas Athanasiana de esta obra, en un extenso estudio que incluye la edición del texto; tras diversas consideraciones concluye: "Es steht darnach m.E. auch von Gesichtspunkten der innern Kritik aus nichts im Wege, der alten Tradition Glauben zu schenken, daβ wir es mit einer echten Schrift des groβen alexandrinischen Bischofs zu tun haben. Der Gegenbeweis fällt jedenfalls den Bestreitern der Echtheit zu" (122). La rotundidad de las conclusiones de VON DER GOLTZ es sin duda lo que movió a MÜLLER

<sup>15</sup> Pese a datar de 1985 este artículo es anterior a que se planteara la cuestión sobre la autoría de 3CA, dado que su original griego apareció publicado en Theologia (Atenas) 47 (1976), 543-577; 674-692, con el título: "Τὸ πρόβλημα τῆς χρονολογήσεως τῶν τριῶν κατὰ ἀρειανῶν λόγων τοῦ Μ. ἀθανασίου".

<sup>16</sup> STEAD 1983, 263.

<sup>17</sup> En KANNENGIESSER 1987 afirma simplemente que 1-2CA deben ser separados del tradicionalmente llamado 3CA (288, n.22).

<sup>18</sup> Cf. ERNEST 1993, 361, n.62.

<sup>19</sup> MG 28.215 (Monitum).

32

1952 a incluir el *De uirginitate* entre las obras a partir de las que compuso su *Lexicon*<sup>20</sup>. Pero el trabajo de VON DER GOLTZ no supuso el fin de la cuestión: al contrario, AUBINEAU 1955 refleja la postura de varios autores contraria a la autenticidad; este autor añade otra razón (la elevada proporción de términos del DV que no aparecen más en Atanasio, proporción mucho mayor que las de otras obras atanasianas, p.149) que le inclina a pensar que no es de Atanasio, aunque concluye indicando que "le problème de l'attribution du  $\Lambda$ óγος σωτηρίας reste donc ouvert, en raison de son formulaire de foi, de ses tendances ascétiques et de son style" (*ibid*). Hay que recordar, por último, que la CPG incluye este título (nº 2248) entre las obras espurias de Atanasio.

Nosotros, como hipótesis de trabajo, operamos con *EPS-EPSV*, 3CA y DV considerándolas obras auténticas y representativas del habla de Atanasio; y nos remitimos a las *Conclusiones*, donde retomaremos esta cuestión a la luz de los datos suministrados por nuestro estudio.

Es, de hecho, la única obra no contenida en los vols. 25 y 26 de MIGNE que toma en consideración.

#### 1.3 SIGLAS Y EDICIONES CITADAS

#### I.3.A OBRAS GENERALES

Los textos bíblicos aparecen citados conforme a las abreviaturas de la *Biblia de Jerusalén* (Bilbao, Desclée de Brouwer, 1988, pp.XIV-XV); las referencias numéricas (particularmente del libro de los salmos) corresponden a la numeración de los LXX (cf. RAHLFS 1979).

CPG Clauis Patrum Graecorum, Brepols, Turnhout, 1974 (vol. II) [Atanasio de Alejandría: nºs 2090-2309]

MG Patrologia Graeca (J.P.Migne), Paris, 1857 ss. [Atanasio de Alejandría: vols. 25-28]

#### I.3.B OBRAS ATANASIANAS <sup>1</sup>

AA Apologia contra Arianos (o Apologia secunda)<sup>2</sup> ca.357 [24]
H.G.OPITZ Athanasius Werke (Berlin und Leipzig) II.I.3 (1938) [n°s 1-43], II.I.4 (1938) [n°s 43-80] y II.I.5 (1940) [n°s 80-final], pp.87-168 [número.párrafo.linea].

AC Apologia ad Constantium³ ca.357 [30]

J.M.SZYMUSIAK Apologie a l'empereur Constance. Apologie pour sa fuite, Paris, 1958, 88-132 (Sources Chrétiennes 56) [número.linea].

Después del título indicamos entre corchetes el nº que cada obra tiene en SÁNCHEZ NAVARRO 1993b, donde el lector podrá hallar la referencia completa de ediciones, etc.; y en los casos en que es conocida, señalamos la fecha de composición (ca.). Cuando la edición que citamos no es la de MIGNE (MG), adjuntamos a pie de página la referencia correspondiente a esta edición; si la edición citada es la de MIGNE, la referencia comprende el número y, entre paréntesis, la columna y la sección de la misma (indicada por una letra mayúscula). Cuando no citamos según MIGNE, indicamos entre corchetes y en letra cursiva más pequeña a qué corresponde cada una de las cifras que componen la referencia, diferente según las ediciones.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MG 25.247-410.

<sup>3</sup> *MG* 25.595-642.

| AF                                                                      | Apologia pro fuga sua <sup>4</sup> ca.357                                                                                            | [23] |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|--|--|--|
|                                                                         | J.M.SZYMUSIAK Apologie a l'empereur Constance. Apologie pour sa fuite, Paris, 1958, 133-167 (Sources Chrétiennes 56) [número.linea]. |      |  |  |  |  |
| 1, 2                                                                    | 3CA 3 Orationes Contra Arianos co.358? 338?                                                                                          | [4]  |  |  |  |  |
|                                                                         | 1CA: MG 26, 11-146                                                                                                                   |      |  |  |  |  |
|                                                                         | 2CA: MG 26, 145-322;                                                                                                                 |      |  |  |  |  |
|                                                                         | 3CA: MG 26, 321-468.                                                                                                                 |      |  |  |  |  |
| CG                                                                      | Contra Gentes <sup>5</sup> ca.336                                                                                                    | [1]  |  |  |  |  |
|                                                                         | R.W.THOMSON 'Contra Gentes' and 'De Incarnatione', Oxford,                                                                           |      |  |  |  |  |
|                                                                         | Clarendon Press, 1971 (Oxford Early Christian Texts) [número.linea].                                                                 |      |  |  |  |  |
| DI                                                                      | De incarnatione <sup>6</sup> ca.336                                                                                                  | [2]  |  |  |  |  |
|                                                                         | CH. KANNENGIESSER Sur l'incarnation du Verbe, Paris, Du Cerf, 1973                                                                   |      |  |  |  |  |
|                                                                         | (Sources Chrétiennes 199) [número.párrafo.linea].                                                                                    |      |  |  |  |  |
| DNS                                                                     | De decretis Nicaenae synodi <sup>7</sup> ca.350-351                                                                                  | [21] |  |  |  |  |
|                                                                         | H.G.OPITZ Athanasius Werke II.I.1 (1935), pp.1-45                                                                                    |      |  |  |  |  |
|                                                                         | [número.párrafo.linea].                                                                                                              |      |  |  |  |  |
| DS                                                                      | De synodis (Arimini in Italia et Seleuciae in Isauria) <sup>8</sup> ca.359                                                           | [29] |  |  |  |  |
|                                                                         | H.G.OPITZ Athanasius Werke II.I.6 (1940) [n°s 1-13] y II.I.7 (1941)                                                                  |      |  |  |  |  |
|                                                                         | [n°s 13-55], pp.231-278 [número.párrafo.linea].                                                                                      |      |  |  |  |  |
| DV                                                                      | De uirginitate <sup>9</sup>                                                                                                          |      |  |  |  |  |
|                                                                         | E.F. von der Goltz Λόγος σωτηρίας πρὸς την παρθένον (De Virgi-                                                                       |      |  |  |  |  |
| nitate), eine echte Schrift des Athanasius, Leipzig, 1905, 35-60 (Texte |                                                                                                                                      |      |  |  |  |  |
|                                                                         | und Untersuchungen 29, 2a) [número (página.linea)].                                                                                  |      |  |  |  |  |
|                                                                         |                                                                                                                                      |      |  |  |  |  |

*MG* 25.643-680.

*MG* 25.3-96.

*MG* 25.95-198.

*MG* 25.415-476.

*MG* 26.681-794.

 $<sup>^9</sup>$  MG 28.251-282. La  $\it CPG$  (n° 2248) lo considera un tratado espurio, por lo que no está recogido en SÁNCHEZ NAVARRO 1993b.

| D Epistula ad Adelphium ca.370-371                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |  |  |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|--|--|--|--|
| MG 26, 1071-1084.                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |  |  |  |  |  |
| EAF Epistula ad Afros episcopos ca.369  MG 26, 1029-1048.                                                                                                                                                                                                                                          | [34] |  |  |  |  |  |
| L Epistula encyclica ad episcopos Aegypti et Lybiae ca.356  MG 25, 537-594.                                                                                                                                                                                                                        |      |  |  |  |  |  |
| EAM Epistula ad Ammunem <sup>10</sup> co. ante 356  P.P.JOANNOU Fonti (IX): Discipline Générale Antique (IVe-IXe s.), Roma, 1963, 63-71 [página.linea].                                                                                                                                            |      |  |  |  |  |  |
| EANT Epistula ad Iohannem et Antiochum presb.  MG 26, 1165-1168.                                                                                                                                                                                                                                   |      |  |  |  |  |  |
| EDR Epistula ad Dracontium ca.354-355  MG 25, 523-534.                                                                                                                                                                                                                                             | [33] |  |  |  |  |  |
| EEnc Epistula encyclica <sup>11</sup> ca.339  H.G.OPITZ Athanasius Werke II.I.5 (1940), 169-177                                                                                                                                                                                                    |      |  |  |  |  |  |
| [número.párrafo.linea].  EEp Epistula ad Epictetum <sup>12</sup> ca.371  EPIPHANIUS III: Panarion haer. 65-80. De fide (hrsg. von K.Holl, 1933; 2te Auflage hrsg. von J.Dummer), Berlin, Akademie Verlag, 1985 <sup>2</sup> (Griechische Christliche Schriftsteller 37) [número.párrafo.linea]. 13 |      |  |  |  |  |  |
| 10  MG 26.1169-1180.  11  MG 25.221-240.  12  MG 26.1049-1070.  13  El número difiere en la edición de Koll respecto de MG:  Koll  MG 3  —>  1 4  —>  2 5  —>  3 6  —>  4 7  —>  5                                                                                                                 |      |  |  |  |  |  |

| EEph Epistula ad Epiphanium (fragmentum)                                                                                             |      |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|--|--|
| MG 26, 1257-1260.                                                                                                                    |      |  |  |  |
| EEV Epistula exhortatoria ad uirgines <sup>14</sup>                                                                                  | [40] |  |  |  |
| L.PARMENTIER- SCHEIDWEILER <i>Theodoret</i> . Kirchengeschichte, Leipzig, 1954 (Griechische Christliche Schriftsteller 44), 127-128. |      |  |  |  |
| EFs Epistulae festales 15 $ca.329 \rightarrow 373$                                                                                   | [13] |  |  |  |
| W.Wolska-Conus Cosmas Indicopleustes. Topographie chrétienne III, Paris, 1973, 241-253 (Sources Chrétiennes 197) [número.linea].     |      |  |  |  |
| EFs39 Excerptum de paschali epistula XXXIX <sup>16</sup> ca.367                                                                      | [14] |  |  |  |
| P.P.JOANNOU Fonti (IX): Discipline Générale Antique (IV°-IX° s.), Roma, 1963, 71-76 [página.linea].                                  |      |  |  |  |
| Elou Epistula ad Iouianum <sup>17</sup> ca.363                                                                                       | [36] |  |  |  |
| H.LIETZMANN Apollinaris von Laodicea und seine Schule, Georg Olms Verlag, Hildesheim, 1970, 279-283 [página.linea].                  |      |  |  |  |
| 1EM Epistula 1 ad monachos <sup>18</sup>                                                                                             | [27] |  |  |  |
| H.G.OPITZ Athanasius Werke II.I.5 (1940), pp.181-182 [número.párrafo.linea].                                                         |      |  |  |  |
| 2EM Epistula 2 ad monachos ca.364                                                                                                    | [19] |  |  |  |
| MG 26, 1185-1188.                                                                                                                    |      |  |  |  |
|                                                                                                                                      |      |  |  |  |
|                                                                                                                                      |      |  |  |  |

<sup>9</sup> <del>---></del> 7 10 --> 8 11 9 12.6.24 -> 11 13 <del>---</del>> 12 14 MG 26.1239-1240. 15 MG 26.1351-1444. 16 MG 26.1435-1440.

MG 26.813-820.

MG 25.691-694.

17

18

| EMC Epistula ad Marcellinum (de interpretatione Psalmorum) ca.360-363  MG 27, 11-46.                                                                                               | [8]  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|--|
| EMX Epistula ad Maximum philosophum  MG 26, 1085-1090.                                                                                                                             | [11] |  |  |
| 1,2EOR 2 Epistulae ad Orsisium  1EOR <sup>19</sup> : F.HALKIN Sancti Pacomii Vitae Graecae, Bruselas, 1932, 91  (Subsidia Hagiographica 19) [página.linea].  2EOR: MG 26, 977-980. |      |  |  |
| EPal Epistula ad Palladium  MG 26, 1167-1170.                                                                                                                                      | [32] |  |  |
| EPS Expositiones in psalmos  MG 27, 59-590 <sup>20</sup> .                                                                                                                         | [37] |  |  |
| EPSV Expositiones in Psalmos  G.M. VIAN Testi inediti dal 'Commento ai Salmi' di Atanasio, Roma, Augustinianum, 1978 (Studia Ephemeridis "Augustinianum" 14) [linea].              |      |  |  |
| EPS118 Expositio in Psalmum 118  M.HARL La chaîne Palestinienne sur le Psaume 118, vol. I, Paris, Du Cerf, 1972 (Sources Chrétiennes 189) [versículo del salmo.párrafo.linea].     |      |  |  |
| ERE Epistula ad Rufinianum episcopum <sup>21</sup> ca. post 362  P.P.JOANNOU Fonti (IX): Discipline Générale Antique (IVe-IXe s.), Roma, 1963, 76-80 [página.linea].               | [18] |  |  |
| 1,2,3,4ES 4 Epistulae ad Serapionem ca.359-361  1ES: MG 26, 529-608.  2ES: MG 26, 607-624.                                                                                         | [5]  |  |  |

<sup>19</sup> *MG* 26.977-978.

Nos hemos limitado a recoger datos de los textos genuinamente atanasianos, guiándonos por el elenco de textos no atanasianos ofrecido por VIAN 1978 (61-84).

<sup>21</sup> MG 26.1179-1182.

4ES: MG 26, 637-67622. Epistula ad Serapionem de morte Arii<sup>23</sup> **ESMA** [26] ca.358 H.G.OPITZ Athanasius Werke II.I.5 (1940),pp.178-180 [número.párrafo.linea]. **EUPS** Epistula ad Eupsychium [41] MG 26, 1245-1248. HA Historia Arianorum (ad monachos)<sup>24</sup> ca.358 [28] H.G.OPITZ Athanasius Werke II.I.5 (1940) [n°s 1-32] y II.I.6 (1940) [n°s 32-fin], pp. 183-230 [número.párrafo.linea]. **HJn** In illud: 'nunc anima mea turbata est' (Jn 12.27) [39] MG 26, 1239-1244. In illud: 'omnia mihi tradita sunt' (Mt 11.27) ante 343 [10] MG 25, 209-220.

MV De morbo et ualetudine<sup>25</sup>

3ES: MG 26, 623-638.

[38]

F.DIEKAMP Analecta patristica, Roma, 1938, 5-9 (Orientalia Christiana [Analecta] 117) [página.linea].

NAT Narratio Athanasii in 'Epistula' Ammonis<sup>26</sup>

[16]

F.HALKIN Sancti Pacomii Vitae Graecae, Bruselas, 1932, 119-120 (Subsidia Hagiographica 19) [página.linea].

Los n°s 8-23 de esta carta (MG 26, 648°-676°) son en realidad un tratado aparte, In illud: 'qui dixerit uerbum in filium' (Mt 12.31-32); la CPG lo recoge aparte (n° 2096), y así hacemos también en SÁNCHEZ NAVARRO 1993b (n°7, p.1070).

<sup>23</sup> MG 25.685-690.

<sup>24</sup> MG 25.695-796.

<sup>25</sup> MG: no está.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> MG 26.979-982.

| SD | De sententia Dionysii <sup>27</sup> ca.350 |                        |       | [22]   |         |          |      |
|----|--------------------------------------------|------------------------|-------|--------|---------|----------|------|
|    | H.G.OPITZ<br>[número.párrafo               | Athanasius<br>.linea]. | Werke | II.I.2 | (1936), | pp.46-67 |      |
| TA | TA Tomus ad Antiochenos ca.362             |                        |       |        |         |          | [35] |
|    | MG 26, 795                                 | -810.                  |       |        |         |          |      |
| VA | Vita Antonii                               | <i>ca</i> .357         |       |        |         | ·        | [12] |
|    | MG 837-976                                 | 528                    |       |        |         |          |      |

<sup>27</sup> MG 25.479-522.

No hemos podido emplear, por evidentes razones de tiempo, la recentísima edición crítica de esta obra (Bartelink 1994); hemos revisado -eso sí- las variantes textuales que presenta, comprobando que no ofrece ninguna variación sustancial respecto del texto editado por Migne (excepto en un pasaje aislado que señalaremos oportunamente en nuestro estudio, y en el que reproducimos el texto según la edición de Bartelink).

40

#### II - LA DIMENSIÓN I

39 Se trata de la dimensión básica del campo A, que expresa el valor fundamental del campo ('tener vista') supuesto por todos los demás niveles significativos del mismo. Semánticamente se caracteriza por expresar la mera percepción visual pasiva; sintácticamente, por la ausencia total de régimen; y morfológicamente, por la exclusividad del tema de infectum y por la abrumadora mayoría de formas no-personales.

En la obra de Atanasio esta dimensión viene representada fundamentalmente por dos lexemas, ὁράω y βλέπω; ello nos permite confirmar que se trata de la dimensión significativa básica del campo, ya que está integrada solamente por los dos verbos principales del mismo, dotados ambos (cada uno a su manera) de rango archilexemático. También hay que incluir en esta dimensión ἀναβλέπω<sub>A1</sub><sup>1</sup> ' recuperar la vista', término ingresivo de la misma.

# II.1 'OPA $\Omega_{A1}$ ' 'capacidad objetiva de ver' (6x) 3

- Las *notas definitorias* de este lexema cuando se refiere a la mera capacidad visual son /no-intencional/ /capacidad visual objetiva/. Aparece siempre en tema de *infectum*, y presenta en elevada frecuencia el infinitivo sustantivado.
- Este valor de  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega$  sólo se encuentra atestiguado en CG y en EPSV<sup>4</sup>; hecho que no perderemos de vista, aunque por ahora se nos escape la razón de este empleo casi

Designamos ἀναβλέπω<sub>A1</sub> al empleo del verbo ἀναβλέπω con valor iterativo, que es el que actúa en la dimensión I; cuando el preverbio tiene valor local (*mirar hacia arriba*), el verbo actúa en la dimensión II, y lo llamamos ἀναβλέπω<sub>A2</sub>.

Para hacer referencia a los diversos empleos del mismo lexema nos valemos de una "fórmula", añadida como subíndice a cada lexema; esta fórmula consta de una letra mayúscula que indica el campo en que éste actúa (A: campo visual; B: campo intelectual; C: campo del sentimiento; D: campo teológico), y de un número para indicar la dimensión que ocupa, su "lugar" en el campo respectivo (1: mera capacidad visual; 2: acción visual intencional; 3: percepción visual resultativa).

Con el enunciado de cada lexema que presentamos ofrecemos una traducción aproximada del mismo, cuya explicación hallará el lector en la exposición realizada acerca del lexema en cuestión. Puede darse el caso, sobre todo en las dimensiones con un número de lexemas más numeroso, de que se dé para dos o más verbos una misma traducción; hecho inevitable, si no queremos caer en tratar de distinguir verbos que a lo mejor sólo difieren en matices dando unas traducciones artificiales. Pero aun en esos casos, la exposición realizada para cada verbo permitirá al lector hacerse una idea exacta de la peculiaridad de cada lexema.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ὁρῶντα [Nom.nt.pl.] *HMt* 6 (217 D) no lo tomamos en consideración, ya que según Hugger 1918 (438-439) el nº 6 de este tratado (*In Mt 11.27*) es una añadidura posterior, del s.V al menos. Esta exclusividad en *CG* y *EPS* aconseja que tengamos muy en cuenta la exposición realizada en SÁNCHEZ NAVARRO 1993a, 480-481.

exclusivo. Pero hay otro hecho reseñable, según nos permitirá comprobar nuestra exposición, muy unido al anterior: el empleo de  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega^5$  en la dimensión A I es estadísticamente muy inferior al de  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega_{A1}$ ; y, si no consideramos CG y EPS, el empleo de  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{A1}$  es nulo (mientras que  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega_{A1}$ , aunque su empleo sea escaso, aparece uniformemente repartido por toda la obra de Atanasio).

42 La mayor parte de las veces que aparece  $\delta \rho \dot{\alpha} \omega_{A1}$ , lo hace en estrecha relación con el sustativo  $\dot{\delta} \theta \theta \alpha \lambda \mu \dot{\delta} \varsigma$ ; veamos los siguientes textos<sup>6</sup>:

δρὰν CG 31.17 διὰ τοῦτο γοῦν ὡς ἄλλος ὡν [ὁ νοῦς], αὐτῶν τῶν αἰσθήσεων γίνεται κριτής καὶ ὧν ἐκεῖναι ἀντιλαμβάνονται, ταῦτα οῧτος διακρίνει, καὶ ἀναμιμνήσκει, καὶ δείκνυσιν αὐταῖς τὸ κρεῖττον. ὀφθαλμοῦ μὲν γάρ ἐστι μόνον τὸ ὁρὰν, καὶ ὡτων τὸ ἀκούειν, καὶ στόματος γεύεσθαι, καὶ ῥινὸς ὀδμῶν ἀντιλαμβάνεσθαι, καὶ χειρῶν τὸ ἄπτεσθαι ἀλλ' ὰ δεὶ ὁρὰν καὶ ἀκούειν καὶ ὀδμασθαι, οὐκέτι τῶν αἰσθήσεών ἐστιν, ἀλλὰ τῆς ψυχῆς καὶ τοῦν ταύτης νοῦ διακρῖναι.

δρᾶν EPSV 153 Καὶ εἶπαν · οὐκ ὄψεται κύριος, οὐδὲ συνήσει ὁ θεος τοῦ Ιακώβ. σύνετε δε, ἄφρονες ἐν τῷ λαῷ, καὶ, μωροὶ, πότε φρονήσατε. ὁ φυτεύσας τὸ οὖς οὐχὶ ἀκούει, ἡ ὁ πλάσας τὸν ὀφθαλμὸν οὐχὶ κατανοεῖ; [Sal 93.7-9] ... · λέγει δὲ πόθεν αὐτοῖς ἡ τοιαύτη ἀναισθησις, ὡς μήτε ὁρᾶν μήτε ἀκούειν μήτε μὴν ἐλέγχειν ὑπολαμβάνειν τὸν θεόν, τὸν καὶ ὧτα καὶ ὀφθαλμοῦς καὶ σύνεσιν τοῖς ανθρώποις παρεσχηκότα · ὁ γὰρ ἑτέροις φησί · ταῦτα δοὺς πρὸς τὸ ἀκούειν καὶ συνιέναι, οὐ συνιεῖ;

όρᾶν CG 32.13, CG 32.14 πῶς δὲ πάλιν κατὰ φύσιν ὧν ὁ ὄφθαλμὸς εἰς τὸ ὁρᾶν, κὰι ἡ ακοὴ εἰς τὸ ἀκούειν, τὰ μὲν ἀποστρέφονται, τὰ δὲ αἱροῦνται; τίς γὰρ ὁ τὸν ὄφθαλμὸν τοῦ ὁρᾶν ἀποστρέφων;

δρᾶν CG 43.10 ἡ ὡς ἡ καθ'ἡμᾶς ψυχὴ ἐν ταὐτῷ τὰς ἐν ἡμῖν αἰσθήσεις κατὰ τὴν ἑκάστης ἐνέργειαν κινεῖ, ὡστε παρόντος πράγματος ἑνὸς τὰς πάσας ὁμοῦ κινεῖσθαι, κὰι τὸν μὲν ὀφθαλμὸν ὁρᾶν, τὴν δὲ ἀκοὴν ἀκούειν, τὴν δὲ χεῖρα ἵαπτεσθαι, κὰι τὴν ὀσφρησιν

Procede de la raiz ide. \*swer- que, "de sens duratif convenait surtout, en effet, à la formation du présent. Elle traduit la notion indéterminée de 'tenir les yeux fixés sur'..." (PRÉVOT 1935, 142); cf. latín uereor.

La referencia numérica corresponde a la palabra en negrita; esa palabra, en la que se centra el análisis de cada texto, aparece en el mismo en negrita y cursiva. Las palabras del texto que, por un motivo u otro, nos interesa resaltar, aparecen en cursiva y en tamaño más grande; por último, todos los demás lexemas visuales que aparecen en el texto están subrayados.

ἀντιλαμβάνεσθαι, κὰι τὴν γεῦσιν γεύεσθαι · πολλάκις δὲ κὰι τὰ ἄλλα μέλη τοῦ σώματος, ώστε καὶ τοὺς πόδας περιπατεῖν.

En todos estos casos se ha neutralizado el valor del lexema en oposición con βλέπω (valor que veremos más adelante). Οραω funciona aquí como el archilexema por antonomasia de todo el campo de la visión sensible; hecho bien claro, dado que el ojo es el órgano visual. Puesto en relación con δφθαλμός designa la mera capacidad de percepción visual. Hay que notar su prevalencia respecto de βλέπω: al menos en el campo A I, όραω es el único lexema empleado en relación con δφθαλμός 7. Y un detalle interesante: en δρᾶν EPSV 153, texto en el que se hace a Dios sujeto de la visión y la audición sensibles con un atrevido antropomorfismo que se halla ya en el texto bíblico, el comentarista sustituye el lexema verbal empleado por el salmista en relación directa con δφθαλμός (κατανοεῖ) por δράω<sub>A1</sub>; ello da fe de la autonomía que el habla atanasiana presenta respecto de otras hablas, particularmente la bíblica, aunque otras veces se deje influir claramente por ella<sup>8</sup>.

En los textos reproducidos hallamos, por último, un hecho que volveremos a encontrar más adelante: la dualidad respecto del sujeto de la visión, que puede ser tanto el *hombre* como el *ojo;* en síntesis podemos decir que el uno (ὀφθαλμός) especifica al otro (ἀνθρωπος).

43 A partir del tercero de los textos que hemos reproducido en el punto anterior (ὁρᾳν CG 32.14) podemos señalar una relación semántica, concretamente una relación causativa que podemos expresar así:

En este caso, quien impide la visión no es alguien exterior al sujeto: es la  $\psi \nu \chi \eta'$ , el alma del hombre, que por ser  $\lambda \nu \gamma \nu \eta'$  gobierna y controla la actuación de los sentidos,

<sup>7</sup> Es interesante comprobar que la única vez que ὀφθαλμός aparece relacionado con βλέπω en G es en una cita bíblica (G 14.30, cita de ls 44.18); por tanto, no refleja el habla atanasiana, sino que más bien contrasta con ella.

B La única vez que hemos hallado el verbo 'κατανοέω' con sentido claramente visual en el corpus que manejamos es en el texto siguiente, del tratado De uirginitate:

κατανόει DV 58.15 καὶ μὴ μόνον τοῖς ὄφθαλμοῖς τοῖς φαινομένοις κατανόει τὰ γεγραμμένα, ἄλλὰ κὰι τοῖς ἐνδοθεν.

La referencia a "los ojos visibles" manifiesta la acepción sensible de nuestro lexema; pero, pese a todo, puede estar empleado precisamente por la inmediata alusión a los "ojos interiores". En cualquier caso, se trata de un empleo aislado.

decidiendo qué es lo que se puede ver y lo que no (a diferencia de los seres irracionales)9.

# II.2 $B\Lambda E\Pi\Omega_{A1}$ 'capacidad subjetiva de ver' (12x)

Nos encontramos por vez primera con el verbo  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega^{10}$ , presente -aunque con características diferentes- en todas las dimensiones del campo de la visión. En el campo de la mera percepción visual presenta las siguientes *notas definitorias:* /no-intencional//capacidad visual subjetiva/ 11.

Se distingue de los demás empleos de βλέπω por la ausencia total de régimen; como mucho, va acompañado de un adverbio, como en los dos textos siguientes:

βλέπων VA 93 (973 B) ... · καὶ ὅμως ἐν πασι διέμεινεν αβλαβής. καὶ γὰρ καὶ τοὺς ὀφθαλμοὺς ἀσινεῖς καὶ ὁλοκλήρους εἶχε, βλέπων καλῶς · καὶ τῶν ὁδοντων οὐδὲ εἶς ἔξέπεσεν αὐτοῦ · μόνον δὲ ὑπὸ τὰ οὖλα τετριμμένοι ἔγεγόνεισαν, διὰ τὴν πολλὴν ἡλικίαν τοῦ γέροντος. καὶ τοῖς ποσὶ δὲ καὶ ταῖς χερσὶν ὑγιὴς διέμεινε, καὶ ὁλως πάντων τῶν ποικίλη τροφῆ καὶ λουτροῖς καὶ διαφόροις ἐνδύμασι χρωμένων φαιδρότερος μαλλον αὐτος ἐφαίνετο, καὶ προς ἰσχὺν προθυμότερος.

βλέποντα ΗΑ 61.4.28 καὶ τοῦτο δὲ [τὸ μὴ ἐλεεῖν πένητα] παρὰ τῶν παλαιῶν πάλιν Ἰουδαίων ἔμαθον [οἱ Μανιχαῖοι] νέοι ὀντες Ἰουδαῖοι καὶ αὐτοί · καὶ γὰρ κάκεῖνοι βλέποντες τὸν ἐκ γενετῆς τυφλὸν λοιπὸν βλέποντα καὶ τὸν πολλῷ τῷ χρόνῳ παραλυτικὸν γενόμενον ὑγιῆ, τὸν μὲν εὖεργετήσαντα κύριον ἤτιῶντο, τοὺς δὲ εὖ παθόντας ὡς παραβάτας ἔκρινον.

Con relativa frecuencia aparece sustantivizado; así, por ejemplo, dos veces en el texto siguiente:

<sup>9</sup> Al estudiar  $βλέπω_{A3}$  citaremos el texto de βλέπει CG 31.8, en el que esta función racional (ahora atribuída al λογισμός) queda más detalladamente explicada.

Para su etimología, cf. PRÉVOT 1935, 258-259; presumiblemente deriva de la raíz ide. \* $g^{w}$ lep-.

Ya en griego clásico, "implicant une activité du sujet, le verbe βλέπω exprime aussi, dans l'emploi absolu, certains sens de l'archaïque δέρκομαι, traduisant les notions contraires à celles de 'être aveugle' ou 'être mort'" (Prévot 1935 p.261). Asimismo Thordarson 1971 dice de βλέπω, referido al griego clásico: "when used absolutely, it frequently carries the denotation of 'the power of seeing; to be able to see', opp. to τυφλος είμι 'to be blind'"(p. 113). Éste es el valor que nosotros entendemos como perteneciente a la dimensión l. Thordarson, aunque emplea la expresión "semantic field" (p.110), no hace un estudio estructural sino diacrópico y diatópico.

βλέπειν 4ES 21 (672 B) y 4ES 21 (672 C) δ γὰρ τὴν τοῦ ἀναβλέπειν χάριν διδόασι, τούτω καὶ τὴν τοῦ μὴ βλέπειν ἀιτίαν αὐτοὺς ἀνάγκη διδόναι · ἀμφότερα γὰρ τὸν αὐτὸν ποιεῖν εἰρηκεν ὁ λόγος ... εἰ μὴ ἄρα πάλιν μεταβαλλόμενοι λέγοιεν τὸ μὲν μὴ βλέπειν καὶ χωλεύειν καὶ τὰ ἄλλα πάθη ἐξ ἐπιτιμίας τοῦ δημιουργοῦ γίνεσθαι · τὴν δὲ λύσιν τούτων καὶ τὴν εἰς τοὺς πάσχοντας εὖεργεσίαν τὸν Βεελζεβοὺλ ἐργάζεσθαι.

Respecto de su *morfología*, sólo una vez ( $\tilde{\epsilon}\beta\lambda\epsilon\pi\epsilon\nu$  HA 57.4.23) aparece en forma personal; todas las demás veces, en infinitivo de presente (7x) o en participio de presente (4x). En cuanto al tema, siempre tema de *infectum*.

Una expresión atanasiana frecuente, referida siempre a los milagros de Cristo con afán apologético, es la que podríamos esquematizar como sigue:

la descubrimos en βλέπειν 3CA 40 (409 A), 3CA 55 (437 B), DI 43.3.21 [add. d] y 4ES 16 (660 A). Veamos el primero de los ejemplos citados:

βλέπειν 3CA 40 (409 A) καὶ νεκροὺς μὲν ήγειρε, τοῦ δὲ τυφλοῦ τὴν γένεσιν ἀποκαθίστα, χαριζόμενος αὐτῷ τὸ βλέπειν 12.

- **46** La negación de βλέπω<sub>A1</sub> significa 'estar ciego' (= τυφλός εἰμι). Esta ceguera puede ser:
  - Temporal, como la descrita en el texto siguiente:

ἔβλεπεν ΗΑ 57.4.23 καὶ έτερος δὲ μετὰ θάλλων εἰσελθὼν καὶ ὡς Ελλην κινῶν αὐτὰ τῆ χειρὶ καὶ χλευάζων εὐθὺς ἐσκοτώθη καὶ οὐκ ἐβλεπεν οὐδὲ ἐγίνωσκεν ἐτι λοιπόν, ὅποι γῆς ἐτύγχανε · μέλλων τε καὶ αὐτὸς καταπίπτειν χειραγωγούμενος ὑπὸ τῶν συνούτων καὶ ὑποβασταζόμενος ἐξήρχετο καὶ αὐτός, μόγις μεθ ἡμέραν διανήψας καὶ οὐ γινώσκων, οὐτε τὶ πεποίηκεν οὐτε τὶ πέπονθεν ὁ τολμηρος.

Aunque no se trate de una referencia explícita, podemos rastrear en esta expresión concreta una influencia del habla lucana; cf. Lc 7,21: ἐν εκείνη τῆ ώρα ἐθεράπευσεν πολλοὺς ἀπὸ νόσων κὰι μαστίγων κὰι πνευμάτων πονηρῶν κὰι τυφλοῖς πολλοῖς ἐχαρίσατο βλέπειν. Pero su pertenencia al habla atanasiana no puede ponerse en duda, a partir de expresiones semejantes; cf. por ejemplo, estas palabras de la Vita Antonii (VA 62 [932 C]): τοιαῦτα δὲ λέγων κὰι βλέπων [ὁ Αντώνιος] ἡξίου μηδένα θαυμάζειν αὐτὸν ἐν τούτω · ἀλλὰ μᾶλλον θαυμάζειν τὸν κύριον, ὁτι ἀνθρώποις ἡμῖν οὖσιν ἐχαρίσατο κατὰ δύναμιν ηνώσκειν αὐτόν. El verbo χαρίζομαι es, por lo demás, frecuente en Atanasio como término marcado respecto de δίδωμι.

En este pasaje, la acción de 'no ver' aparece como la intermedia dentro de un proceso:

Al oscurecimiento<sup>13</sup> de la vista le sigue la pérdida de visión, que culmina con una pérdida del conocimiento; el proceso, que había comenzado en el campo sensorial A, culmina en el campo de lo intelectual B.

• Permanente, como la que hallamos en:

βλέπειν 4ES 21 (672 B) y 4ES 21 (672 C) ὧ γὰρ τὴν τοῦ ἀναβλέπειν χάριν διδόασι, τούτφ καὶ τὴν τοῦ μὴ βλέπειν αἰτίαν αὐτοὺς ἀνάγκη διδόναι · ἀμφότερα γὰρ τὸν αὖτὸν ποιεῖν εἴρηκεν ὁ λόγος ... εἰ μὴ ἀρα πάλιν μεταβαλλόμενοι λέγοιεν τὸ μὲν μὴ βλέπειν καὶ χωλεύειν καὶ τὰ άλλα πάθη ἐξ ἐπιτιμίας τοῦ δημιουργοῦ γίνεσθαι · τὴν δὲ λύσιν τούτων καὶ τὴν εἰς τοὺς πάσχοντας εὐεργεσίαν τὸν Βεελζεβοὺλ ἐργάζεσθαι.

Concretamente en este último caso, μὴ βλέπειν aparece unido a χωλεύειν y a ἄλλα πάθη, lo cual indica a las claras que se trata del defecto físico de la *ceguera*, equivalente a la cojera y a otras limitaciones.

47 En el siguiente texto, βλέπω aparece en estricto paralelismo con ακούω, verbo que en estos casos hay que situar por tanto dentro de esta misma dimensión: A I (mera capacidad auditiva, sin más). Veamos el texto:

βλέποντες CG 13. 26 y βλέποντας CG 13.27 πως δὲ οὖκ ἀν τις αὐτοὺς [τοὺς τὰ εἴδωλα προσκυνοῦντας] οἰκτειρήσειε καὶ κατὰ τοῦτο, ὅτι βλέποντες αὐτοὶ τοὺς μὴ βλέποντας προσκυνοῦσι, καὶ ἀκούοντες αὐτοὶ τοῖς μὴ ἀκούουσι προσεύχονται · . . . ;

En estos dos casos de  $\beta\lambda\acute{\epsilon}\pi\omega_{A1}$  descubrimos mejor, por el contraste, su significado: es tremenda la ironía de que unos hombres, que *gozan de vista*, rindan culto a unos seres inanimados, *incapaces de ver*.

<sup>13</sup> Más adelante veremos que σκοτος 'oscuridad' y sus derivados se sitúan en el ámbito causativo de la visión, en relación clasemática con los lexemas visuales; por lo tanto, σκοτοῦμαι en voz media forma una diátesis gramatical con σκοτόω y presenta una relación intrasubjetiva con οῦ βλέπω, indicando el estado intermedio entre la acción propiamente causativa (σκοτόω) y su resultado en el sujeto afectado (οῦ βλέπω).

<sup>14</sup> Los manuscritos de la recensión breve del *Contra Gentes* (Σ d C D) leen 'τοῖς μὴ βλέπουσι'. Para la cuestión de la recensión breve de la dilogía *CG-DI*, cf. SANCHEZ NAVARRO 1992, 26-28

# II.3 **RELACIÓN** ENTRE OPA $\Omega_{A1}$ Y BAE $\Pi\Omega_{A1}$

48 Hay un texto que nos permite apreciar la diferencia semántica entre estos dos verbos:

βλέπειν CG 7.22 ώς γὰρ ἀν τις, ἡλιου φαίνοντος, καὶ πάσης τῆς γῆς τῷ φωτὶ τούτου καταλαμπομένης, καμμύων τοὺς ὀφθαλμοὺς, σκότος ἑαυτῷ ἐπινοῆ οὐκ ὀντος σκότους, καὶ λοιπὸν ὡς ἐν σκότει πλανώμενος περιπατῆ, πολλάκις πίπτων καὶ κατὰ κρημνῶν ὑπάγων, νομίζων οὐκ εἶναι φῶς, ἀλλὰ σκότος · δοκῶν γὰρ βλέπειν, οὐδ' ὁλως δρῷ · ούτω καὶ ἡ ψυχὴ τῶν ἀνθρώπων, καμμύσασα τὸν ὀφθαλμὸν δι'οῦ τὸν θεὸν ὁρῷν δύναται ...

Se trata de un texto clave para establecer el rasgo semántico determinante de la oposición significativa entre estos dos lexemas dentro del campo A I; oposición que, naturalmente, sólo se realiza en CG y en EPS, dado que sólo en estas obras actúa  $\delta\rho\alpha\omega_{A1}$ . El sujeto en cuestión ve [ $\beta\lambda\epsilon\pi\omega$ ], es decir, recibe impresiones a través del órgano visual; pero en realidad no ve [ $\delta\rho\alpha\omega$ ], esto es, no percibe la realidad tal como esta es.  $\delta\rho\alpha\omega$  presenta por tanto, aun sin salirse de este campo, un componente intelectual importante; es lo que hemos tratado de expresar calificándolo de /objetivo/; mientras que  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega$  es /subjetivo/ (entendiendo por tal el ejercicio de la visión que no llega a captar la verdadera realidad).

Estas observaciones podemos, si no confirmarlas, sí al menos apoyarlas en otro texto atanasiano:

δρώντες CG 23.47 καὶ ἀποστραφέντες [οἱ ἐθνικοὶ] τὸν ἀληθῶς τοῦ πατρὸς λόγον, τὸν πάντων σωτῆρα Χριστόν, εἰκότως εἰς πολλὰ τὴν διάνοιαν ἔχουσι ρεμβομένην. καὶ ώσπερ οἱ τὸν ἡλιον ἀποστραφέντες καὶ ἔν σκοτεινοῖς γενόμενοι τόποις, πολλὰς ἀνόδους κυκλεύουσιν ὁδούς, καὶ τοὺς μὲν παρόντας οὐχ ὁρῶσι, τοὺς δὲ μὴ ὄντας φαντάζονται ὡς παρόντας, καὶ βλέποντες οὐ βλέπουσι [Μι 13.13] · τὸν αὐτὸν τρόπον οἱ τὸν θεὸν ἀποστραφέντες κὰὶ σκοτισθέντες τὴν ψυχὴν ρεμβόμενον ἔχουσι τὸν νοῦν, κὰὶ τὰ οὐκ ὄντα ὡς μεθύοντες κὰὶ μὴ δρῶντες φαντάζονται.

Aquí se establece claramente un paralelismo entre los hombres ebrios (μεθύοντες) y los que no ven; pero podríamos considerar esta una comparación errónea, ya que un hombre borracho no pierde ipso facto la capacidad de ver... No, pero sí; no pierde la capacidad visual subjetiva, esto es, percibe cosas a través del órgano visual; pero sí deja de percibir la realidad tal como es, instalándose en su mundo de fantasía, como señala Atanasio (τὰ οὐκ ὀντα... φανταζονται). No pierde la capacidad subjetiva de

ver (βλέπειν), pero sí la capacidad *objetiva* (ὁρᾳν). Es por ello por lo que emplea ὁράω, y no βλέπω.

# II.4 ${}^{3}ANAB\Lambda E\Pi\Omega_{A1}$ 'recuperar la visión' (14x)

- Propiamente no se trata de un verbo de *estado*, como acostumbran a ser los lexemas que actúan en esta dimensión, sino que se trata de un lexema *puntual*; pero tenemos que incluir aquí su estudio, ya que constituye el *término ingresivo-iterativo* propio de esta dimensión, lo que lo coloca en estrecha relación de *no-resultatividad* con  $\delta \rho \dot{\alpha} \omega$  y  $\beta \lambda \dot{\epsilon} \pi \omega_{A1}$  (que son su consecuencia lógica). Además, su ausencia de régimen lo pone en relación directa con el valor semántico básico del campo de *ver*, la *percepción pasiva*. Sus *notas definitorias* son: /no-resultativo/ /ingresivo/ /iterativo/
- 50 Se presenta estrechamente relacionado con τυφλός, que suele ser el sujeto que recobra la visión; así en el texto siguiente:

αναβλέπειν 3CA 31 (389 B) τὰ δὲ αὐτοῦ τοῦ λόγου ἴδια ἔργα, οἶά ἔστι τὸ ἐγείρειν νεκρούς, καὶ τυφλοὺς ποιεῖν ἀναβλέπειν, καὶ την αἵμορρόουσαν ἴᾶσθαι αὐτόν, διὰ τοῦ ἰδίου σώματος αὐτὸς ἔποίει · ... 15

Está siempre haciendo referencia más o menos directa a la curación del ciego de nacimiento descrita en el capítulo 9 del Evangelio de San Juan, milagro que es empleado en términos apologéticos como prueba indudable del poder divino de Cristo<sup>16</sup>; incluso, en la 2ª *Oratio contra Arianos* Atanasio considera uno de los fines primordiales de la venida de Cristo al mundo el hecho de que los ciegos puedan recuperar la visión (en clara referencia al mencionado episodio joánico, cuyas palabras conclusivas de Jesús cita inmediatamente antes):

αναβλεψαι 2CA 55 (264 B) πάλιν δὲ καὶ ὁ σωτηρ δι'αὐτοῦ [τοῦ Ἰωάννου] ἔλεγεν εἰς κρίμα ἐγὼ ἐλήλυθα εἰς τὸν κόσμον τοῦτον, ἱνα οἱ μὴ βλέποντες βλέπωσι, καὶ οἱ βλέποντες τυφλοὶ γενωνται [Jn 9.39]. οὐ δι'ἑαυτὸν ἄρα, ἄλλὰ διὰ τὴν ἡμετέραν σωτηρίαν καὶ διὰ τὸ καταργηθῆναι τὸν θάνατον, καὶ διὰ τὸ κατακριθῆναι τὴν ἁμαρτίαν, καὶ

<sup>15</sup> También en los textos siguientes: ἀνέβλεψε DI 38.5.34, ἀνέβλεψαν DI 38.6.44, ἀναβλέπειν DI 18.4.26, DI 23.2.16, DI 38.4.26, DI 38.5.38, ἀνέβλεπον DNS 1.3.23, ἀναβλέπειν DNS 1.5.3, ἀναβλέψας 4ES 18 (664 C), ἀναβλεψάντων VA 75 (948 C).

<sup>16</sup> Es altamente probable que el hecho de que en el tratado *Contra Gentes* no aparezca atestiguado el valor iterativo de  $\alpha v \alpha \beta \lambda \epsilon \pi \omega$  (cf. Sánchez Navarro 1993a 485, n.38) haya que ponerlo en relación con otra ausencia notable en CG, la de τυφλός (ibid. 480, n.27); en CG nunca se hace referencia al capítulo 9 de Jn, que parece estar en la base del empleo de estos lexemas nor Atanasio.

διὰ τὸ ἀναβλέψαι τοὺς τυφλούς, καὶ διὰ τὸ ἀναστῆναι πάντας ἔκ νεκρῶν ἐλήλυθεν.

51 En la siguiente perícopa:

αναβλέπειν 4ΕS 14 (657 A) ἔπτυε γὰρ [ὁ Χριστὸς] ἀνθρωπίνως, καὶ τὸ πτύσμα ῆν ἐνθεον · ἐν αὐτῷ γὰρ ἐποίει τοὺς οφθαλμοὺς τοῦ ἐκ γενετῆς τυφλοῦ ἀναβλέπειν.

el sujeto no es el hombre, sino οἱ ὀφθαλμοὶ τοῦ ἐκ γενετῆς τυφλοῦ. Cf. lo que hemos dicho supra (nº 42) respecto del mismo hecho en ὁράω.

- 52 La acción causativa de ἀναβλέπω<sub>A1</sub>, que aparece con mucha frecuencia, recibe dos formas, ambas analíticas:
- ποιέω σε αναβλέπειν .- αναβλέπεις:

αναβλέπειν 3CA 31 (389 B) τὰ δὲ αὖτοῦ τοῦ λόγου ἴδια ἔργα, οἶά ἔστι τὸ ἔγείρειν νεκρούς, καὶ τυφλοὺς ποιεῖν ἀναβλέπειν, καὶ τὴν αἵμορρόουσαν ἰᾶσθαι αὖτόν, διὰ τοῦ ἴδίου σώματος αὖτὸς ἔποίει · ...

Esta parece ser la más típicamente atanasiana; cf. también ἀναβλέπειν DI 18.4.26, DI 23.2.16, DNS 1.5.3 y 4ES 14 (657 A) [reproducido en el nº anterior].

• ανοίγω σου τους οφθαλμούς .- αναβλέπεις: se trata de una expresión joánica muy concurrida en los capítulos 9-10 del 4º Evangelio<sup>17</sup>; así, en el texto siguiente:

ανέβλεψαν DI 38.6.44 πότε γοῦν γέγονε ταῦτα, εἰ μὴ ὅτε αὐτὸς ὁ τοῦ θεοῦ λόγος ἐν σώματι παραγέγονε; πότε δὲ παραγέγονεν, εἰ μὴ ὅτε χωλοὶ περιεπάτησαν, καὶ μογγιλάλοι ἐτρανώθησαν, καὶ κωφοὶ ἡκουσαν, καὶ τυφλοὶ ἐκ γενετῆς ἀνέβλεψαν; διὰ τοῦτο γὰρ οἱ τοῦτο θεωροῦντες Ἰουδαιοι ἐλεγον, ὡς οὐκ ἀλλοτε ταῦτα γενόμενα ἀκούσαντες · ἐκ τοῦ αἰῶνος οὐκ ἡκούσθη, ὅτι ἀνέωξε τις ὀφθαλμοὺς τυφλοῦ γεγεννημένου · εἰ μὴ ῆν οὖτος παρὰ θεοῦ, οὐκ ἡδύνατο ποιεῖν οὐδέν [Jn 9.32-33].

Cf. también ἀναβλέψας 4ES 18 [664 C] [Jn 9.32-33, 10.21]. Pero Atanasio la adopta como propia; así nos lo permite descubrir el texto siguiente, en el que conviven las dos formas de expresión:

αναβλέπειν DI 18.4.26 τυφλούς αναβλέπειν ἐποίει, καὶ πάσας ἄπλῶς νόσους καὶ πασαν μαλακίαν ἀπέλαυνεν ἀπὸ τῶν ἀνθρώπων, ἀφ΄ ὧν ἢν αὐτοῦ καὶ τὸν τυχόντα τὴν θεότητα <u>θεωρεῖν</u>. τίς γὰρ <u>ἰδὼν</u> αὐτὸν ἀποδιδόντα τὸ λεῖπον, δἷς ἡ γένεσις ἐνέλειψε, καὶ τοῦ ἐκ γενετῆς

Aparece en Jn 9.10, 9.14, 9.17, 9.21, 9.26, 9.30, 9.32 v.10, 21

τυφλοῦ τοὺς ὄφθαλμοὺς ἄνοίγοντα, οὖκ ἀν ἐνενόησε τὴν ἄνθρώπων ὑποκειμένην αὖτῷ γένεσιν, καὶ ταύτης εἶναι τοῦτον δημιουργὸν καὶ ποιητήν;

- 53 El sustantivo abstracto ἀνάβλεψις, que sólo hallamos una vez en Atanasio (ἀνάβλεψιν 4ES 21 [672 A]), corresponde a ἀναβλέπω<sub>A1</sub>; este dato, unido a la mayor frecuencia de ἀναβλέπω<sub>A1</sub> respecto de ἀναβλέπω<sub>A2</sub> (14 ocurrencias frente a 10) y al hecho de que en griego moderno es el único valor que ha pervivido, nos hace adivinar un creciente predominio del segundo valor de ἀναβλέπω (recobrar la vista) sobre el primero (mirar hacia arriba).
- Bλέπω<sub>A1</sub> funciona a veces como término no-marcado respecto de ἀναβλέπω<sub>A1</sub> 'recuperar la vista'. Esto se puede apreciar con toda claridad en el texto siguiente, en el que también aparece en relación con el episodio de Jn  $9^{18}$ :

βλέπειν DI 49.1.5 τίς δὲ τὸ τῆ γενεσει ἐλλεῖπον ἀποδέδωκε, καὶ ἐκ γενετῆς τυφλὸν ἔποίησε βλέπειν;

de donde deducimos la siguiente relación causativa:

que es semejante a la que hemos descrito para αναβλέπω<sub>Δ1</sub>.

#### CONCLUSIONES DEL CAMPO A 1 :

Pese al reducido número de lexemas que lo integran, esta dimensión del campo visual aparece sólidamente establecida en Atanasio, tal como se desprende de las principales oposiciones significativas y relaciones clasemáticas que lo integran:

THORDARSON 1971 señala cómo, de las 17 veces que aparece βλέπω en Jn, nueve de ellas es empleado absolutamente: "In the remaining nine instances, where βλέπω is used absolutely, it carries the denotation 'to be able to see, not to be blind', and corresponds with the aorist ἀνέβλεψα 'recovered sight'. All the examples are found in ch. 9, in the narrative about the blind man" (121). Atanasio emplea con este sentido tanto βλέπω como ἀναβλέπω, lo cual responde a un hecho estructural: el primero puede asumir la peculiaridad semántica del segundo en virtud de su perfette examiliare.

```
βλέπω_{A1} – I δράω_{A1} +
                               /racional/
                                                                      βλέπειν CG 7.22
βλέπω Α1 - Ιάναβλέπω Δ1 +
                                       /ingresivo/
                                                                      βλέπειν DI 49.1.5
βλέ\pi\omega_{A1} + | ακού\omega_{A1} +
                                                                      βλεποντας CG 13.27
ποιέω σε ἀναβλέπειν .- ἀναβλέπεις Δ1
                                                              αναβλέπειν 3CA 31 (389 B), DI 18.4.26, DI
                                                              23.2.16, DNS 1.5.3, 4ES 14 (657 A)
ποιέω σε βλέπειν .- βλέπεις Δ1
                                                                      βλέπειν DI 49.1.5
τὸν ὀφθαλμὸν τοῦ ὁρῶν ἀποστρέφω .- οὖ (μη) ὁρᾶς
                                                                      δραν CG 32.14
σκοτοθμαι -- οὐ βλέπωΑ1 -- οὐ γινώσκω
                                                                      εβλεπεν ΗΑ 57.4.23
δράω_{A1} \cap \ddot{ο}φθαλμός
αναβλέπω 1 ∩ τυφλός
```

- Tanto por el número de ocurrencias como, sobre todo, por lo extendido de su empleo, hay que afirmar que βλέπω es el protolexema de esta dimensión;  $δράω_{A1}$  sólo lo hallamos en una obra (Contra Gentes), mientras que  $βλέπω_{A1}$  aparece uniformemente utilizado en diversas obras atanasianas. Pero  $δράω_{A1}$  conserva una huella de su primitivo carácter archilexemático clásico en todo el campo, y es su relación con δφθαλμός, el órgano visual por antonomasia, relación que no presenta  $βλέπω_{A1}$ . Otro claro indicio del carácter archilexemático de βλέπω en esta dimensión es su relación de oposición (privativa) con  $αναβλέπω_{A1}$ : es βλέπω, y no δραω, el lexema que puede actuar en lugar del término ingresivo de esta dimensión 19.
- Podemos, por tanto, resumir como sigue las *relaciones básicas* (semánticas y clasemáticas) de esta dimensión:
- βλέπω<sub>A1</sub> | ὁράω<sub>A1</sub> +: el segundo, marcado positivamente con el sema de la /racionalidad/.
- βλέπω<sub>A1</sub> | ἀναβλέπω<sub>A1</sub> +: el rasgo distintivo, la /ingresividad/.
- ποιέω σε ἀναβλέπειν .- ἀναβλέπεις<sub>A1</sub>: relación causativa entre la locución y el lexema.
- ἀναβλέπω -- βλέπω: secuencia intrasubjetiva, ingresivo-progresivo -- resultativo.

Aunque, como puede desprenderse de la exposición anterior, es probable que nos hallemos ante un hecho paradigmático: al presente  $βλεπω_{A1}$  corresponde el aoristo ανεβλεψα (aunque αναβλεπα aparago varios vaces atestiquado en acceptable)

#### III - LA DIMENSIÓN II

- "La dimensión II representa la atención e intención visual del sujeto y es la más copiosa en lexemas verbales, pues no en vano el verbo es la categoría que mejor expresa el movimiento intencional". En el corpus atanasiano verificamos esta afirmación: son dieciocho los lexemas que en él integran esta dimensión (ἀναβλέπω, ἀποβλέπω, ἀτενίζω, ἀφοράω, βλέπω, ἐμβλέπω, ἐνατενίζω, ἐνοράω, ὁράω, προσβλέπω, σκοπέω, χαίνω, ἐπισκέπτομαι, ἐπισκοπέω, θαυμάζω, θεωρέω, τηρέω y παρατηρέομαι), más alguna expresión analítica.
- 59 La dimensión II se caracteriza frente a la primera por el clasema de la dinamicidad, realizada como no-resultativa<sup>2</sup>; la actividad de sus lexemas puede ser direccional o no-direccional, y es en virtud de este rasgo semántico por lo que se constituye la primera oposición significativa de esta dimensión<sup>3</sup>, que se estructura como sigue:

αctividad visual intencional

direccional | no-direccional
αναβλέπω, ἐνοράω, θεωρέω, θαυμάζω, τηρέω, παρατηρέομαι.
ἀποβλέπω, βλέπω, ἀτενίζω, ἐνατενίζω, ἐνατενίζω, καρατομαί, ἐπισκοπέω.

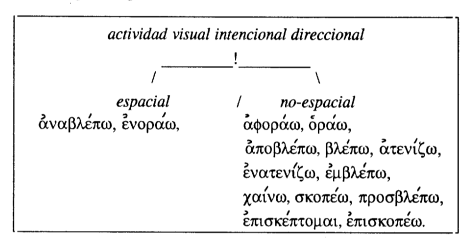
3 ihid

<sup>1</sup> GARCÍA HERNÁNDEZ 1976, 53.

A diferencia de la dinamicidad de la dimensión III, que se realiza como *resultativa*; cf. GARCÍA HERNÁNDEZ 1980, 243-244.

#### III.1 ACTIVIDAD VISUAL INTENCIONAL DIRECCIONAL4

60 Es la más rica en lexemas (ἀναβλέπω, ἀποβλέπω, ἀτενίζω, ἀφοράω, βλέπω, ἐμβλέπω, ἐνατενίζω, ἐνοράω, ὁράω, προσβλέπω, σκοπέω, χαίνω, y alguna expresión con ὀφθαλμός). Antes de proceder al análisis de cada uno, tenemos que hacer otra distinción entre los verbos que contienen noción espacial (ἀναβλέπω 'mirar hacia arriba' y ἐμβλέπω 'mirar en') y los que no (todos los demás). Podemos pues representar este campo con el siguiente gráfico:



Pasamos ahora al estudio pormenorizado de cada lexema.

#### III.1.A ACTIVIDAD VISUAL INTENCIONAL DIRECCIONAL ESPACIAL.

## III.1.A.1 \*ANABAE $\Pi\Omega_{A2}$ 'mirar hacia arriba' $(10x)^5$

- 61 Sus *notas definitorias* podemos concretarlas en: /intencionalidad/ /direccionalidad/ /verticalidad ascendente/
- 62 El régimen sintáctico que presenta generalmente es el complemento de dirección  $\tilde{\epsilon i}\zeta$ ,  $\pi\rho\acute{o}\zeta+Ac$ ; pero a veces se emplea de forma absoluta.

Con sentido *espacial*, refleja el valor primitivo del preverbio ανα-: '(mirar) hacia arriba'6. Es un hecho tan evidente, tanto por el complemento de dirección (cuando

<sup>&</sup>quot;La direccionalidad es un concepto connatural al campo de la vista y se halla en la base significativa de todos los lexemas de las dimensiones II y III, es decir, de los que poseen el clasema de la dinamicidad; sin embargo, [en latín] sólo constituye marca específica del grupo lexemático de specio" (ibid.).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. Sánchez Navarro 1993a, 485-486.

Sucede algo semejante al comportamiento del preverbio 're-' en latín, del que GARCÍA HERNÁNDEZ 1980 dice que "la iteración es una noción secundaria respecto de la espacial 'retro!" (p. 197)

lo lleva) como por el contexto (cuando aparece empleado absolutamente) que no necesita ulterior profundización.

63 Su carácter *no-resultativo* se manifiesta en el hecho de que con mucha frecuencia (ἀναβλέπειν *DI* 45.3.11, ἀναβλέψας *VA* 10 [860 A], *VA* 60 [929 A], *VA* 66 [937 A] y ἀναβλέψαντας *CG* 45.1) aparece expresa la secuencia

Esa no-resultatividad la adivinamos también en la elevada frecuencia de apariciones de ἀναβλέπω<sub>A2</sub> en participio de aoristo (ἀναβλέψας VA 10 [860 A], VA 60 [929 A], VA 66 [937 A], ἀναβλέψαντες HA 34.3.14, ἀναβλέψαντας CG 45.1 y DI 12.3.13), en clara secuencia con el verbo resultativo correspondiente.

- 64 Como se deduce de las relaciones lexemáticas que los textos nos manifiestan para ἀναβλέπω<sub>A2</sub> (cf. *infra*, n° 66), este lexema parece especialmente indicado para expresar un primer movimiento visual que culmina en una actividad de orden intelectual. Sin embargo, su significado es de orden estrictamente físico.
- 05 Una vez consideradas las características comunes a todos los empleos de  $αναβλέπω_{A2}$  en Atanasio, no podemos menos de reseñar un hecho llamativo, a saber: en cada una de las tres obras<sup>7</sup> en que aparece este lexema con valor físico espacial, su empleo reviste unos rasgos especiales. Como, por otra parte, se trata de obras genuinamente atanasianas (CG, DI, HA y VA), nos limitamos señalar esas peculiaridades:
  - En CG-DI, el empleo de ἀναβλέπω<sub>A2</sub> se caracteriza por:
  - a) Un complemento direccional invariablemente introducido por είς.
  - b) Este complemento es siempre ὁ οὐρανός, poniendo así en evidencia el carácter meramente físico del lexema. Los textos son:

ἀναβλέπει DI 31.2.18 τῷ δὲ σημείῳ τοῦ σταυροῦ πᾶσα μὲν μαγεία παύεται, πᾶσα δὲ φαρμάκεια καταργεῖται, ...πᾶσα δὲ άλογος ἡδονὴ παύεται, κὰι πᾶς τις ἀπὸ γῆς εἰς οὐρανὸν ἀναβλέπει.

ἀναβλέπειν DI 45.3.11 είτε γάρ τις ἀναβλέπειν εἰς τὸν οὐρανὸν βούλεται, ὁρῷ τὴν τούτου διακόσμησιν είτε οὐ δύναται μεν εἰς τὸν οὐρανόν, εἰς ἀνθρώπους δὲ μόνον ἀνακύπτει, ὁρῷ διὰ τῶν έργων τὴν ἀσύγκριτον αὐτοῦ πρὸς ἀνθρώπους δύναμιν, καὶ γινώσκει τοῦτον εν

Para este caso, consideramos *CG | DI* como una sola obra; cf. SÁNCHEZ NAVARRO 1992 p.20 y MEIJERING 1991 (vid. breve resumen de este artículo en SÁNCHEZ NAVARRO 1993 p. 1063)

ανθρώποις μόνον θεὸν λόγον. εἶτε εν δαίμοσί τις ἀπεστράφη, καὶ περὶ τούτου ἐπτόηται, ορὰ τοῦτον ἐλαύνοντα τούτους, καὶ κρίνει τοῦτον αὐτῶν εἶναι δεσπότην · εἶτε εἰς τὴν ὑδάτων βεβύθισται φύσιν, καὶ νομίζει ταῦτα θεὸν εἶναι ... ορὰ ταύτην μεταβαλλομένην ὑπ΄ αὐτοῦ, καὶ γινώσκει τούτων εἶναι κτίστην τὸν κύριον.

ἀναβλέψαι DI 12.2.10 ἐπειδὴ δὲ ἡ ἀνθρώπων ἀμέλεια ἔπὶ τὰ χείρονα κὰτ ὁλίγον ἔπικαταβαίνει · προενοήσατο πάλιν ὁ θεὸς κὰι τῆς τοιαύτης αὐτῶν ἀσθενείας, νόμον κὰι προφήτας τοὺς αὐτοῖς γνωρίμους ἀποστεῖλας, ἵνα ἐὰν κὰι εῖς τὸν οὐρανὸν ὄκνήσωσιν ἀναβλέψαι κὰι γνῶναι τὸν ποιητήν, ἔχωσιν ἔκ τῶν ἔγγὺς τὴν διδασκαλίαν.

ἀναβλέψαντας CG 45.1 ὥσπερ γάρ, ἀναβλέψαντας εἰς τὸν ουρανὸν καὶ ἰδόντας τὸν κόσμον αὐτοῦ καὶ τὸ τῶν ἀστρων φῶς, ἔστιν ἐνθυμεῖσθαι τὸν ταῦτα διακοσμοῦντα λόγον · οὕτω νοοῦντας λόγον θεοῦ, νοεῖν ἐστιν ἀνάγκη καὶ τὸν τούτου πατέρα θεόν, ἔξ οῦ πρόϊὼν εἰκότως τοῦ ἑαυτοῦ πατρὸς ἑρμηνεὺς καὶ ἀγγελος λέγεται · καὶ τοῦτο ἐκ τῶν καθ ἡμᾶς τις ἀν ἴδοι.

αναβλέψαντας DI 12.3.13 εξον οὖν ἦν ἀναβλέψαντας αὖτοὺς εἶς τὸ μέγεθος τοῦ οὖρανοῦ, καὶ κατανοήσαντας τὴν τῆς κτίσεως άρμονίαν, γνῶναι τὸν ταύτης ἡγεμονα τὸν τοῦ πατρὸς λόγον, τὸν τῆ ἑαυτοῦ εἰς πάντα προνοία γνωρίζοντα πᾶσι τὸν πατέρα, καὶ διὰ τοῦτο τὰ ὅλα κινοῦντα, ἵνα δι ΄αὖτοῦ πάντες γινώσκωσι τὸν θεόν.

Esta regla queda confirmada por su única excepción:

αναβλέψαι DI 43.4.28 καὶ ἐπειδὴ ἀναβλέψαι οὖκ ἡδυνήθησαν [οῦ ἀνθρωποι] εἰς τὴν ἀορατον αὐτοῦ δύναμιν, κὰν εκ τῶν ὁμοιων [i.e. ἐκ τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ] λογίσασθαι καὶ θεωρῆσαι δυνηθῶσιν αὖτον.

La ἀόρατος δύναμις τοῦ θεοῦ no puede ser objeto de ἀναβλέπω<sub>A2</sub>; esta sólo puede ser captada por un acto de tipo intelectual, como el que designan λογίσασθαι καὶ θεωρῆσαι. El complemento natural de ἀναβλέπω<sub>A2</sub> es, por tanto, ὁ οὖρανός, que sin duda Atanasio encuadra entre esos elementos genéricamente denominados τὰ ὁμοια<sup>8</sup>.

Este dato aparentemente insignificante encaja perfectamente con la visión atanasiana del universo, expuesta en CG 28: ni el universo entero ni ninguna de sus partes puede ser considerado dios; al contrario, según deducimos del estudio de este lexema, el cielo es comerciante al hombre.

- En la Vita Antonii ἀναβλέπω<sub>A2</sub> se caracteriza por:
- a) En cuanto al régimen, empleo absoluto, sin indicaciones expresas del término de esa mirada.
- b) El verbo designa el movimiento inicial (intencional) de una acción visual concreta, la "visional". Aunque en estos casos el verbo no expresa propiamente el sentido "visional", sino que expresa el acto de 'mirar hacia arriba' inmediatamente previo a la "visión" propiamente dicha; los textos son:

ἀναβλέψας VA 10 (860 A) ο δὲ κύριος οὐδὲ ἐν τούτῳ ἐπελάθετο τῆς ἀθλήσεως 'Αντωνίου, ἀλλ 'εἰς ἀντίληψιν αὐτοῦ παραγέγονεν. ἀναβλέψας γοῦν εἶδε τὴν στέγην ὥσπερ διανοιγομένην, καὶ ἀκτίνα τινὰ φωτὸς κατερχομένην πρὸς αὐτόν. καὶ οἱ μὲν δαίμονες ἐξαίφνης ἀφαντοι γεγόνασιν · ὁ δὲ πόνος τοῦ σώματος εὐθὺς ἐπέπαυτο, καὶ ὁ οἶκος πάλιν ἦν ὁλόκληρος. ὁ δὲ 'Αντώνιος αἰσθόμενος τῆς ἀντιλήψεως καὶ πλέον ἀναπνεύσας κουφισθείς τε τῶν πόνων ἐδέετο τῆς φανείσης ἀπτασίας, λέγων · 'ποῦ ἦς; διὰ τί μὴ ἐξ ἀρχῆς ἐφάνης, ἵνα μου τοὺς ὀδύνας παύσης;' καὶ φωνὴ γέγονε πρὸς αὐτόν · 'Άντώνιε, ὧδε ήμην, ἀλλὰ περιέμενον ἰδεῖν τὸ σὸν ἀγώνισμα...'.

ἀναβλέψας VA 60 (929 A) καὶ γάρ ποτε πάλιν, καθήμενος ἐν τῷ ὁρει καὶ ἀναβλέψας εἰδεν ἐν τῷ ἀέρι ἀναγόμενόν τινα, πολλήν τε τῶν ἀπαντώντων γινομένην τὴν χαράν. εἶτα θαυμάζων καὶ μακαρίζων τὸν τοιοῦτον χόρον ηύχετο μαθεῖν τί ἀν έίη τοῦτο. καὶ εὐθὺς ἦλθεν αὐτῷ φωνή, ταύτην εἶναι τοῦ ᾿Αμοῦν τὴν ψυχήν, τοῦ ἐν τῷ Νιτρίᾳ μοναχοῦ ... οἱ τοίνυν ἀντες μετὰ ᾿Αντωνίου, βλέποντες τὸν γέροντα θαυμάζοντα, ἢξίωσαν μαθεῖν · καὶ ἦκουσαν ὅτι ἀρτι τετελεύτηκεν ὁ Ἦροῦν.

αναβλέψας VA 66 (937 A) μετὰ ταῦτα γοῦν διαλέξεως αὐτῷ ποτε γενομένης ... περὶ τῆς ... ψυχῆς ..., τῆ ἐξῆς νυκτὶ καλεῖ τις αὐτὸν ἄνωθεν λέγων · "Αντώνιε, ἀναστὰς ἔξελθε καὶ <u>βλέπε'. ἐξελθὼν τοίν</u>υν (ἤδει γὰρ τίσιν ὑπακούειν ὀφείλει ·) καὶ ἀναβλέψας ἐθεώρησέ<sup>9</sup> τινα μακρόν, ἀειδῆ καὶ φοβερόν, ἑστῶτα καὶ φθάνοντα μέχρι τῶν νεφελῶν ... καὶ εὐθὺς πρὸς "Αντώνιον ἐγένετο φωνή · 'νόει τὸ <u>βλεπόμενον' · καὶ διανοιχθείσης α</u>ὐτοῦ τῆς διανοίας ἐνενόει τῶν ψυχῶν εἶναι τὴν πάροδον ... τοῦτο πάλιν ἑωρακως καὶ ώσπερ ὑπομιμνησκόμενος μᾶλλον ἡγωνίζετο προκόπτειν τοῖς ἔμπροσθεν καθ ἡμέραν.

<sup>9</sup> Se trata de un texto críticamente difícil. Adoptamos frente a la lectura de Migne (καὶ εθεώρησε τινα μακρὸν ἀναβλεψας) la ofrecida por BARTELINK 1994 en su edición crítica, p. 308

• La única vez que se emplea este lexema en HA, presenta unas particularidades semejantes a las que hemos descrito en CG / DI, pero con una diferencia: la preposición empleada es  $\pi\rho$ óς.

ἀναβλέψαντες ΗΑ 34.3.14 ἀλλ΄ οὖτε ήκουεν [τῶν ἐπισκόπων] ἐκεῖνος [ὁ βασιλεύς] οὖτε τι πλέον αὖτοὺς λέγειν ἐπέτρεπεν, ἀλλὰ καὶ μᾶλλον ἡπείλει καὶ ξίφος ἐγύμνου κατ 'αὐτῶν καὶ ἀπάγεσθαι δε τινας ἐξ αὐτῶν ἐκέλευσε · καὶ πάλιν ὡς ὁ Φαραὼ μετεγίνωσκεν. ἐκτινάξαντες τοίνυν οἱ ἅγιοι τὸν κονιορτὸν καὶ πρὸς τὸν θεὸν ἀναβλέψαντες οὖτε ἀπειλὴν βασιλέως ἐφοβήθησαν οὖτε ξίφους γυμνουμένου προδεδώκασιν, ἀλλὰ καὶ τὸν ἐξορισμὸν ὡς λειτούργημα διακονίας ἐσχήκασι.

En este texto, entendemos πρὸς τὸν θεόν no como una expresión con contenido "teológico", sino como una forma de designar una mirada hacia lo alto que expresa una oración callada. El sentido de ἀναβλέπω es, por tanto, meramente físico-espacial.

# 66 Relaciones clasemáticas principales:

```
αναβλέπω<sub>A2</sub> -- οράω αναβλέπειν DI 45.3.11, αναβλέψας VA 10 (860 A), VA
60 (929 A), αναβλέψαντας CG 45.1
αναβλέπω<sub>A2</sub> -- θεωρέω αναβλέψας VA 66
(937 A)
αναβλέπω<sub>A2</sub> -- γινώσκω αναβλέψαι DI 12.2.10
αναβλέπω<sub>A2</sub> -- κατανοέω -- γινώσκω αναβλέψαντας DI 12.3.13
```

# III.1.A.2 **ENOPA** $\Omega_{A2}$ 'mirar en' (1x)

67 De las cuatro veces que hallamos este lexema en las obras de Atanasio, sólo una de ellas podemos asegurar que actúa dentro del campo de la visión sensible; aunque se trata de un texto extenso, merece la pena reproducirlo íntegramente:

ενορώντα 3CA 5 (332 A) ή γὰρ τοῦ υἱοῦ θεότης τοῦ πατρός ἐστι, καὶ αύτη ἐν τῷ υἱῷ ἐστι · καὶ ὁ τοῦτο δὲ καταλαβὼν πέπεισται, ὅτι ὁ ἑωρακὼς τὸν υἱον ἑωρακε τὸν πατέρα · ἐν γὰρ τῷ υἱῷ ἡ τοῦ πατρὸς θεότης θεωρεῖται. τοῦτο δὲ καὶ ἀπὸ τοῦ παραδείγματος τῆς εἰκόνος τοῦ βασιλέως προσεχέστερον τις κατανοεῖν δυνήσεται. ἐν γὰρ τῆ εἰκόνι τὸ εἰδος καὶ ἡ μορφὴ τοῦ βασιλέως ἐστί, καὶ ἐν τῷ βασιλεῖ δὲ τὸ ἐν τῆ εἰκόνι εἰδος ἐστίν. ἀπαραλλακτος γαρ ἐστιν ἡ ἐν τῆ εἰκόνι τοῦ βασιλέως ὁμοιότης · ώστε τὸν ἐνορῶντα τῆ εἰκόνι ορῷν ἐν αὐτῆ τὸν βασιλέα, καὶ τὸν πάλιν ορῶντα τὸν

βασιλέα ἐπιγινώσκειν ὅτι οὖτός ἔστιν ὅ ἐν τῆ εἰκόνι. ἔκ δὲ τοῦ μὴ διαλλάττειν τὴν ὁμοιότητα, τῷ θέλοντι μετὰ τὴν εἰκόνα θεωρῆσαι τὸν βασιλέα εἰποι ἀν ἡ εἰκών · 'ἐγὼ καὶ ὁ βασιλεὺς ἕν ἐσμεν · ἐγὼ γὰρ ἐν ἐκείνῳ εἰμί, κἀκεῖνος ἐν ἐμοὶ · καὶ ὁ ὁρᾶς ἐν ἐμοί, τοῦτο ἐν ἐκείνῳ βλέπεις · καὶ ὁ ἑώρακας ἐν ἐκείνῳ, τοῦτο βλέπεις ἐν ἐμοί'. ὁ γοῦν προσκυνῶν τὴν εἰκόνα, ἐν αὐτῆ προσκυνεῖ τὸν βασιλέα · ἡ γὰρ ἐκείνου μορφὴ καὶ τὸ εἶδός ἐστιν ἡ εἰκών. ἐπὲι τοίνυν καὶ ὁ υιὸς εἰκών ἐστι τοῦ πατρός, ἐξ ἀναγκης ἐστὶ νοεῖν ὅτι ἡ θεότης καὶ ἡ ἰδιότης τοῦ πατρὸς τὸ εἶναι τοῦ υἱοῦ ἐστι. καὶ τοῦτό ἔστιν ὁς ἐν μορφὴ θεοῦ ὑπάρχων [Fil 2.6], καὶ ὁ πατὴρ ἐν ἐμοί [Jn 14.10].

Atanasio, refiriéndose a la relación intratrinitaria entre el Padre y el Hijo, recurre a la metáfora para tratar de explanar ese misterioso texto de Jn 14.9 (δ εωρακὼς εμὲ εωρακε τὸν πατέρα) que tanta importancia tiene en su argumentación antiarriana; y lo hace acudiendo al símil de *la imagen* del rey y *el rey* mismo. Igual que el que *mira a* la imagen no ve en ella sino al rey, de la misma forma quien ve al Hijo lo que ve es al Padre.

El carácter intencional del lexema queda fuera de toda duda; nos lo ponen de manifiesto, tanto el régimen (Dat. de dirección), como la secuencia léxicamente expresada en el texto mismo,

en la que el primer término funciona como no-resultativo respecto del segundo.

- 69 ¿Cuál es el valor propio de este verbo respecto de los demás que componen esta dimensión? El contexto parece indicar que se trata de una mirada *locativa*, en la que el lexema apunta al lugar *en* el que se fija la mirada. Es, más que un *mirar a*, un *mirar en*.
- 70 La lectura atenta del texto parece sugerir otro rasgo semántico propio de este verbo: la inclusividad. Al mirar a su objeto, ve algo incluido en ese objeto. En las palabras que Atanasio supone que pronunciaría esa imagen si pudiera hablar, hallamos esta inclusividad expresada reiteradamente mediante la preposición de Dat. έν: 'ἐγὼ καὶ ὁ βασιλεὺς εν ἐσμεν · ἐγὼ γὰρ ἐν ἐκείνω εἰμί, κὰκεῖνος ἐν ἐμοί · καὶ ὁ ὁρᾶς ἐν ἐμοί, τοῦτο ἐν ἐκείνω βλέπεις · καὶ ὁ ἑωρακας ἐν ἐκείνω, τοῦτο βλέπεις ἐν ἐμοί '.
- 71 Podemos, por tanto, concretar los *rasgos significativos* de ενοράω<sub>A2</sub> en /intencionalidad/ /direccionalidad/ /locatividad/ /inclusividad/.

## III.1.B ACTIVIDAD VISUAL INTENCIONAL DIRECCIONAL NO-ESPACIAL.

# III.1.B.1 ${}^{3}A\Phi OPA\Omega_{A2}$ 'mirar' (lx)

72 Este compuesto de ὅράω suele emplearlo Atanasio transferido al campo intelectual; así, de las 11 veces que lo hallamos en sus escritos¹o, sólo una de ellas podemos afirmar con seguridad que está empleado dentro del campo visual originario. Suficiente, empero, para manifestar su permanencia en este campo:

αφορώσιν [partic.] DI 54.4.23 καὶ ὅλως τὰ κατορθώματα τοῦ σωτῆρος τὰ διὰ τῆς ἐνανθρωπήσεως αὐτοῦ γενόμενα, τοιαῦτα καὶ τοσαῦτά ἐστιν, α εἰ διηγήσασθαὶ τις ἐθελήσειεν, ἔοικε τοῖς ἀφορῶσιν εἰς τὸ πέλαγος τῆς θαλάσσης καὶ θέλουσιν ἀριθμεῖν τὰ κύματα αὐτοῦ. ὡς γὰρ οὐ δύναται τοῖς ἀφθαλμοῖς περιλαβεῖν τὰ ὅλα κύματα, τῶν ἐπερχομένων παριόντων τὴν αἰσθησιν τοῦ πειράζοντος, οὕτως καὶ τῷ βουλομένῳ πάντα τὰ ἐν σώματι τοῦ Χριστοῦ κατορθώματα περιλαβεῖν ἀδύνατον τὰ ὅλα κὰν τῷ λογισμῷ δέξασθαι, πλειόνων ὄντων τῶν παριόντων αὐτοῦ τὴν ἐνθύμησιν, ὧν αὐτὸς νομίζει περιειληφέναι.

Los protagonistas de la comparación propuesta por Atanasio se esfuerzan en *mirar* hacia la superficie del mar intentando contar las olas que la recorren. Esfuerzo vano... pero que expresa una gran intensidad en esa mirada que intenta retener lo que en realidad no puede. Este texto, por tanto, nos permite caracterizar  $\ddot{\alpha}\phi o \rho \dot{\alpha}\omega$  con las siguientes *notas definitorias*: /intencionalidad/ y /direccionalidad/. Por otro lado, nos sugiere una secuencia,

# ἀφοράω -- ἀριθμέω,

que, sin constituír una relación funcional en el campo de 'ver' (ya que son dos los procesos indicados), pone de manifiesto esa intensidad de mirada que ya hemos mencionado, necesaria para *enumerar* una serie cualquiera de objetos, y más aún si son móviles como las olas del mar.

<sup>10</sup> Dos de ellas (ἀπίδητε DNS 41.12.33 y ἀπιδόντες AA 62.5.16) no son propiamente atanasianas, ya que pertenecen a sendas cartas de Constantino que reproduce Atanasio en sus respectivos lugares

### III.1.B.2 • OPA $\Omega_{A2}$ 'mirar' (1x)

73 Este lexema, el más usado -con mucho- por Atanasio en este campo semántico de *ver* (según veremos más adelante), sólo es empleado una vez por nuestro autor con el sentido de *mirar* <sup>11</sup>:

δρωντες EPS 396 C Πρὸ τοῦ ὄρη γενηθηναι, κὰι πλασθηναι τὴν γῆν [Sal 89.2ab] Ἐπειδὴ εἰς τὴν σάρκα δρωντες τοῦ κυρίου, ψιλὸν ἀνθρωπον ἐνόμιζον λέγοντες · οὖπω τριακονταέτης γέγονας, καὶ Ἀβραὰμ εώρακας [Lc 8.57]; καὶ τοῦτο αὐτοῖς μάλιστα αἰτιον τῆς ἐκπτώσεως γέγονε, τὸ ἀγνοεῖν τὴν θεότητα. διὰ τοῦτο νῦν ἐξομολογούμενοι, σαφῶς αὐτὸν εἶναι λέγουσι τὸν πρὸ πάσης κτίσεως συνόντα τῶ πατρί.

El régimen direccional (είς+Ac) no deja lugar a dudas acerca del carácter intencional de este empleo de  $\delta \rho \alpha \omega$ . Por otro lado, también aparece clara su pertenencia al campo de la visión sensible, teniendo en cuenta que su sujeto son los contemporáneos de Jesús que, al mirar a su condición humana, le consideraban nada más un simple hombre. Este empleo constituye, por tanto, un caso único en el *corpus* atanasiano. No creemos que la explicación a esta "excepción" haya de venir negando la paternidad atanasiana de las *Expositiones in Psalmos*<sup>12</sup>; no nos creemos autorizados a hacerlo, al menos, a partir de este hecho, ya que lo podemos explicar perfectamente en términos de semántica estructural: constituiría un caso claro de empleo del archilexema principal del campo de *ver* en lugar de otro lexema más caracterizado (probablemente, en lugar de  $\alpha$ φοράω).

Fl examen de este texto nos indica una relación lexemática que podemos enunciar como

en la que el verbo resultativo pertenece al campo intelectual (que constituye un campo resultativo normal del campo de la visión sensible, como veremos más adelante).

Aunque éste debió ser su sentido originario en griego: "... deriving from the IE root \*uer- 'gewahren, achtgeben' (Pokorny), the original denotation must have been active or intentional seeing" (THORDARSON 1971, 110).

Recordemos que la *genuinitas Athanasiana* de esta obra ha sido puesta en cuestión

## III.1.B.3 $^{2}A\Pi OB \Lambda E\Pi \Omega_{A2}$ 'mirar' $(2x)^{13}$

- Se trata de un lexema poco frecuente en el campo visual originario: sólo podemos contabilizar 2 ocurrencias, ambas en *CG*; suficientes, pese a todo, para testimoniar la persistencia de su uso en el campo de la visión sensible por parte de Atanasio.
- Sus notas definitorias son: /intencionalidad/ /direccionalidad/ /mirada imitativa/. Y el régimen sintáctico que presenta es  $\varepsilon i \varsigma + Ac$  y Dat.: ambas, recciones direccionales que ponen claramente de manifiesto el carácter intencional del verbo.
- 77 Su valor propio es el de *mirar*, como se desprende del texto siguiente:

αποβλέψαντες CG 45.28 οὐ σεσιώπηκε δὲ [ὁ θεῖος λόγος] τὴν περὶ τῆς κτίσεως διδασκαλίαν · ἀλλὰ καὶ μάλα είδὼς αὐτῶν τὸ κάλλος, ίνα μή τινες, τῶ κάλλει τούτων ἀποβλέψαντες, οὐχ ὡς ἐργα θεοῦ ἀλλ' ὡς θεοὺς θρησκεύσωσι, προασφαλίζεται τοὺς ἀνθρώπους λέγων · καὶ μὴ ἀναβλέψας τοῖς ὀφθαλμοῖς καὶ ἰδὼν τὸν ἡλιον καὶ τὴν σελήνην, καὶ πάντα τὸν κόσμον τοῦ οὐρανοῦ πλανηθείς, προσκυνήσης αὐτοῖς, ὰ ἀπένειμε κύριος ὁ θεός σου πᾶσι τοῖς ἐθνεσι τοῖς ὑποκάτω τοῦ οὐρανοῦ [Deut 4.19].

El autor se refiere a la belleza del mundo sensible, que es el susceptible de ser deificado por el hombre pecador.

- 78 Se nos presenta como un verbo con fuerte contenido intelectual, que hace que el proceso tienda a culminar en una actividad de este tipo; así, hemos visto en el texto reproducido que la acción de *mirar* desemboca en la *adoración* (θρησκεύσωσι). Incluso la acción misma de *mirar* presenta aquí un contenido fronterizo entre lo sensible y lo intelectual.
- 79 Algo semejante sucede con la otra ocurrencia de ἀποβλέπω en el campo A:

ἀποβλέποντες CG 18.21 οντες γὰρ ἀνθρωποι κατὰ φύσιν δεκτικοὶ ἐπιστήμης κατὰ τὸν περὶ αὐτῶν τεθέντα ὅρον, οὐδὲν <u>θαυμαστὸν</u> εἰ τῆ ἀνθρωπίνη διανοία καὶ αὐτοὶ εἰς τὴν ἑαυτῶν φύσιν ἀποβλέποντες, καὶ ταύτης ἐπιστήμην λαβόντες, τὰς τέχνας ἐπενόησαν.

La invención de las diversas artes tuvo lugar, según la concepción comúnmente difundida por entonces, como resultado de la observación de la naturaleza por parte de

<sup>13</sup> Cf. SÁNCHEZ NAVARRO 1993a, 486; nuestra apreciación actual acerca del valor concreto de algunos empleos de este lexema en el *Contra Gentes* se ha visto sustancialmente modificada respecto de la entonces expuesta.

los hombres, que acto seguido buscaron el modo de imitarla. Por tanto, se requiere una mirada previa que permita la posterior imitación. Pero esa mirada va acompañada por un acto intelectual ( $\tau \hat{\eta}$  ανθρωπίνη διανοία), necesario también para poder reproducir ese comportamiento concreto observado. Nos encontramos ya aquí, pues, con un rasgo contextual que será frecuente en la dimensión II: la mirada que lleva a la imitación.

Por último, este texto nos refiere un encadenamiento de procesos originados en el ámbito sensible y que desembocan en la acción intelectual de *concebir*, sucesión en la que los tres términos se presentan afectados por el clasema de la *no-resultatividad:* 

y que pone de manifiesto cómo normalmente la acción sensorial culmina en otra de índole intelectual, así como la posibilidad de expresar una sucesión de procesos empleando simplemente el término ingresivo-progresivo de cada uno de ellos.

# III.1.B.4 $B\Lambda E\Pi\Omega_{A2}$ 'mirar con exclusividad' (9x)

81 Las notas definitorias que caracterizan a  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega$  en esta dimensión intencional del campo de la visión sensible<sup>14</sup> son: /intencionalidad/ /direccionalidad/ /exclusividad/ /mirada imitativa/.

El régimen sintáctico es variable: 5 veces aparece con prep+Ac, una con Dat, una con Ac, una con complemento implícito (Ac o prep+Ac) y una empleado absolutamente. Sin duda, el 1<sup>er</sup> modelo es el tipo característico de esta dimensión; también, el empleo de Dat. 3 veces aparece en forma personal, 1 vez en infinitivo de presente y 5 veces en participio de presente; siempre se presenta en tema de infectum (excepto βλέψω VA 40 [901 B], subj. aor.)

82 En los textos en que aparece presenta una oposición equipolente y una relación secuencial no funcional:

La primera de ellas pone de manifiesto el carácter estrictamente sensorial de este empleo de  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega$ , al oponerse a la expresión léxica de otra actividad sensitiva, el tacto

<sup>14</sup> Cf. SÁNCHEZ NAVARRO 1993a, 484; los datos del entero corpus Athanasianum, diferentes en lo referente a este lexema de los datos del Contra Gentes, nos obligan a corregir la afirmación allí realizada de la ausencia de βλέπω en esta dimensión.

(απτομαι); oposición que, aunque no es excluyente<sup>15</sup>, se presenta clara por el paralelismo entre ambos lexemas:

βλέψω (subj aor) VA 40 (901 B) [Verba Antonii] 'ποσάκις ἐν τῆ ἐρήμῳ φαντασίαν ἐδειξε [μοὶ ὁ διάβολος] χρυσοῦ, ἱνα μόνον ἄψωμαι καὶ βλέψω!'

A la segunda relación descrita nos referiremos más adelante, cuando hablemos del rasgo semántico contextual de la /mirada imitativa/.

83 El texto que reproducimos a continuación no es propiamente atanasiano:

βλέπειν DNS 40.38.21 [Ep. 3 Constantini] ἆρα γε συνίης ὡς ὅπαντα ἤδη ὁ τοῦ θεοῦ ἀνθρωπος ἐγὼ ἐξεπίσταμαι; ἀλλὰ γὰρ ἀπορῶ, πότερον μένειν ἢ ἀπιέναι δεὶ · οὐτε γὰρ βλέπειν εἰς τοῦτον ἔτι δύναμαι καὶ τὴν ἁμαρτίαν ἐπαισχύνομαι, ὡ Ἄρειε δῆτα Ἄρειε. ἡμᾶς μὲν εἰς φῶς κατέστησας, σαὐτὸν δὲ εἰς σκότος, ὡ ταλαίπωρε, κατέβαλες. τοῦτό σου τῶν πόνων πέφηνε τὸ τέλος.

No presenta rasgos especiales que permitan distinguirlo del genuino uso atanasiano; es de notar su carácter netamente intencional, que, en boca de Constantino, podría constituir un cultismo, ya que éste es su empleo típico en griego clásico<sup>16</sup>.

- 84 Βλέπω<sub>A2</sub> no aparece nunca formando una secuencia con un verbo resultativo del campo de ver; pero su carácter intencional lo descubrimos a partir de varios hechos:
  - El régimen de εἰς ο πρός+Ac, que expresa /direccionalidad/, al igual que el Dat.
     La direccionalidad es característica de la dimensión II, frente al estatismo propio de los resultativos de la dim. III.
  - Es interesante también considerar una relación que descubriremos en el ámbito intelectual, y que podemos enunciar como βλέπω<sub>B2</sub> -- ὁράω<sub>B3</sub>; ello nos permite suponer que en el campo de transferencia B se mantiene una relación operante, al menos algún tiempo, en el campo visual originario:

βλέποντες 4ΕS 15 (657 Β<sup>14</sup>) τοιαύτης δὲ οὖσης τῆς ἐκκλησιαστικῆς πίστεως, ὅταν τινὲς εἰς τὰ ἀνθρώπινα [Ἰησοῦ Χριστοῦ] βλέποντες ἴδωσι

Más adelante consideraremos la relación entre la expresión léxica de la visión y la de las demás actividades sensoriales.

PRÉVOT 1935: "Après Homère le verbe usuel qui traduit la notion de: 'regarder vers' est βλεπω" (p. 258); "D'une façon générale le verbe βλεπω traduit l'idée de 'regarder vers, braquer son regard sur'" (p. 259). THORDARSON 1971: " [in classical Attic prose] βλεπω is either construed with a preposition (εις, προς, επι) or with a local adverb (εξω, εναντιον,

τὸν κύριον διψῶντα ἡ κοπιῶντα ἡ πάσχοντα, καὶ μόνον φλυαρήσωσιν ὡς κατὰ ἀνθρώπου τοῦ σωτῆρος, αμαρτάνουσι μὲν μεγάλως, δύνανται δὲ ὁμως, ταχέως μεταγινώσκοντες, λαμβάνειν συγγνώμην, ἔχοντες πρόφασιν τὴν τοῦ σώματος ἀσθένειαν...

El modo impresivo está especialmente unido a la intencionalidad<sup>17</sup>; pues bien, en este campo A encontramos dos ocurrencias de βλέπω en modo imperativo, que no serían posibles si el lexema no fuera capaz de expresar la modalidad intencional; Veamos los textos:

βλέπε ICA 12 (36 B) εἰ δὲ καὶ κατὰ τὸν σωτῆρα οὐδεὶς γινώσκει τὸν πατέρα εἰ μὴ ὁ υιός, καὶ ῷ ἀν ὁ υἱὸς ἀποκαλύψη [Μι 11.27], τῷ τε Φιλίππω λέγοντι δεὶξον ἡμῖν τὸν πατέρα [Jn 14.8], οὐκ ἔλεγε 'βλέπε τὴν κτίσιν', ἀλλ' ὁ ἐμὲ ἑωρακὼς ἑώρακε τὸν πατέρα [Jn 14.9] · εἰκότως ὁ Παῦλος, αἰτιώμενος τοὺς Ἑλληνας ὅτι τὴν ἁρμονίαν καὶ τὴν τάξιν τῆς κτίσεως θεωροῦντες, οὐ διανοοῦνται περὶ τοῦ ἐν αὐτῆ δημιουργοῦ λόγου (τὰ γὰρ κτίσματα μηνύει τὸν ἑαυτῶν δημιουργον), ἱνα δι ΄αὐτῶν καὶ τὸν ἀληθινὸν θεὸν νοήσωσι ... εἰρηκεν · ...

βλέπε VA 66 (937 A) μετὰ ταῦτα γοῦν διαλέξεως αὐτῷ ποτε γενομένης ... περὶ τῆς ... ψυχῆς ..., τῆ ἐξῆς νυκτὶ καλεῖ τις αὐτὸν ἀνωθεν λέγων · ''Αντώνιε, ἀναστὰς ἔξελθε καὶ βλέπε'. ἐξελθὼν τοίνυν (ἤδει γὰρ τίσιν ὑπακούειν ὀφείλει ·) καὶ ἀναβλέψας ἐθεώρησέ τινα μακρόν, ἀειδῆ καὶ φοβερόν, ἑστῶτα καὶ φθάνοντα μέχρι τῶν νεφελῶν , καὶ ἀναβαίνοντάς τινας ὥσπερ ἐπτερωμένους · κἀκεῖνον ἐκτείνοντα τὰς χεῖρας · ...

Además, hay otro caso de  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega$  en imperativo que aducimos aquí porque actúan en el ámbito intelectual, pero que dan testimonio de la capacidad del lexema para expresar el sema de la /intencionalidad/.

3 veces aparece la idea de la *mirada* que lleva a la *imitación*; idea que aparece asociada también a otros lexemas de esta misma dimensión II (así, ἀτενίζω; cf *infra*). Los textos son los que siguen:

βλέπων 3CA 52 (432 B) y βλέποντα [Nom pl] 3CA 52 (432 B) ... Ισαὰκ δὲ προκόπτων ἔγίνετο μέγας · καὶ ὁ ἀπόστολος ... · εἶχε γὰρ ἕκαστος ποῦ προκόψει, βλέπων εἰς τὸν ἔμπροσθεν αὐτοῦ βαθμόν · ὁ δὲ τοῦ θεοῦ ὑιὸς ὁ

<sup>&</sup>quot;Una forma netamente imperfectiva [de *uideo*] ...es el *imperativo de presente* ; en esta forma el resultativo *uideo* asume las funciones de los no-resultativos de la dimensión II"

μόνος ών, ποῦ εἶχεν ἐπεκτείνεσθαι; πάντα γὰρ εἰς αὐτὸν *βλέποντα* προκόπτει·...

βλέποντα (Nom pl) 3CA 23 (372 A) [Jn 17.21] οὕτως ἐὰν κὰι ἡμεῖς γενώμεθα ἕν, καθὼς ὁ νίὸς ἐν τῷ πατρί, οὖκ ἐσόμεθα ώσπερ ὁ νίός, οὖδὲ ἰσοι αὐτῷ · ἄλλο γὰρ καὶ ἄλλο ἐσμέν · διὰ τοῦτο γὰρ έφ'ἡμῶν τὸ 'καθὼς' πρόκειται, ἐπὶ [alii ἐπὲὶ] τὰ μὴ κατὰ φύσιν ὄντα πρὸς ἄλλο τι βλέποντα γίνεται ώσπερ ἐκεῖνα.

En este último texto aparece claramente la capacidad asemejativa de la visión expresada por  $βλέπω_{A2}$ : se trata de una mirada que conduce de forma natural a la imitación de lo mirado (γίνεται ὥσπερ ἐκεῖνα).

- A veces es difícil distinguir si, en cada ocurrencia concreta, el lexema actúa en el campo A o en el B; cf el primer texto aducido en el párrafo anterior. Esto no constituye mayor problema; se trata de un fenómeno corriente, el de la *neutralización* de los campos sensible e intelectual, que pone de manifiesto la riqueza intrínseca del lexema en cuestión y la complejidad real del lenguaje, y nos permite comprobar cómo es prácticamente imposible pretender someter a éste a esquemas fijos e invariables.
- 87 En el texto siguiente descubrimos por el contexto un rasgo semántico no expresado léxicamente, la /exclusividad/:

βλέποντες 4ΕS 16 (660 B) ... · οἱ δὲ θαυμαστὸι Φαρισαῖοι ἔλεγον τοῦ Βεελζεβοὺλ εἶναι τὰ τοιαῦτα έργα · καὶ οὐκ ἡσχύνοντο οἱ ἄφρονες τὴν τοῦ θεοῦ δύναμιν ἐπὶ τὸν διάβολον μεταφέροντες. ὅθεν ἀκολούθως ὁ σωτὴρ ἀσύγγνωστα καὶ ἄφυκτα βλασφημεῖν αὐτοὺς ἀπεφήνατο. ἔως μὲν γὰρ εἰς τὰ ἀνθρώπινα βλέποντες ἐχώλευον τῆ διανοία, λέγοντες · Οὐχ οὖτός ἐστιν ὁ τοῦ τέκτονος υἶός;¹8 [Μι 13.55] ... έφερεν αὐτοὺς καί, ὡς εἰς υἱον ἀνθρώπου ἁμαρτανόντων αὐτῶν, λυπούμενος ἐπὶ τῆ πωρώσει αὐτῶν ἐλεγεν · εἰ ἔγνωτε καὶ ὑμεῖς τὰ εἰς εἰρήνην [Lc 19.42].

Aquel que sólo mira a lo humano de Cristo, cojea en su mente. Más adelante volveremos a encontrar este mismo rasgo de /exclusividad/ en otros empleos de  $\beta\lambda \epsilon \pi \omega$ .

Las citas de la Sagrada Escritura que aparecen en los textos atanasianos las reproducimos sistemáticamente en letra más pequeña.

#### III.1.B.5 ATENIZQ 'mirar atentamente' $(1x)^{19}$

- 88 Sus *notas definitorias* son: /intencionalidad/ /direccionalidad/ /intensidad/ /mirada imitativa/.
- 89 Se trata de un verbo tardío<sup>20</sup> derivado del adjetivo ἀτενής "tenso"; perteneciente por tanto al ámbito del tacto, muy pronto se asoció por sinestesia al campo de la vista<sup>21</sup>. Como es lógico atendiendo a su etimología (la intencionalidad implica, aun etimológicamente, tensión), actúa dentro de la dimensión II de verbos no-resultativos.

En Atanasio aparece sólo una vez<sup>22</sup>:

ἀτενίζοντες CG 18.14 ἀλλὰ ταύτας καὶ τὰς τοιαύτας ἐπιστήμας οὖκ αὐτοῖς [τοῖς θεοῖς] μόνοις ἐδει τοὺς ἀνθρώπους ἀναθεῖναι, ἀλλὰ τῆ κοινῆ τῶν ἀνθρώπων φύσει, εἰς ἡν ἀτενίζοντες ἀνθρωποι τὰς τέχνας ἐφευρίσκουσι. τὴν γὰρ τέχνην καὶ οἱ πολλοὶ λέγουσι φύσεως αὐτὴν εἶναι μίμημα.

Se trata de un empleo absoluto de ἀτενίζω con el significado intransitivo de *ver, gozar de visión* (impropio de un verbo intencional), como queda puesto de manifiesto por su oposición a τετυφλῶσθαι; su valor estático aparece reforzado además por el carácter resultativo del perfecto. El contexto indica que hay que interpretarlo como "recobrar la vista", acción para la cual Atanasio tiene un verbo concreto, ἀναβλέπω; este empleo tan extraño en Atanasio nos confirma el carácter no atanasiano del *Sermo maior de fide* (que SCHWARTZ 1925, 58 atribuye a Eustacio de Antioquía). El texto citado se aparta también del habla bíblica, que para este episodio de la conversión de Pablo siempre emplea ἀναβλέπω (cf. Hch 9.12, 9.18, 22.13).

<sup>19</sup> Cf. SÁNCHEZ NAVARRO 1993a, 487-488, de donde hemos tomado en lo sustancial estas consideraciones sobre ἀτενίζω.

PRÉVOT 1935 no incluye este verbo en su detallado estudio sobre los verbos griegos referentes a la visión y nombres del ojo; se trata de una raíz que originariamente no pertenece al campo de la visión, pero que podría tener cabida en el apartado que dedica a los verbos "formés sur une racine de sens étranger a la vue", pp. 249-269. Aunque aparece ya en el s. V a.C. (Hipócrates *Epidemíai* 7.10) y con frecuencia en el s. IV, se trata de una formación tardía; es sin duda este hecho el que ha movido a Prévot a no dedicarle su atención.

Ya en Aristóteles (*Historia animalium* 492<sup>A</sup> 11). En latín, por el contrario, *attendo* derivado de esta misma raiz- se ha asociado preferentemente al ámbito de la audición, actuando como término no-resultativo de (ex)audio (GARCÍA HERNÁNDEZ 1988, 14).

El Sermo maior, florilegio de textos integrado por fragmentos de obras atanasianas y por otros de origen espurio, editado por SCHWARTZ 1925, cuya edición completa NORDBERG 1962a (57-71; cf CPG 2225), nos ofrece -entre los textos contenidos en la edición de Schwartz- un texto llamativo:

ητενικέναι SM 67.13 δμολογεί δε [δ Παθλος] άπο της δόξης τοθ φωτός τοθ κυρίου τετυφλώσθαι και μετά τρείς ημέρας εξ άποκαλύψεως και προστάξεως αθτοθ ητενικέναι εἰ δε Παθλος τὸ σκεθος της ἐκλογης τετύφλωται μη δυνάμενος δράν την τοθ κυρίου δόξαν, πως ημάς διδάσκει την θεότητα αθτοθ τοθ λόγου κατανοείν;

El contexto nos permite apreciar con exactitud el sentido de  $\dot{\alpha}$  τενίζω: se trata de una visión intencional dirigida a un objeto (en régimen de preposición + acusativo), de manera tan intensa que permite la *imitación* (μίμημα) del objeto observado.

- 90 En lo referente a su posición dentro del campo, también apreciamos con claridad que pertenece al ámbito *no-resultativo:* es intransitivo, presenta régimen de prep. + Ac, y aparece subordinado en participio de presente al verbo principal (ἐφευρίσκουσι, verbo resultativo donde los haya).
- 91 Resulta interesante en este punto aducir ἀποβλέποντες CG 18.21, texto que en el tratado Contra Gentes sigue casi inmediatamente al que acabamos de analizar y que hemos reproducido supra (cf. ἀποβλέπω<sub>A2</sub>). Apenas unas lineas después de ἀτενίζοντες CG 18.14 encontramos la misma idea que antes y expresada de forma semejante, pero ahora aparece ἀποβλέπω en lugar de ἀτενίζω. Fenómeno perfectamente explicable en términos de semántica estructural, si consideramos ἀποβλέπω como el archilexema respecto de ἀτενίζω: como término no-marcado, ἀποβλέπω sustituye a un verbo de su mismo nivel pero con un contenido semántico más definido (ἀτενίζω). Esto nos permite postular la oposición privativa

92 Un detalle interesante: la acción designada por ἀτενίζω puede expresarse también de forma analítica, como descubrimos en el mismo tratado *Contra Gentes*:

δφθαλμόν CG 43.16 ἡ ίνα καὶ τρίτω παραδείγματι τὸ λεγόμενον σημανθῆ, ἔοικε οἰκοδομηθείση μάλιστα μεγάλη πόλει, καὶ οἰκονομουμένη ἐπὶ παρουσία τοῦ καὶ ταύτην οἰκοδομήσαντος ἄρχοντος καὶ βασιλέως. ἐκείνου γὰρ παρόντος καὶ προστάττοντος, καὶ πρὸς πάντα τὸν δφθαλμὸν τείνοντος, ἔπόμενοι πάντες, οἱ μὲν ἐπὶ τὴν γεωργίαν, οἱ δὲ ἐπὶ τοὺς ὑδραγωγοὺς ὑδρευσόμενοι σπεύδουσιν.. πάντα δὲ ταῦτα τῆ παρουσία τοῦ ἑνὸς ἄρχοντος, καὶ τῆ τούτου διατάξει γίγνονται, καὶ συνίστανται.

El gobernante mira todo con atención, y así es como cada miembro de la sociedad cumple adecuadamente su función. El giro "τὸν ὄφθαλμὸν τείνειν" se nos presenta como una alternativa a ἀτενίζω, en la que los componentes semánticos de éste están desglosados ("visión" + "atención"), y cuya relación etimológica es evidente (raíz 'ten-'). Podemos expresar esta ecuación semántica como sigue:

Su carácter dinámico, por último, queda reforzado por el régimen de  $\pi poc + Ac$ 

#### III.1.B.6 **ENATENIZΩ** 'mirar atenta y fijamente' (2x)

93 El lexema que acabamos de examinar ha dado lugar a un compuesto con el preverbio ev- que solamente actúa en el campo visual A, y que en los escritos atanasianos hallamos dos veces; una de ellas es la que ahora reproducimos:

**ἐνατενίζειν EPS 432 D** <sup>3</sup>Ανακαινισθήσεται ὡς ἀετοῦ ἡ νεότης σοῦ [Sal 102.5b] Τοῦ θεοῦ διὰ τῆς παλιγγενεσίας ἀνακαινίζοντος ἡμῶν ὡς ἀετοῦ τὴν νεότητα. τὸ τῆς ἀναστάσεως ἡμῖν κατασημαίνει χάρισμα. ἀετῷ δὲ τοὺς ἀνακαινουμένους παρείκασεν, ὁρνίθων ἁπάντων ὀντι ὑψηλοπετεστάτῳ καὶ βασιλικωτάτῳ, καὶ ταῖς τοῦ ἡλίου μαρμαρυγαῖς μόνῳ λαμπρῶς ἐνατενίζειν δυναμένῳ.

Como compuesto de ἀτενιζω conserva el valor propio de éste (mirar atentamente), pero con un sema de /fijación/ que le viene dado por el preverbio; de modo que la traducción más exacta para este verbo sería quedarse mirando atentamente. En el texto que acabamos de reproducir descubrimos este valor: en efecto, el águila es la única ave capaz, dada su agudeza visual, de quedarse mirando atentamente a los rayos del sol<sup>23</sup>. Mirada similar a la que nos revela el texto siguiente de la Narratio Athanasii:

ένατενίσας NAT 120.7 καὶ ἔτι μου λέγοντος ταῦτα, Θεόδωρος ἐνατενίσας ἀππῷ Πάμμωνι ἐμειδίασεν · καὶ σχεδὸν γελάσαντος ἀππῷ Πάμμωνος, ἐγὼ μὲν πρὸς αὐτοὺς ἔφην · 'διὰ τί ἔγελάσατε ταῦτά μου λέγοντος; ἆρα δειλίας μου κατέγνωτε;' Θεόδωρος δὲ πρὸς ἀππῷ Πάμμωνα ἔφη · 'εἰπὲ αὐτῷ διὰ τί ἐμειδιάσαμεν'. Καὶ ἀππῷ Παμμωνος εἰπόντος · 'σὺ εἰπεῖν ὀφείλεις', Θεόδωρος ἔφη · 'ταύτῃ τῷ ώρα ἀνῃρέθη Ἰουλιανὸς ἔν Περσίδι...'.

Teodoro se queda mirando atentamente al abba Pammón<sup>24</sup> en el momento en que ambos han tenido la revelación prodigiosa de un hecho sucedido a gran distancia -la muerte del emperador Juliano, el 363-, y esa mirada desemboca en una sonrisa (perfectamente explicable si atendemos a la implacable persecución que este supremo gobernante realizó contra los cristianos).

94 El rasgo semántico diferencial entre ἀτενίζω y su compuesto presenta valor aspectual: la diferencia está en la duración relativa de la acción. Entre ambos lexemas podemos apreciar, por tanto, una relación extensional que podemos expresar como sigue:

<sup>23</sup> La versión latina editada por Migne (MG 27.431 D) traduce firmiter conspicere.

La traducción que presenta la versión latina editada por Migne (MG 26.979 A), más

## ἀτενίζω − ἐνατενίζω.

95 En conclusión, podemos concretar las *notas definitorias* de ἐνατενίζω en /intencionalidad/ /direccionalidad/ /intensidad/ /fijación/.

## III.1.B.7 **EMBΛΕΠΩ** 'mirar fijamente' (1x)

96 Sólo una vez hallamos este lexema en Atanasio; nos basta, con todo, para poner de manifiesto la fecundidad del preverbio εν- a la hora de formar compuestos de los verbos de ver (cf. ἐνοράω, ἐνατενίζω). La única ocurrencia de ἐμβλέπω en Atanasio la hallamos en De synodis:

**ἔμβλέψονται DS 13.4.9** τί ἄρα καὶ διδάξουσι τοὺς λαοὺς τοὺς παρ'ἔκείνων [τῶν πατέρων] διδαχθέντας; ὅτι ἔσφάλησαν οἱ πατέρες; καὶ πῶς αὐτοὶ πιστευθήσονται παρ'αὐτοῖς οὺς διδάσκουσι παρακούειν τῶν διδασκάλων; ποίοις δὲ ἄμμασιν ἔμβλέψονται καὶ τοῖς μνήμασι τῶν πατέρων οὺς ὀνομάζουσι νῦν αἱρετικούς;

- 97 El verbo que ahora nos ocupa comparte con ἐνοράω y ἐνατενίζω el régimen de Dativo, que parece por tanto venir impuesto por el preverbio ἐν-. Se trata de un Dat. direccional, pero que conlleva un menor dinamismo que el complemento de εἰς,  $\pi$ ρός+Ac.
- 98 El contexto indica igualmente que la acción visual expresada por ἐμβλέπω, además de ser intencional, se ve reforzada por un sema de /fijación/, frecuente en los compuestos de ἐν- en este campo de la visión (cf. ἐνατενίζω). En efecto: la visión que designa el verbo en este caso es una visión sostenida, sin bajar la mirada, por el sujeto de la misma. ¿Con qué ojos, se pregunta el autor, podrán quienes acusan de herejes a los Padres que les han precedido mirar las tumbas de estos sin sentirse avergonzados (esto es, sin bajar los ojos)? De modo que podríamos concretar las notas definitorias de este lexema en Atanasio como /intencionalidad/ /direccionalidad/ /fijación/. Y podemos concretar su relación con βλέπω<sub>A2</sub> estableciendo entre ambos lexemas (base y modificado) una relación extensional paralela a la que hemos descrito poco más arriba entre ἀτενίζω y ἐνατενίζω, no-duratividad duratividad:

βλέπωΑ2 – εμβλέπω.

#### III.1.B.8 **XAIN** $\Omega$ 'mirar con asombro' $(1x)^{25}$

Nos hallamos ante el empleo metafórico, en el campo de la visión, de un lexema ajeno a él; el único caso -en toda la obra de Atanasio- de trasferencia de este lexema al campo visual aparece en el *Contra Gentes*. Una traducción aceptable podría ser *mirar con la boca abierta*.

Las notas definitorias de χαίνω como lexema visual son: /intencionalidad//direccionalidad//estaticidad//admiración/.

100 Este verbo (cuya forma clásica es χα'σκω, atestiguado en su aoristo y perfecto ya desde Homero<sup>26</sup>), significa propiamente "abrir la boca", y más concretamente "bostezar"; ya desde un principio se prestó a la metáfora<sup>27</sup>.

En Atanasio lo encontramos dos veces, pero solamente nos interesa ahora una de ellas<sup>28</sup>:

κεχηνότας CG 27.23 οὕτω γὰρ τοὺς ἀνθρώπους εἰς τὰ ταύτης [τῆς κτίσεως] μέρη κεχηνότας καὶ θεοὺς νομίζοντας ταῦτα, δυσωπήση ἀν καλῶς αὐτοὺς ἡ τῶν μερῶν πρὸς ἄλληλα χρεία.

El verbo está actuando claramente, por asociación, dentro del campo de la vista<sup>29</sup>; el tránsito es fácil de explicar por la conexión de dos fenómenos, el de "mirar con asombro" y el de "abrir la boca": la forma de expresión del segundo se ha asociado al primero (algo así como la locución castellana "quedarse con la boca abierta ante algo"). Este empleo es tardío<sup>30</sup>, pero se nos presenta ya claramente establecido.

101 En cuanto a su lugar dentro de esta dimensión, parece que se sitúa en una posición cercana a ἀτενίζω, pero con el matiz diferenciador de una mayor estaticidad

<sup>25</sup> Cf. SÁNCHEZ NAVARRO 1993a, 488-489.

<sup>26</sup> Cf Iliad. 16.350, 16.409, 20.168.

<sup>27</sup> En *Iliad*. 4.182, 8.150 se aplica a la tierra que se abre en hendidura y "se traga" al hombre.

La segunda ocurrencia la hallamos en la *Vita Antonii*, y presenta el sentido físico originario de *abrir las fauces* predicado de unas hienas:

χαινούσης VA 52 (917 C) ἄγρυπνοῦντι τοίνυν αὐτῷ νυκτὸς ἐπαφῆκε θήρια · καὶ σχεδὸν ἐν ἐκείνη τῷ ἐρήμῷ πᾶσαι αι ὕαιναι, ἐξελθοῦσαι τῶν φωλεῶν, περιεκύκλωσαν, καὶ μέσος ἦν αὐτός · χαινούσης δὲ, καὶ δάκνειν ἕκάστης ἄπειλούσης, συνεὶς τὴν τοῦ ἐχθροῦ τέχνην, εἶπε πάσαις αὐταῖς · ...

Así lo entienden Thomson 1971 ("the men who gape admiringly at its parts") y MEIJERING 1984 ("when they gape in this way of admiration at the parts of this creation").

<sup>30</sup> En Prévot 1935 γάσκω / γαίνω no aparece estudiado.

(que se ve reforzada en el texto concreto que manejamos por el valor aspectual del perfecto), mientras que en ἀτενίζω todo es tensión: la fuerza de χαίνω se centra en el asombro. Pero tiene un claro valor direccional, como queda gramaticalmente expresado por el régimen de είς + Ac; es este rasgo de la /direccionalidad/ el que lo diferencia de  $\theta$ αυμάζω, también admirativo, constituyéndose así en una oposición equipolente:

Su no-resultatividad queda puesta de manifiesto por su coordinación con  $vo\mu i \zeta ov t \alpha \zeta$ , verbo ajeno al campo de la visión pero en estrecha relación con él<sup>31</sup>, y que funciona como resultativo.

## III.1.B.9 $\Sigma KO\Pi E\Omega_{A2}$ 'mirar hacia un objetivo' (1x)

102 Se trata de un lexema perteneciente por derecho propio al campo de la visión, tanto por su etimología<sup>32</sup> como por su empleo ordinario en lengua griega<sup>33</sup>. Sin embargo, en Atanasio su uso en el campo originario de la visión es estadísticamente muy inferior al empleo transferido al campo intelectual, que es donde con más frecuencia lo hallaremos. Lo cual, pese a todo, no obsta para que se siga empleando con su significado visual propio, como nos pone de manifiesto el siguiente texto de la *Vita Antonii*:

σκοπῶν VA 49 (913 B) 'Ως δὲ εἶδεν [ὁ Ἀντώνιος] ἑαυτὸν ὀχλούμενον ὑπὸ πολλῶν καὶ μὴ ἀφιέμενον κατὰ γνώμην ἀναχωρεῖν, ὡς βούλεται εὐλαβηθεὶς μὴ ἐξ ὧν ὁ κύριος ποιεῖ δι'αὐτοῦ, ἢ αὐτὸς ἔπαρθῆ, ἢ ἀλλος τις ὑπὲρ ὁ ἐστι λογίσηται περὶ αὐτοῦ, ἐσκέψατο καὶ ὥρμησεν ἀνελθεῖν εἰς τὴν ἀνω Θηβαίδα πρὸς τοὺς ἀγνοοῦντας αὐτόν. καὶ δὴ παρὰ τῶν ἀδελφῶν δεξαμενος ἀρτους ἐκάθητο παρὰ τὰς ὀχθας τοῦ ποταμοῦ, σκοπῶν εἰ ἀρα παρέλθοι πλοῖον, ἵνα ἐμβὰς ἀνέλθη μετ'αὐτῶν. ταῦτα δὲ αὐτοῦ σκεπτομένου, φωνή τις ἀνωθεν γέγονε πρὸς αὐτόν · ...

El contexto nos pone de manifiesto que se refiere en este caso a la visión sensible: Antonio está sentado *mirando* si pasa algún barco. Pese a que no lleva expresamente un complemento de dirección, podemos pensar con fundamento que se trata de un

<sup>31</sup> Lo veremos más adelante, cuando tratemos del campo resultativo de la acción de "ver" y de las transferencias de los verbos de "ver" a otros campos.

Deriva (con metátesis de las consonantes) de la raíz ide. \*spek-, de la que proceden lat. specio y sus compuestos.

<sup>33</sup> Cf. LIDDELL-SCOTT y LAMPE *sub uocibus*. En griego moderno sólo ha subsistido su empleo transferido al campo intelectual (cf. ΧΟΥΡΜΟΥΖΙΑΔΗΣ 1974 *s.u.* σκοπῶ: *proponerse,* tanas la intensión LL considerar)

lexema intencional, ya que la completiva de  $\varepsilon$ i que constituye su objeto nos indica que su mirada se dirige *hacia* donde puede pasar un barco. Además, más adelante veremos (nº 248) la estrecha relación que se da entre este verbo y el sustantivo  $\sigma \kappa o \pi o \zeta^{34}$ , que también presenta en Atanasio un sentido físico<sup>35</sup>. La ausencia, sin embargo, de más ocurrencias en el *corpus* atanasiano nos impide detallar sus *notas definitorias*, aunque sí podemos por lo menos describirlo como /intencional/ /direccional/, y presumir su referencia interna al  $\sigma \kappa o \pi o \zeta$  (*objetivo*, *blanco*, *meta*), que supone el rasgo de la /terminalidad/.

## III.1.B.10 $\Pi PO\Sigma B \Lambda E \Pi \Omega$ 'mirar indeterminadamente' (1x)

103 Sólo una vez hallamos este lexema en Atanasio, concretamente en la *Historia* Arianorum:

προσβλέψαι ΗΑ 57.3.16 ως γὰρ οἱ τότε τὴν Ἦζωτον κατοικοῦντες τολμήσαντες άψασθαι τῆς κιβωτοῦ, ἢ κὰν προσβλέψαι θέμις οὖκ ἢν αὐτοῖς, παρ'αὐτῆς εὐθὺς ἀπώλλυντο πρότερον διαφθειρόμενοι ταῖς βασάνοις τὰς ἕδρας [cf. 1S 5.3-4], οὖτως καὶ οῧτος ὁ ἄθλιος μόνον ἐτόλμησεν ἕλκειν καὶ, ὁπερ εἶλκεν εἰς ἑαυτὸν ἐπεσπάσατο,

Pese a tener un solo ejemplo, podemos enumerar sus notas definitorias: /intencionalidad//direccionalidad//no-terminalidad/, que nos vienen dadas tanto por el preverbio  $\pi\rho\sigma\sigma$ -como por el régimen en Dat. Siendo esto así, y teniendo en cuenta lo que hemos dicho respecto de  $\sigma\kappa\sigma\pi\epsilon\omega$ , podemos establecer una *oposición equipolente* como sigue:

σκοπέω + | προσβλέπω + terminalidad / no-terminalidad.

## III.1.B.11 • ΕΠΙΣΚΕΠΤΟΜΑΙ '[ir a] visitar' (6x)

104 Derivando, como σκοπέω, de la raíz ide. \*spek-, este lexema se configura como el desiderativo principal del campo de ver, dentro de su dimensión intencional. Equivale, por tanto, al lat. uiso <sup>36</sup>. En griego, el valor desiderativo le es conferido a nuestro lexema mediante el preverbio intensivo ξπι-, y se ve reforzado por la voz media.

<sup>34</sup> Cf. la evolución en griego moderno (ΧΟΥΡΜΟΥΖΙΑΔΗΣ 1974 s.u.).

<sup>35</sup> Vid. el nº 659 y ss.

Procedente de *uideo* mediante el sufijo desiderativo -s-; cf. GARCÍA HERNÁNDEZ 1976, 94.

Sus *notas definitorias* podemos concretarlas en: /intencionalidad/ /direccionalidad/ /desideratividad/ /traslatividad/ /duración/.

105 En Atanasio, hallamos este lexema con relativa frecuencia; los empleos que más nos pueden ilustrar acerca de su valor concreto los hallamos en la *Vita Antonii*:

ἐπεσκέπτετο VA 89 (968 A) [Al final de su vida] κατὰ τὸ εἰωθὸς ἐπεσκέπτετο [ὁ ᾿Αντώνιος] τοὺς μοναχοὺς τοὺς ἐν τῷ δ΄ρει τῷ ἔξω, καὶ προσμαθὼν παρὰ τῆς προνοίας περὶ τῆς ἑαυτοῦ τελευτῆς ἐλάλει τοῖς ἀδελφοῖς λέγων · 'ταύτην ὑμῶν τὴν ἐπίσκεψιν ὑστέραν ποιοῦμαι, καὶ θαυμάζω εἰ πάλιν ἑαυτοὺς ἐν τῷ βίῳ τούτῳ θεωρήσομεν...' (...) ὁ δὲ... παρήγγελλεν αὐτοῖς μὴ ἀλιγωρεῖν ἐν τοῖς πόνοις, μηδὲ ἐκκακεῖν ἐν τῆ ἀσκήσει... 'μηδ' ἀν θεωρήσητε προισταμένους αὐτῶν τοὺς δικαστὰς ταράττεσθε · παύσεται γάρ, καὶ θνητὴ καὶ πρὸς ὀλίγον ἐστὶν αὐτῶν [τῶν ᾿Αρειανῶν] ἡ φαντασία. (...)'.

ἐπισκέψασθαι VA 54 (920 B) <sup>2</sup>Αξιωθεὶς δέ [δ <sup>2</sup>Αντώνιος] ποτε παρὰ τῶν μοναχῶν κατελθεῖν πρὸς αὖτοὺς καὶ ἐπισκέψασθαι διὰ χρόνου αὖτούς τε καὶ τοὺς τόπους, ὧδευσε σὺν τοῖς μοναχοῖς τοῖς ἅπαντήσασι ·

106 El verbo en cuestión tiene valor durativo ; la duración expresada por ξπεσκέπτετο en el primer texto se ve además apoyada por el aspecto durativo característico del imperfecto de indicativo. El segundo de los textos nos confirma esta impresión; mediante una locución adverbial (διὰ χρόνου) el autor especifica la duración de una acción visual que, pese a la neutralidad aspectual del infinitivo de aoristo, es claramente durativa.

107 El valor propio de ἐπισκέπτομαι es "[ir a] visitar"; la noción traslativa (que nos lleva a considerarlo direccional), concreción del rasgo desiderativo de nuestro lexema, puede hallarse expresada además léxicamente, como en el último texto que hemos visto (κατελθεῖν), del cual se deduce la secuencia

# κατέρχομαι -- ἐπισκέπτομαι.

Pero no es necesaria su expresión léxica, ya que se trata de una noción inherente al lexema<sup>37</sup>; así se deduce del texto siguiente:

<sup>37</sup> No sólo en el habla atanasiana; también en griego neotestamentario. Nos permite comprobarlo la comparación de varias oraciones, pertenecientes al capítulo 25 del evangelio de San Mateo, y en las que ἐπισκέπτομαι se revela como un lexema intercambiable con la perífrasis προς τινα ἐρχομαι:

επεσκέψω EPS 400 Β Καὶ ίδε ἐπὶ τοὺς δούλους σου, καὶ ἔπὶ τὰ ἔργα σου [Sal 89.16a] Τὸ 'ἰδε' πάλιν ἀντὶ τοῦ 'Ἰδες', ἦτοι επεσκέψω τοὺς δούλους σου καὶ τὰ ἔργα τῶν χειρῶν σου. δι'ἦς ἐπισκοπῆς τὴν λαμπρότητα καὶ τὸ φῶς τοῦ θεοῦ ἡμῶν ἑωρακότες, καὶ ἐπιστρέψαντες, κατευθυνθείημεν ἐφ'οἷς τὴν τῆς ἐπιστροφῆς πρᾶξιν ἀποπληροῦμεν³8.

El imperativo del salmista se ha visto trocado en un aoristo en boca del comentarista (primera corrección al salmo realizada por éste último), dado que ya ha tenido lugar, mediante la Encarnación, la visión deseada por el primero de los dos. Pero el comentario sigue corrigiendo al texto inspirado al sustituir ίδες por ἐπεσκέψω, ya que Dios no se ha contentado con mirar a sus siervos, sino que ha venido a verlos, a visitarlos. Salta a la vista que la corrección no tendría sentido si ἐπισκέπτομαι no expresara la traslación<sup>39</sup>.

108 La noción visual-traslativa de 'ir a visitar' puede ser expresada mediante el lexema  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega$ , cuyo carácter protolexemático en esta dimensión comprobamos así; lo descubrimos en el texto siguiente:

εὶ δὲ καὶ τὰ κατιδίαν λεγόμενα καθ' ὑμῶν τῶν βασιλέων οὐ κρύπτεται, πῶς οὐκ ἀπιστον εἶ παρόντος βασιλέως, καὶ τοσούτων ἑστώτων, ἐλεγον κατὰ σοῦ; οὐ γὰρ μόνος ἑωρακά ποτε τὸν ἀδελφόν σου, οὐδὲ μόνω μοί ποτε ἐκεῖνος ὡμίλησεν · ἀλλ' ἀεὶ μετὰ τοῦ ἐπισκόπου τῆς πόλεως ἔνθα ἦν, καὶ ἀλλων τῶν ἐκεῖ παρατυγχανόντων εἰσηρχόμην · κοινῆ τε αὐτὸν ἐβλέπομεν, καὶ κοινῆ πάλιν ἀνεχωροῦμεν.

Un examen atento nos permite afirmar que en este caso  $\xi \beta \lambda \epsilon' \pi o \mu \epsilon \nu$  significa '*lbamos a visitar'*; Atanasio está hablando de las visitas realizadas por él mismo a Constante,

<sup>25.36: ...</sup> γυμνὸς καὶ περιεβάλετέ με, ἦσθένησα καὶ ἐπεσκέψασθέ με, ἐν φυλακἢ ἤμην καὶ ἤλθατε πρός με.

<sup>25.39:</sup> πότε σε είδομεν άσθενοῦντα η έν φυλακη και ήλθομεν πρός σε;

<sup>25.43:</sup> ξένος ήμην και οὐ συνηγάγετέ με, γυμνὸς και οὖ περιεβάλετέ με, ἀσθενής και εν φυλακῆ και οὖκ ἐπεσκέψασθέ με.

El mismo sentido tiene  $\varepsilon\pi$ ισκεπτομαι en el siguiente texto, que aducimos a pie de página porque reproduce un documento no atanasiano:

επεσκέψατο ΑΑ 57.3.5 [ep.syn.Hieros.] ἡτε γὰρ ὡς πρόβατα ἐρριμμένα κὰὶ ἐσκυλμένα μὴ ἐχοντα ποιμένα · διὰ τοῦτο ἐπεσκέψατο ὑμᾶς ὁ ἀληθινὸς ποιμὴν οὐρανόθεν...

<sup>39</sup> Más adelante, cuando estudiemos los sustantivos propios del campo de ver, abordaremos la cuestión de qué sustantivo expresa nominalmente la idea de ἐπισκέπτομαι, si ἐπισκεψις (como parece deducirse de ἐπεσκέπτετο VA 89 [968 A]) ο ἐπισκοπή (según ἐπεσκέψω EPS 400 B).

emperador de Occidente, y señala que jamás ha ido a visitarle (ξώρακα<sup>40</sup>) solo, sino siempre acompañado por otras personas -empezando por el obispo de la ciudad donde se hallara-, que iban a visitarle (ξβλέπομεν) juntos. La noción traslativa, inapreciable a primera vista, aparece claramente en la contraposición entre ξβλέπομεν y ἀνεχωροῦμεν: si el segundo la implica ('retirarse'), parece venir exigido que también la signifique el primero de los dos verbos. Lo cual, por lo demás, permite establecer una relación alterna basada en el contenido traslativo de ambos lexemas que podemos enunciar como

## έπισκέπτομαι | ἀναχωρέω.

109 La relación etimológica, evidente para cualquier grecoparlante, de επισκεπτομαι con επισκοπος propicia el que Atanasio emplee este lexema verbal para expresar la actividad propia del obispo, como muestran los textos siguientes:

**ἐπισκεπτόμενος** AC 26.24 πῶς δὲ καὶ αὐτὸς ὁ λαὸς εἰκότως ἐν ἡμέρα κρίσεως τὴν ἑαυτῶν ἀμέλειαν ἐρριψαν εἰς ἐμὲ [εἰ ἔφυγον] λέγοντες · ὑ ἐπισκεπτόμενος ἡμᾶς ἔφυγε καὶ ἡμελήθημεν, οὐκ ὅντος τοῦ ὑπομιμνήσκοντος';

ἐπισκεπτομένων ΕΕπς 5.8.3 ὡς γὰρ οἱ τότε κατὰ τοῦ Δανιήλ, οὕτω καὶ ὁ θαυμαστὸς Γρηγόριος νῦν τοὺς ἐν ταῖς οἰκίαις προσευχομένους διαβάλλει τῷ ἡγεμόνι καὶ τοὺς λειτουργοὺς μετὰ πάσης ὕβρεως παρατηρεῖται, ὡς ἐκ τῆς τοιαύτης βίας πολλοὺς μὲν ἀβαπτίστους κινδυνεύειν, πολλοὺς δὲ χωρὶς τῶν ἐπισκεπτομένων νοσεῖν καὶ ὁδύρεισθαι πικροτέραν τῆς νόσου τὴν τοιαύτην συμφορὰν ἡγουμένους.

Como suele suceder cuando nos encontramos con el *empleo técnico* de un lexema cualquiera, éste parece hallarse más distante del campo sensible originario que sus otros usos. Sabemos que los empleos técnicos no son encuadrables propiamente dentro de la estructura del campo originario, ya que presentan unas características funcionales particulares que los diferencian del lenguaje común<sup>41</sup>; pero qué duda cabe que la personalidad semántica propia de cada lexema es determinante a la hora de ser elegido para un empleo técnico determinado. Así, creemos que la razón de emplear el verbo que

<sup>40</sup> Éωρακα corresponde, claramente, a ἐβλέπομεν; más adelante abordaremos la cuestión de un posible supletivismo βλέπω/εἶδον/εωρακα, que parece venir postulado por textos como el presente.

<sup>&</sup>quot;Por su importancia, destaquemos que quedan excluidos de un tratamiento estructural las nomenclaturas técnicas y los empleos técnicos de términos pertenecientes, por otra parte, al común de la lengua" (GARCÍA HERNÁNDEZ 1980, 29).

nos ocupa para designar la actividad episcopal<sup>42</sup> estriba en el valor propio de επισκεπτομαι; no en vano, uno de los deberes fundamentales del obispo (y más aún en la antigüedad) consiste en *visitar* a sus diocesanos. Es decir: Atanasio se refiere al obispo, no tanto en su misión de *velar* por el rebaño a él encomendado, como en la de *visitar* a sus fieles.

## III.1.B.12 **ΕΠΙΣΚΟΠΕΩ** 'mirar vigilantemente' (1x)

110 Dentro de la amplia gama de lexemas intencionales direccionales, επισκοπεω se caracteriza (dejando aparte el texto aducido en la nota anterior) por un valor sémico peculiar, el de la vigilancia; así se desprende de su única ocurrencia atanasiana, dentro de la primera Epistula ad Serapionem:

επισκοποῦντες IES 14 (565 C) τοὺς δὲ ἐκλεκτοὺς ἀγγέλους συνεπήγαγεν [ὁ Παῦλος] εἰκότως, ινα, ἐπειδὴ διαμαρτυρία ἦν τῷ μαθητῆ [Τιμοθέῳ] λεγομένη, γινώσκων ὡς τὰ μὲν λεγόμενα παρὰ θεοῦ διὰ Χριστοῦ ἐν πνεύματι λελάληται, οἱ δὲ ἀγγελοι διακονοῦσι τὰ παρ'ἡμῶν, ἐπισκοποῦντες τὰς ἑκάστου πράξεις, φυλάξῃ τὰς τοῦ διδασκάλου παραινέσεις, ὡς ἔχων τοὺς ἐφορῶντας τῶν λεγομένων μάρτυρας. ἢ τάχα καὶ διὰ τοὺς διὰ παντὸς θεωροῦντας τὸ πρόσωπον τοῦ πατρὸς τοῦ ἐν τοῖς οὐρανοῖς, διαμαρτύρεται νῦν ἀγγέλους, ἕνεκά γε τῶν ἐν τῇ ἐκκλησία μικρῶν, ἵνα γινώσκων ὁ μαθητὴς τοὺς κεδήμονας τῶν λαῶν μὴ ἀμελήσῃ τῶν παραινέσεων τοῦ ἀποστόλου.

En una consideración metafórica de la visión, de la que se hace sujeto a los ángeles, el verbo ἐπισκοπέω refleja una "mirada" de carácter vigilante sobre las obras de los hombres; mirada que empuja a quien es consciente de ella a guardar las exhortaciones del maestro, según se nos dice explícitamente. Esta misma noción de la vigilancia es objeto de insistencia por parte del autor mediante el participio ἐφορῶντας, en el que la visión sensible aparece más desdibujada en beneficio del mero significado de vigilar, sin referencia a la visión.

Actividad que suele estar designada, en griego, por el verbo επισκοπεω; así lo comprobamos en un texto no atanasiano (una carta de Constancio) contenido en la *Apologia contra Arianos* :

επισκοποῦντος ΑΑ 55.1.22 [ep.2 Constantii] Σκοπὸν... ποιούμενοι τὴν ὑμετέραν εν άπασιν εὐνομίαν εἰδότες τε ὡς ἐπὶ πολὺ τῆς τοῦ ἐπισκοποῦντος προνοίας ἐστέρησθε, ᾿Αθανάσιον τὸν ἐπισκοπον, ἀνδρα τοὶς πῶσι διά τε τὴν προσοῦσαν ὀρθότητα καὶ διὰ τὴν τῶν οἰκείων ἤθων εὐτροπίαν γνωρίμον, πάλιν πρὸς ὑμᾶς ἀποστεὶλαι ἐδικαιώσαμεν.

No así en Atanasio, que emplea ἐπισκέπτομαι con este valor; para el valor de ἐπισκοπέω en

111 Las notas definitorias, por tanto, de este lexema en Atanasio podemos concretarlas en /intencionalidad/ /direccionalidad/ /vigilancia/.

#### III.2 ACTIVIDAD VISUAL INTENCIONAL NO-DIRECCIONAL

112 Dentro de la clase no-resultativa hallamos un grupo peculiar de lexemas: aquellos que, caracterizados por el clasema de la intencionalidad, designan una acción visual no-direccional, pero tampoco propiamente resultativa (aunque a veces puedan asumir este rasgo clasemático por oposición a un lexema intencional direccional), como nos indican las frecuentes relaciones lexemáticas en que θεωρέω constituye el primer término de una secuencia. En Atanasio hallamos esta dimensión integrada por cuatro lexemas: θεωρέω, θαυμάζω, τηρέω y παρατηρέομαι; la marca "visible" que nos permite apreciar su no-direccionalidad es su régimen, que nunca aparece formado por un complemento direccional (prep. +Ac, o Dat) sino que presenta un objeto directo en Ac<sup>43</sup>. Estos lexemas se articulan entre sí en una oposición equipolente múltiple:

visión intencional no-direccional contemplativa / admirativa / vigilante [hostil].

θεωρέω + | θαυμάζω + | τηρέω [παρατηρέομαι] +

## III.2.1 $\Theta E \Omega P E \Omega_{A2}$ 'contemplar' $(33x)^{44}$

113 Las notas definitorias de  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon' \omega_{A2}$  son: /intencionalidad/ /no-direccionalidad/ /profundidad/.

El régimen sintáctico que presenta θεωρέω<sup>45</sup> en su acepción sensible es, siempre, transitivo<sup>46</sup>; la ausencia de complementos direccionales nos permiten caracterizarlo como

Lo cual no desdice necesriamente su carácter intencional; cf. DE BOEL 1987, 20: "[en griego homérico] la construction prépositionnelle indique toujours le caractère intentionnel de l'événement, dont par contre la construction transitive n'implique pas nécessairement l'absence" (la cursiva es nuestra).

Cf. SÁNCHEZ NAVARRO 1993a, 489-490. En esta dimensión habría que encuadrar también las dos ocurrencias de θεωρήσας en la variante de *CG* 21.15-32 que presentan los manuscritos C y D de la *recensión breve* de esta obra, y que Thomson 1971 transcribe en la p. 278 de su edición. Dado que parece (cf. SÁNCHEZ NAVARRO 1992, 27-28) que esta recensión breve no hay que atribuírsela a Atanasio, no las tomamos en consideración, aunque no queremos dejar de reseñarlas aquí.

Verbo denominativo, derivado del *nomen agentis* θεωρός (Thordarson 1971, 112); para su etimología, cf. *infra* el análisis de este sustantivo en Atanasio.

Hay una excepción en que aparece empleado de forma absoluta como término técnico, los espectadores :

θεωρούντων DI 24.3.16 καὶ ὥσπερ γενναῖος παλαίστης, μέγας ὧν τῆ συνέσει καὶ τῆ ἀνδρία, οὐκ αὐτὸς ἑαυτῷ τοὺς ἄντιπάλους ἐκλέγεται, ἵνα μὴ ὑπόνοιαν τῆς πρός τινας

/no-direccional/. Casi siempre aparece en voz activa, con Ac (25x) que puede estar implícito (1x), con completiva de participio (3x) o en sentido absoluto (1x; cf. la nota anterior); 3 veces aparece en voz media. Con respecto a la morfología, hay que señalar que sólo presenta temas de infectum y de aoristo<sup>47</sup>.

114 Las principales oposiciones significativas y relaciones clasemáticas que hallamos, aunque no las únicas<sup>48</sup>, son las siguientes:

| βλέ $\pi\omega_A$ –   θεωρέ $\omega_{A2}$ + [en visiones] | θεωρείν <i>ΕΕρ</i> 9.5.6                          |
|-----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| φαίνομαι θεωρέω <sub>Α2</sub>                             | θεωρήσαντες VA 36 (896 C)                         |
| αναβλέπω θεωρέωΑ2                                         | εθεώρησε <i>VA</i> 66 (937 A)                     |
| θεωρέω <sub>Α2</sub> λείγω                                | θεωρούντες <i>DI</i> 38.6.45                      |
| θεωρέω <sub>Α2</sub> προλέγω                              | θεωρήσωσιν <i>VA</i> 33 (892 B)                   |
| θεωρέω <sub>Α2</sub> (vis.) φοβέομαι                      | θεωρήσαντες VA 36 (896 C)                         |
| θεωρέω <sub>Α2</sub> άγνοέω                               | θεωροῦντες 4ES 15 (657 B)                         |
| θεωρέωΑ2 διστάζω (= άμαρτία)                              | θεωροῦντες 4ES 15 (657 C)                         |
| θεωρέω <sub>Α2</sub> [ὅμως] ἀρνέομαι                      | θεωροῦντες 4ES 17 (664 A), θεωροῦντες 4ES 22 (673 |
| A)                                                        |                                                   |

115 Son muchos los casos en los que el contexto nos sugiere un *valor especial* para  $\theta$ εωρέω<sub>A2</sub>, valor que puede ser:

#### /intensivo/:

θεωρήση ΗΑ 38.2.20 Τοιούτων δη δίντων των γραφέντων λοιπὸν κάκει φόβος και ἐπιβουλὴ κατὰ πάσαν τὴν πόλιν ἡκμαζε. κατὰ πόσων γοῦν οἰκων ἀπειλὴ γέγονε; πόσοι πόσας ἐπαγγελίας ἐιλήφασι κατὰ Λιβεριου; πόσοι ταῦτα <u>βλέποντες</u> ἐκρύβησαν ἐπίσκοποι; πόσοι τῶν

δειλίας παρασχη. αλλά τη των θεωρούντων δίδωσιν εξουσία, και μάλιστα κάν έχθροι τυγχάνωσιν, ίνα προς δυ έὰν συμβάλλωσιν αὐτοί, τοῦτον αὐτὸς καταρράξας, κρείττων τῶν πάντων πιστευθη.

Formas personales: 14x (pres. ind. 5x, fut. ind. 2x, aor. subj. 2x, impf. ind. 1x, aor. ind. 2x, pres. subj. med. 1x, aor. ind. pasivo 1x); formas no-personales: 19x (inf. pres. 1x, inf. aor. 3x, partic. pres. 10x, partic. aor. 4x, inf. pres. med. 1x)

Para determinar cuáles sean las relaciones más importantes de cara al estudio de este lexema nos fijamos, no tanto en la frecuencia de su aparición, cuanto en la calidad de esa relación expresada léxicamente, atendiendo de manera especial a la relación con lexemas del mismo campo de ver, o de su campo causativo, o de su campo resultativo. De forma esporádica, y con un menor interés para el estudio de este lexema, hallamos las siguientes relaciones: εἶσέρχομαι [Ρώμην] — θεωρέω<sub>Α</sub> [Λιβέριον] θεωρήση HA 38.2.20, θεωρέω<sub>Α</sub> — ἀποφεύγω θεωροῦντες ΕΡS 157 D, θεωρέω<sub>Α</sub> — διαγογγύζω θεωροῦντες 4ΕS 22 (673 C), θεωρέω<sub>Α</sub> (vis.) — λύπης καὶ ἀμηχανίας πληροῦμαι θεωρήσας ΕΡS 249 D, θεωρέω<sub>Α</sub> [Αντώνιον] — ἔξαρνέομαι τὰς ἡδονὰς καὶ ἀγαπάω σωφροσύνην θεωρήσας VA 87 (965 B), θεωρέω<sub>Α</sub> — ὕπονοέω θεωρήσαντες 2ΕΜ 1188 A.

ἐλευθέρων ἀνεχώρησαν εἰς χώρια διὰ τὰς διαβολὰς τῶν χριστομάχων; πόσοις ἀσκηταῖς ἐπεβούλευσαν; πόσους ἐκεῖ διατρίβοντας καὶ λοιπὸν τὸ ἐφέστιον ἔχοντας ἐκεῖ διωχθῆναι πεποιήκασι; ποσάκις καὶ ὅπως ἐφύλαξαν τὸν λιμένα καὶ τὰς εἰσόδους τῶν πυλῶν, ἵνα μή τις ὀρθόδοξος εἰσελθὼν θεωρήση Λιβέριον;

El contexto indica que se trata de una visión deseada por todos los cristianos fieles a la recta doctrina, y prohibida por la autoridad civil: cargada, por tanto, de una intensidad especial.

θεωρήσωμεν VA 46 (909 C) Μετὰ ταῦτα κατέλαβε τὴν ἐκκλησίαν ὁ κατὰ Μαξιμῖνον τὸ τηνικαῦτα γενόμενος διωγμός · καὶ τῶν ἁγίων μαρτύρων ἀγομένων εἰς τὴν ᾿Αλεξάνδρειαν, ἢκολούθησε καὶ αὖτός, ἀφεὶς τὸ μοναστήριον, λέγων · 'ἀπέλθωμεν καὶ ἣμεῖς, ἵνα ἀγωνιζώμεθα κληθέντες, ἢ θεωρήσωμεν τοὺς ἀγωνιζομένους'. καὶ πόθον μὲν εἶχε μαρτυρῆσαι · παραδοῦναι δὲ μὴ θέλων ἕαυτὸν ὑπηρέτει τοῖς ὅμολογηταῖς ἔν τε τοῖς μετάλλοις καὶ ἐν ταῖς φυλακαῖς.

Tampoco esta se trata de una visión "neutral": conlleva una fuerte carga de subjetividad. El contexto nos da una indicación clara al respecto: Antonio tenía un gran deseo (πόθος) de sufrir el martirio.

θεωρήσωσιν VA 33 (892 B) [Verba Antonii] 'οὐδεν γὰρ γινώσκουσιν [οἱ δαίμονες] ἀφ΄ ἑαυτῶν · ἀλλ΄ ὡς κλέπται ἃ παρ΄ ἄλλοις ὁρῶσι ταῦτα διαβάλλουσι · καὶ μᾶλλον στοχασταί εἰσιν ἡ προγνώσται. διὸ κὰν ὰληθη ποτε τοιαῦτα λέγωσιν, μηδ΄ σύτως αὐτοὺς θαυμαζέτω τις. καὶ γὰρ καὶ ἰατροὶ πεῖραν ἔχοντες τῶν νοσημάτων, ἐπειδὰν θεωρήσωσιν ἐν ἄλλοις τὴν αὐτὴν νόσον, πολλάκις στοχαζόμενοι ἀπὸ τῆς συνηθείας προλέγουσι. καὶ κυβερνῆται δὲ καὶ γεωργοὶ πάλιν, ἀπὸ τῆς συνηθείας βλέποντες τὴν τοῦ ἀέρος κατάστασιν, προλέγουσιν ἡ χειμῶνα ἡ εὐδιον ἀέρα ἐσεσθαι · καὶ οὐ διὰ τοῦτο ἐκ θείας ἐπιπνοίας αὐτοὺς ἀν τις εἰποι προλέγειν, ἀλλ΄ ἀπὸ τῆς πείρας καὶ τῆς συνηθείας.'

En esta ocasión se trata de una visión atenta, examinativa, como es propio de los médicos. A diferencia de ellos, los navegantes y campesinos  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi$ ovor el cielo, prediciendo así el tiempo.

#### /solemne/:

θεωρῶ AC 19.27 τῆ μὲν οὖν σῆ εὐσεβεία χάρις, ὅτι κατηξίωσεν, ὡς ἐμοῦ γράψαντος, ἐπινεῦσαι, καὶ τῆς ὁδοῦ πρόνοιαν πεποίηκεν ὑπὲρ τοῦ ταύτην ἐλθεῖν, καὶ ἀκμητὶ διανῦσαι με · τοὺς δὲ ψευσαμένους τὰς σὰς

rasgo (que denominamos en general /intensidad/) nos permite traducir el lexema como contemplar sensiblemente<sup>49</sup>.

116 Con cierta frecuencia (5 veces) es empleado θεωρέω<sub>A2</sub> para designar la visión en visiones; veamos algunos casos<sup>50</sup>:

**ἐθεωρήθη DS 48.4.3** κὰι γὰρ και οἱ άγιοι και μᾶλλον γε άγγελοι και ἀρχάγγελοι τὴν τοιαύτην ἔχουσι πρὸς τὸν θεὸν συμφωνίαν και οὖδεμία παρ'αὐτοῖς ἐστι διαφωνία. ὁ γὰρ διαφωνήσας διάβολος **ἐθεωρήθη** πίπτων ἔκ τῶν οὐρανῶν, ὡς ἐἶπεν ὁ κύριος [Cf Lc 10.18].

Aunque el sujeto implícito de la acción de ver sea el mismo Jesús, entendemos que se trata de una visión experimentada por Cristo en su naturaleza humana<sup>51</sup>.

θεωρεῖν ΕΕρ 9.5.6 ἄδελφὴ γὰρ ἡμῶν ἡ Μαρία, ἐπεὶ καὶ πάντες ἐκ τοῦ ᾿Αδάμ ἐσμεν. καὶ τοῦτο οὖκ ἄν τις ἄμφιβάλοι, μνησθεὶς ὧν ἔγραψεν ὁ Λουκᾶς. μετὰ γὰρ τὸ ἀναστῆναι ἐκ τῶν νεκρῶν, δοκούντων τινῶν μὴ ἐν τῷ ἐκ Μαρίας σώματι βλέπειν τὸν κύριον, ἄλλ' ἀντὶ τούτου πνεῦμα θεωρεῖν, ἔλεγεν Ἰδετε τὰς χεῖράς μου καὶ τοὺς πόδας μου καὶ τοὺς τύπους τῶν ἡλων, ὅτι ἐγώ εἰμι αὐτός. ψηλαφήσατε καὶ Ἰδετε ὅτι πνεῦμα σάρκα καὶ οστέα οὐκ ἔχει, καθὼς ἐμὲ θεωρεῖτε ἔχοντα. καὶ τοῦτο ἐιπὼν ὑπέδειξεν αὐτοῖς τὰς χεῖρας καὶ τοὺς πόδας [Lc 24.39-40]. ἐξ ὧν καὶ ἐλέγχεσθαι πάλιν δύνανται οἱ τολμήσαντες εἰπεῖν εἰς σάρκα καὶ ὀστέα ἡλλοιῶσθαι τὸν κύριον. οὐ γὰρ εἶπε 'καθὼς ἐμὲ θεωρεῖτε σάρκα καὶ ὀστέα ὁντα', ἀλλ' 'ἔχοντα', ...

Entendemos que con  $\pi v \epsilon \overline{\upsilon} \mu \alpha$  el autor se refiere a un *espíritu*, esto es, a una *visión* percibida de forma sensible y no sólo intelectual. Se trata del Señor, y no de un "fantasma" cualquiera.

θεωρήσας EPS 249 D [Sal 54] Τῷ πνεύματι θεωρήσας ὁ προφήτης τὰ ἐσόμενα κακὰ Χριστοῦ παρὰ τοῦ Ιουδαίων λαοῦ καὶ αὐτοῦ τοῦ Ἰούδα, λύπης πληρούμενος καὶ ἀμηχανίας, ...διατελεῖ ταραττόμενος καὶ ἀπορῶν ἐν τοῖς τολμωμένοις, παρακαλεῖ τὸν θεὸν ἐνωτίσασθαι τὴν προσευχὴν αὐτοῦ...

Noción que, según GARCÍA HERNÁNDEZ 1976, implica la de recreación y goce estético de la mirada (p.80).

<sup>50</sup> Vid. también εθεωρησε VA 66 (937 A) (cf. supra en ἀναβλέπω<sub>Α2</sub>, nº 65)

Propiamente, más que el habla atanasiana, este texto puede reflejar el habla lucana, a la vista de Lc 10.18: εἶπεν δὲ αὐτοῖς [ὁ Ἰησοῦς]  $\cdot$  εθεώρουν τὸν σατανᾶν ὡς ἀστραπὴν ἐκ τοῦ οὖρανοῦ πεσόντα.

La visión experimentada por el profeta en su espíritu lo deja lleno de dolor y ansiedad, puesto que le es dada a conocer la pasión de Cristo.

θεωρήσαντες VA 36 (896 C) [Verba Antonii] 'ἐξ ὧν [τῶν φαύλων πνευμάτων] εὐθὺς γίνεται δειλία ψυχῆς, τάραχος καὶ ἄταξία λογισμῶν, κατήφεια, μῖσος πρὸς τοὺς ἄσκητάς, ἄκηδία, μνήμη τῶν οἰκείων, καὶ φόβος θανάτου · καὶ λοιπὸν ἐπιθυμία κακῶν, όλιγωρία πρὸς τὴν ἄρετὴν, καὶ ἤθους ἄκαταστασία. ὅταν τοίνυν θεωρήσαντές τινα φοβηθῆτε, ἐὰν μὲν εὐθὺς ὁ φόβος ἄφαιρηθῆ..., θαρσεῖτε καὶ εὐχεσθε · ἡ γὰρ χαρὰ καὶ ἡ κατάστασις τῆς ψυχῆς δείκνυσι τοῦ παρόντος τὴν ἄγιότητα. οἱτως ᾿Αβραὰμ ἰδῶν τὸν κύριον ἦγαλλιάσατο · καὶ ὁ Ἰωάννης, γενομένης φωνῆς παρὰ τῆς θεοτόκου Μαρίας, ἐσκίρτησεν ἐν ἄγαλλιάσει. ἐὰν δὲ φανέντων τινῶν ταραχὴ γενηται... καὶ ὅσα προεῖπον · γινώσκετε ὅτι φαύλων εστὶ ἡ ἔφοδος.'

De nuevo, el objeto de esas visiones ante las que Antonio previene a los suyos son πνεύματα (cf. supra θεωρείν ΕΕρ 9.5.6).

De lo dicho podemos concluir que θεωρέω, en su acepción sensible, resulta apto para expresar un tipo de visión muy peculiar: la visional, que se sitúa a caballo entre la visión sensible y la intelectual, pero que encuadramos dentro de la primera, ya que si algo experimenta el sujeto de la misma es el hecho de ver sensiblemente aquello de que se trata. Pero, como veremos más adelante, no es el único lexema en Atanasio susceptible de asumir la expresión de semejante clase de visión; cf infra  $\beta\lambda$ έπω<sub>A3</sub>, etc.

117 A veces se puede percibir en  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon \omega_{A2}$  un rasgo que podríamos designar como /profundidad/: a través de una realidad visualmente percibida o, quizá mejor, en una realidad visualmente percibida, se descubre automáticamente otra realidad subyacente; pero no son dos acciones, ni dos momentos de una misma acción, sino dos objetos sensibles simultaneamente percibidos, y que mantienen entre sí una relación de inclusión. Nos sirven para comprobar esto los textos siguientes:

θεωρεῖσθαι ICA 26 (65 B) εῖ γὰρ κὰι οὖκ εἶχεν ὁ γονεὺς υἱὸν πρὶν γεννήση · ἀλλ ΄ἐσχηκώς, οὖκ ἔξωθεν οὖδὲ ἀλλότριον, ἀλλ ΄ἔξ ἑαυτοῦ κὰι Ἰδιον τῆς οὖσίας κὰι ἀπαράλλακτον ἔσχεν εἶκόνα, ώστε τοῦτον ἐν ἔκείνω βλέπεσθαι, κακεῖνον ἐν τοὑτω θεωρεῖσθαι · εἶ τοίνυν ἐκ τῶν ἀνθρωπίνων παραδειγμάτων τὸν χρόνον τῶν γεννώντων λαμβάνουσι, διὰ τι΄ μὴ ἐκ τῶν αὐτῶν κὰι τὸ κατὰ φύσιν κὰι τὸ ἴδιον ἐνθυμοῦνται τῶν τέκνων πρὸς τοὺς γονέας, ἀλλὰ κατὰ τοὺς ὄφεις μόνον τὸ πρὸς τὸν ἰὸν ἔπιτήδειον ἐκ τῆς γῆς ἔκλέγονται;

De esta forma, podemos postular, respecto de  $\varepsilon vop\alpha\omega$  -que ya hemos estudiado- la siguiente oposición equipolente, fundada en el sema compartido de la /profundidad/ (o /inclusividad/):

ἐνοράω + | θεωρέω +direccional / no-direccional.

θεωρῶν VA 92 (973 A) κὰι τῶν λαβόντων δὲ ἑκαστος τὴν μηλώτην τοῦ μακαρίου 'Αντωνίου κὰι τὸ τετριμμένον παρ' αὐτοῦ ἱμάτιον, ὧς τι μέγα χρῆμα φυλάττει. κὰι γὰρ κὰι βλέπων αὐτά, ὧς 'Αντώνιόν ἐστι θεωρῶν ...

El hecho de ver las pertenencias personales de Antonio supone para los que lo recuerdan casi como contemplarlo a él mismo en persona; Atanasio lo sabe por experiencia, ya que él fue uno de los dos afortunados que recibieron en herencia del santo monje una de sus melopas (cf. VA 91 [972 B]). Este carácter profundizativo de θεωρέω explica la secuencia  $βλέπω_{A3}$  –  $θεωρέω_{A2}$ , inexplicable de otra forma; el segundo lexema, de orden sensorial e intencional, supone una profundización en la visión primera, designada por el resultativo βλέπω. De todas formas, nos hallamos una vez más en la frontera entre lo sensible y lo intelectual, tan frecuente en lo referente a la visión; además, no está claro si se trata de un único proceso o hay que interpretarlo como un proceso doble.

118  $\Theta \epsilon \omega \rho \epsilon \omega_{A2}$  aparece varias veces en relación con el sustantivo  $\epsilon \rho \gamma \sigma v$ , que guarda en Atanasio una relación estrecha con el campo sensible, y desde luego (a juzgar por los datos) con el campo de la visión sensible. Los textos son:

θεωρεῖ ICA 61 (140 C) ὁ δὲ υἱός, κὰν λέγη ἀνθρωπίνως ὅτι 'ἀπεστάλην', καὶ ἔρχεται τὸ ἔργον τελειῶσαι καὶ διακονῆσαι, λέγει ὅμως, ὡς λόγος καὶ εἰκὼν ὑπάρχων · ἐγὼ ἐν τῷ πατρί, καὶ ὁ πατηρ ἐν ἐμοί ἐστι [Jn 14.10] · καὶ ὁ ἑωρακὼς ἐμὲ ἑώρακε τὸν πατέρα [Jn 14.9], καὶ ὁ πατηρ ἐν ἐμὸὶ μένων αὐτὸς τὰ ἔργα ποιεῖ [Jn 14.10]. ὡ γὰρ ἐν τῆ εἰκόνι τις ταύτη θεωρεῖ, ταῦτα τοῦ πατρος ἐστιν ἔργα.

θεωροῦντες 4ΕS 15 (657 C) τοιαύτης δὲ οὖσης τῆς ἐκκλησιαστικῆς πίστεως, ὅταν τινὲς εἰς τὰ ἀνθρώπινα <u>βλέποντες ἴδωσι</u> τὸν κύριον διψῶντα ἡ κοπιῶντα ἡ πάσχοντα, κὰι μόνον φλυαρήσωσιν ὡς κατὰ ἀνθρώπου τοῦ σωτῆρος, ἁμαρτάνουσι μὲν μεγάλως, δύνανται δὲ ὅμως, ταχέως μεταγινώσκοντες, λαμβάνειν συγγνώμην, ἔχοντες πρόφασιν τὴν τοῦ σώματος ἀσθένειαν (ἔχουσι γὰρ κὰι τὸν ἀπόστολον συγγνώμην αὖτοῖς νέμοντα, κὰι οἱονεὶ χεῖρα αὖτοῖς ἔν τῷ λέγειν ἔκτείνοντα, ὅτι κὰι

δμολογουμένως μέγα ἐστὶ τὸ τῆς εὖσεβείας μυστήριον, θεὸς ἔφανερώθη ἐν σαρκί [1Tim 3.16]). ὅταν δὲ πάλιν τὰ τῆς θεότητος ἔργα θεωροῦντές τινες διστάζωσι περὶ τῆς τοῦ σώματος φύσεως, καὶ αὖτοὶ μὲν αμαρτάνουσι τὰ μέγιστα, ὅτι καίτοι βλέποντες ἔσθίοντα καὶ πάσχοντα φαντάζονται φαντασίαν · συγγινώσκειν δὲ ὅμως καὶ τούτοις ταχέως μεταγινώσκουσιν ὁ Χριστὸς δύναται, διὰ τὸ καὶ αὐτὸυς ἔχειν πρόφασιν τὴν ἔκ τῶν ἔργων ὑπὲρ ἄνθρωπον μεγαλειότητα.

θεωροῦντες 4ΕS 17 (664 A) καὶ γὰρ καὶ αὐτοὶ οἱ Φαρισαῖοι αμφότερα ἦσαν λέγοντες · καὶ ἀνθρωπον <u>βλέποντες</u> αὐτον ἐλοιδόρουν · πόθεν τούτω ἡσοφία αὕτη; [Μι 13.54], καὶ πεντήκοντα ἔτη οὐπω ἔχεις, καὶ ᾿Αβραὰμ ἔωρακας: [Jn 8.57]. καὶ τὰ τοῦ πατρὸς ἔργα θεωροῦντες, οῦ μονον ἡρνοῦντο τὴν θεότητα αὐτοῦ, ἀλλὰ καὶ ἀντὶ ταύτης ἔλεγον ἐν αὐτῷ εἶναι τὸν Βεελζεβούλ, καὶ αὐτοῦ εἶναι τὰ ἔργα. διὰ τοῦτο, ὡς εἰς αὐτὸν ἀμφοτέρων λεγομένων, καὶ τῆς μὲν ἔλάττονος βλασφημίας οὐσης διὰ τὸ ἀνθρώπινον, τῆς δὲ μείζονος διὰ τὴν θεότητα, ἐπὶ τῆ μείζονι κατ ΄αὐτῶν τὸ ἀφυκτον τῆς τιμωρίας ἔλεγεν.

θεωροῦντες 4ΕS 22 (673 A) ΓΕδει δὲ τοὺς πονηροὺς ἢ μηδὲ ἐκ τῶν σωματικῶν ἐξουθενεῖν αὐτοὺς ὡς ἀνθρωπον τὸν κύριον, ἢ δηλονότι καὶ ἐκ τῶν ἔργων θεὸν αὐτὸν ὅμολογεῖν ἀληθινόν. ἀλλὰ πάντα διεστραμμένως ἔπραττον · ἀνθρωπον μὲν βλέποντες ὡς ἀνθρώπω ἔλοιδοροῦντο · ἔργα δὲ θεἰκὰ θεωροῦντες ἡρνοῦντο την θεότητα, καὶ προσέτρεχον τῷ διαβόλῳ, οἰόμενοι ὅτι ταῦτα τολμῶντες διαδρᾶναι δυνήσονται ώστε μὴ κριθῆναι παρ αὐτοῦ τοῦ ὑβριζομένου παρ αὐτῶν λόγου.

En todos estos casos, esas *obras* que se ven son las realizadas por Cristo durante su vida mortal, procedentes de su naturaleza divina y calificadas como τῆς θεότητος, τοῦ πατρός y θεἰκά<sup>52</sup>.

Encontramos en este lexema una paradoja<sup>53</sup>: hay hombres en los que el proceso natural sensitivo-intelectual (la *visión* que desemboca naturalmente en la *comprensión*) queda truncado, no porque el objeto en sí de la visión no sea claro, sino por una indisposición radical a aceptar esa realidad de orden espiritual que el objeto sensible manifiesta. Esto se produce en determinados momentos con una estructura lógica: al

Cf. también  $\theta$ εωρ $\hat{\omega}$  EPS 81 C, reproducido supra (nº 115), donde -a diferencia de los textos que acabamos de transcribir, pertenecientes todos ellos a obras dogmáticas (1CA y 4ES)- εργον hace referencia, no a los milagros de Cristo, sino a la obra creadora de Dios.

<sup>53</sup> Que también hallaremos en βλέπω<sub>43</sub>; cf. el nº 147.

contemplar lo humano de Cristo, niegan lo divino, o viceversa (es decir, pertenecen a procesos distintos, al ser diferente el objeto de ambas acciones). Así en las siguientes relaciones:

• θεωρέω<sub>Α2</sub> -- άγνοέω:

θεωροῦντες 4ΕS 15 (657 Β) Αίρετικοι μὲν οὖν κατὰ τὴν ἰδίαν ἀπαιδευσιάν ἐμάνησαν · καὶ οἱ μὲν τὰ σωματικὰ βλέποντες τοῦ σωτῆρος ἤρνήσαντο τὸ 'ἐν αρχῆ ἦν ὁ λόγος' · οἱ δὲ τὰ τῆς θεότητος θεωροῦντες ἤγνόησαν τὸ 'ὁ λόγος σάρξ ἐγένετο'.

θεωρέω<sub>Α2</sub> -- διστάζω<sup>54</sup>

Sin embargo, hay otros momentos en que los protagonistas de la visión se despojan de esa lógica, para terminar concluyendo lo contrario de lo que se podría deducir normalmente de esa *contemplación*; así en la relación siguiente:

• θεωρέω<sub>Α2</sub> -- [δίμως] ἀρνέομαι<sup>55</sup>

Qué duda cabe de que estas paradojas subrayan la novedad de la revelación cristiana, y el misterio de su no aceptación por parte de los hombres. Pero, ciñéndonos al hecho lingüístico, podemos resumir diciendo que un fenómeno que es normal cuando se trata de procesos distintos (con sujeto o, como en este caso, con objetos distintos) se convierte en un fenómeno lexemático llamativo cuando se trata de un único proceso (con identidad real de sujeto y objeto), ya que lo normal es que la acción visual culmine en otra de orden intelectual *comprensiva*, y no *negativa* de lo que se acaba de percibir.

Una última observación: las cuatro ocurrencias de θεωρέω con estas características tienen lugar en la 4<sup>a</sup> Epistula ad Serapionem.

120 Es significativo que no encontremos nunca (explícitamente al menos) θεωρέω $_{A2}$  como primer término de un proceso cuyo culmen sea otro término de orden claramente intelectual (tipo νοέω etc), como veremos que sucede con  $βλέπω_A$ . Quizá esto sea un indicio de esa mayor profundidad que caracteriza el valor sensible de  $θεωρέω_{A2}$ : el resultado intelectual de esa visión sensible iría como "implicado" por la peculiaridad semántica de este lexema. Pero eso no nos impide postular la no-resultatividad de  $θεωρέω_{A2}$ , basándonos en el texto siguiente:

<sup>54</sup> θεωροῦντες *4ES* 15 (657 C), reproducido *supra* (n° 118).

<sup>55</sup> θεωροῦντες *4ES* 17 (664 A) y θεωροῦντες *4ES* 22 (673 A), también reproducidos *supra* en ese mismo nº 118.

θεωρήσαιμεν CG 38.10 ώσπερ γὰρ πόλιν ἔκ πολλῶν καὶ διαφόρων ἀνθρώπων συνεστῶσαν ..., εἰ θεωρήσαιμεν εὐτάκτως οἰκουμένην, ... · εἰ ταῦτα βλέποιμεν, πάντως ἔννοοῦμεν, ὅτι ἄρχοντος παρουσία τὴν ὁμόνοιαν πρυτανεύει, κὰν μὴ ὁρῶμεν αὐτόν. ἡ μὲν γὰρ ἀταξία ἀναρχίας ἐστὶ γνώρισμα · ἡ δὲ τάξις τὸν ἡγεμονεύοντα δείκνυσι.

Su valor no-resultativo queda puesto de manifiesto por su coordinación con  $\beta\lambda\epsilon\pi$ oumev; este lexema, recogiendo la acción expresada por  $\theta\epsilon\omega\rho\eta\sigma\alpha$ umev, señala el punto final de la misma, y funciona por tanto como resultativo.

121 Hay, por último, un caso llamativo que no queremos dejar de comentar:

θεωροῦσιν CG 33.36 καὶ ώσπερ, τοῦ σώματος θνητοῦ τυγχάνοντος, θνητὰ καὶ αἱ τούτου θεωροῦσιν αἰσθεσεις, οὕτως ἄθάνατα <u>θεωροῦσαν</u> καὶ λογιζομένην τὴν ψυχήν, ἀνάγκη καὶ αὐτὴν ἀθάνατον εἶναι καὶ ἀεὶ ζῆν.

El hecho de que el sujeto del verbo sean las αἶσθήσεις en general, nos manifiesta en primer lugar el contenido meramente sensible de este lexema (campo A), al menos en esta ocurrencia y en otras similares; y además nos indica que el contenido semántico específico de "ver" se ha neutralizado en este caso, y permanece el sentido referente a la percepción sensorial. Es decir: en este caso, la visión funciona como "archiconcepto" del extenso campo de la percepción sensorial. ¿Por qué emplea Atanasio este lexema y no el archilexema principal del campo de ver (δράω)? Creemos que la razón estriba en el carácter específico de θεωρέω: el autor quiere expresar una percepción sensorial no superficial, sino profunda. Y para ello emplea θεωρέω, haciendo abstracción de su contenido visional para fijarse principalmente en su rasgo propio de /profundidad/.

## III.2.2 $\Theta AYMAZ\Omega_{A2}$ 'contemplar admirativamente' $(10x)^{56}$

122 El verbo  $\theta \alpha \nu \mu \alpha' \zeta \omega^{57}$  pertenece por derecho propio al campo de la vista<sup>58</sup>, ya desde su primera aparición en griego<sup>59</sup>. Su característica propia estriba en el matiz de

<sup>56</sup> Cf. SÁNCHEZ NAVARRO 1993a, 492-493.

La etimología del término no presenta problema; es un verbo denominativo que deriva del sustantivo neutro  $\theta\alpha \hat{v}\mu\alpha$  (para su etimología cf. *ibid.*, nº 736, n.1).

Sorprendentemente, Prévot 1935 no lo incluye en su estudio (cf. pp. 135; 266), pese a que en este último lugar reconoce el parentesco etimológico entre θαθμα y θεάομαι, verbo este que sí que incluye.

"admiración", que le da una fuerte personalidad y a la vez propicia su transferencia al campo de lo intelectual (concretamente, de lo sentimental) Este componente semántico, la /admiración/, es tan fuerte que uno se siente casi en el deber de demostrar la pertenencia de  $\theta\alpha\nu\mu\dot{\alpha}\zeta\omega$  al campo de la visión sensible; tarea perfectamente realizable, ya que, aunque los ejemplos son proporcionalmente minoritarios frente a los empleos transferidos, su relación con la visión sensible queda puesta de manifiesto claramente por el contexto.

123 Sus notas definitorias son /intencionalidad/ /no-direccionalidad/ /admiración/. El régimen sintáctico es generalmente transitivo<sup>60</sup>; y en cuanto a la morfología que presenta, aparece siempre en voz activa, alternando entre el tema de presente y el de aoristo, y con predominio de las formas personales sobre las no-personales<sup>61</sup>.

124 Con este valor originario, pues, de "admirar" en sentido físico ocurre varias veces en el *corpus Athanasianum*; el objeto de esa admiración pueden ser:

#### • Personas:

**ἐθαύμαζε VA 4 (845 B)** Ούτω μὲν οὖν ἑαυτὸν ἀγων, ἡγαπατο παρὰ πάντων ὁ ἀντώνιος · αὐτὸς δὲ [ὁ ἀντώνιος] τοῖς σπουδαῖοις, πρὸς οὑς ἀπήρχετο, γνησίως ὑπετάσσετο, καὶ καθ'ἑαυτὸν ἑκάστου τὸ πλεονέκτημα τῆς σπουδῆς καὶ τῆς ἀσκήσεως κατεμάνθανε · καὶ τοῦ μὲν τὸ χαίρειν, τοῦ δὲ τὸ πρὸς τὰς εὐχὰς σύντονον ἐθεώρει · καὶ ἄλλου μὲν τὸ ἀόργητον, ἀλλου δὲ τὸ φιλάνθρωπον κατενόει · καὶ τῷ μὲν ἀγρυπνοῦντι, τῷ δὲ φιλολογοῦντι προσεῖχε · καὶ τὸν μὲν ἐν καρτερία, τὸν δὲ ἐν νηστείαις καὶ χαμευνίαις ἐθαύμαζε · καὶ τοῦ μὲν τὴν πραότητα, τοῦ δὲ τὴν μακροθυμίαν παρετηρεῖτο · πάντων δὲ ὁμοῦ τὴν εἰς τὸν Χριστὸν εὐσέβειαν, καὶ τὴν πρὸς τοὺς ἄλλήλους ἀγάπην ἐσημειοῦτο · ...

Antonio contemplaba admirado a los ascetas que, en su afán por aprender, visitaba.

• Objetos: Atanasio suele emplear este verbo para expresar la admiración del hombre al contemplar obras creadas, ya por hombres (representaciones escultóricas o artísticas), ya por Dios (la creación), como vemos en los textos siguientes:

<sup>&</sup>quot;In dem ältsten uns greifbaren Beleg der Ilias, E 601, liegt die Bedeutung des 'staunenden Schauens' vor: ... Die optische Wahrnehmung allein wird stärker betont N 11 ..., sowie K 12 ..." (METTE 1960, 51).

<sup>60</sup> Ac, 7x; absoluto, 3x (aunque normalmente se puede sobreentender el Ac.).

Formas personales: 8x (pres. ind., 1x; opt. pres., 1x; imperf. ind., 3x; aor. ind., 3x); formas no-personales: 2x (inf. pres., 1x; inf. aor., 1x).

θαυμάζειν CG 13.15 ἔδει δέ, εἴπερ ἢν θαυμάζειν ταῦτα [τὰ ἀγάλματα], τὴν τοῦ ἐπιστήμονος τέχνην ἀποδέχεσθαι, καὶ μὴ τὰ ὑπ'αὖτοῦ πλασθέντα τοῦ πεποιηκότος προτιμῷν.

θαυμάσειε CG 47.21 δίμοιον γὰρ ὡς ἐί τις τὰ ἔργα πρὸ τοῦ τεχνίτου θαυμάσεσιε, κὰι τὰ ἐν τῆ πόλει δημιουργήματα καταπλαγείς, τὸν τούτων δημιουργὸν καταπατοίη · ἢ ὡς ἐί τις τὸ μὲν μουσικὸν ὁργανον ἔπαινοίη, τὸν δὲ συνθέντα κὰι ἄρμοσάμενον ἔκβάλλοι. ἄφρονες κὰι πολὺ τὸν οφθαλμὸν πεπηρωμένοι.

θαυμάσαι VA 76 (949 B) [Verba Antonii] 'εἶ γαρ, ὅτι καλὴ ἡ κτίσις, τοιαῦτα [τὰ μυθικὰ] συνεθήκατε · ἀλλ' ἔδει μέχρι τοῦ θαυμάσαι μόνον ὑμᾶς γενέσθαι, καὶ μὴ θεοποιῆσαι τὰ ποιήματα · ἵνα μὴ τὴν τοῦ δημιουργοῦ τιμὴν τοῖς γενητοῖς παρέχητε.'

Vemos que Atanasio emplea este lexema en un contexto muy concreto, tanto en la *Vita Antonii* como en el *Contra Gentes*: admite que se *admiren* estos objetos, pero rechaza el hecho de que se les transfiera la admiración debida sólo al Creador de ellos. En el último de los tres textos vemos expresada una relación contextual alterna,

# θαυμάζω | θεοποιέω,

que deja bien claro hasta dónde es lícito que llegue la admiración del hombre por las cosas creadas.

En otro texto, el objeto de la admiración es la luz:

θαυμάζοι CG 1.36 πάσχειν δὲ καὶ οὖτοί μοι δοκοῦσιν ὁμοιον, ὡς εἰ τις τὸν μὲν ἡλιον ὑπὸ νεφῶν σκεπόμενον διαβάλλοι, τὸ δε τούτου φῶς θαυμάζοι, βλέπων ὅτι πῶσα ἡ κτίσις ὑπὸ τούτου καταλάμπεται.

Θαυμάζω<sub>A2</sub> aparece yuxtapuesto a βλέπω, lexema que aquí actúa transferido al campo intelectual; pero la pertenencia de θαυμάζω al campo visual nos viene dada por su objeto, una entidad de orden físico (το  $\phi \tilde{\omega} \varsigma$ ) que, como tendremos ocasión de estudiar más adelante, pertenece a un campo semántico (el de la '*iluminación*') causativo de la visión sensible: la luz constituye el objeto primario de la visión. También en el texto siguiente el objeto de nuestro lexema es una entidad de orden físico:

**εθαύμασεν VA 12 (861 A)** Εἶτα πάλιν οὖκ ἐτι φαντασίαν, ἀληθινὸν δὲ χρυσὸν ἐριμμενον ἐν ταῖς ὁδοῖς ἑώρακεν ἀπερχόμενος. ἐίτε δὲ τοῦ ἐχθροῦ δείξαντος, ἐίτε τινὸς κρείττονος δυνάμεως γυμναζούσης τὸν ἀθλήτην, κὰι δεικνύουσης τῷ διαβόλφ ὅτι μηδὲ τῶν ἀληθῶς φροντίζει

χρημάτων · οὖτε αὖτὸς απήγγειλεν, οὖτε ἡμεῖς ἐγνωμεν, πλὴν ὅτι χρυσὸς ἦν ὁ φαινόμενος. ὁ δὲ ἀντώνιος τὸ μὲν πλῆθος ἐθαύμασεν, ὡς δὲ πῦρ ὑπερβάς, οὕτως αὖτὸν παρῆλθεν ὡς μηδὲ στραφῆναι · ἀλλὰ καὶ δρόμω σπουδάσαι τοσοῦτον ὧστε κρύψαι κὰι λαθεῖν τὸν τόπον.

Antonio contempló admirado la cantidad ( $\pi\lambda\eta\theta\circ\varsigma$ ) de oro arrojado en la calle; aunque se trate de un sustantivo abstracto, designa un objeto sensible concreto, el oro, como nos indica el contexto.

 Acontecimientos: θαυμάζω<sub>A2</sub> aparece referido a hechos prodigiosos, a milagros, en los textos siguientes:

ἐθαύμαζον [3² pl] DNS 1.4.25 καὶ γὰρ ἐλεγχόμενοι κἀκεῖνοι [οἱ Ἰουδαῖοι] παρὰ τῆς ἀληθείας καὶ μὴ δυνάμενοι πρὸς αὐτὴν ἀντιβλέπειν ἔπροφασίζοντο λέγοντες τί ποιεῖς σὺ σημεῖον, ἱνα δῶμεν καὶ πιστεύσωμέν σοι; τί ἐργάζη; [Jn 6.30]. καίτοι σημείων τοσούτων γενομένων, ὧστε λέγειν καὶ αὐτούς τί ποιοῦμεν, ὅτι οῦτος ὁ ἀνθρωπος πολλὰ ποιεῖ σημεῖα; [Jn 11.47]. νεκροὶ γὰρ ἡγείροντο, χωλοὶ περιεπάτουν, τυφλοὶ ἀνέβλεπον, λεπροὶ ἐκαθαρίζοντο, καὶ τὸ ὑδωρ οἶνος ἔγίνετο, καὶ ἀπὸ πέντε ἀρτων ἔκορέσθησαν πεντακισχιλίοι. καὶ οἱ μὲν πάντες ἐθαύμαζον καὶ προσεκύνουν τὸν κύριον... · μόνοι δὲ οἱ Φαρισαῖοι, εἰ καὶ λαμπρότερα ἡλίου φαινόμενα ἦν τὰ σημεῖα, ὅμως πάλιν ἔγόγγυζον ὡς ἀμαθεῖς καὶ ἔλεγον · διατί σὺ ἀνθρωπος ὢν ποιεῖς σεαυτὸν θεόν; [Jn 10.33], ἀφρονες καὶ τῶ ὀντι τυφλοὶ τὴν διάνοιαν.

Los que contemplan admirados los signos que realiza Jesús terminan adorando al Señor, tal como pone de manifiesto la secuencia -referida a un doble proceso- $\theta$ αυμάζω<sub>A2</sub> -- προσκυνέω; ésta refleja la diferencia entre la admiración (que puede dirigirse hacia cualquier persona, cosa o suceso que lo merezca) y la adoración, exclusivamente tributable a Dios. Entre estos dos lexemas, por tanto, se da una gradación: la adoración supone la admiración, pero no al revés.

ἐθαύμαζον [3\* pl] VA 80 (956 A) 'ίδοὺ πάρεισιν ὧδε ὑπὸ δαιμόνων πάσχοντες' · ἦσαν δε τινες ἐλθόντες πρὸς αὖτὸν ὑπὸ δαιμόνων ἐνοχλούμενοι, καὶ παραγαγών αὐτοὺς εἰς τὸ μέσον, ἔφη · 'ἢ ὑμεῖς τοῖς συλλογισμοῖς αὐτῶν, καὶ ἢ ἀν βούλησθε τέχνη ἢ μαγεία, ἐπικαλούμενοι τὰ εἴδωλα ἑαυτῶν, καθαρίσατε αὐτούς · ἢ, εἰ μὴ δύνασθε, κατάθεσθε τὴν πρὸς ὑμᾶς μάχην, καὶ ἀψεσθε τοῦ σταυροῦ τοῦ Χριστοῦ τὴν δύναμιν'. καὶ ταῦτα εἰπών, ἐπεκαλέσατο τὸν Χριστόν, ἐσφράγισε τε τοὺς πάσχοντας τῷ σημείῳ τοῦ σταυροῦ δεύτερον καὶ τρίτον. καὶ εὐθὺς ἔστησαν οἱ ἀνθρωποι ὁλόκληροι, σωφρονοῦντες καὶ εὐχαριστοῦντες τῷ κυρίῳ λοιπόν.

καὶ οἱ μὲν λεγόμενοι φιλόσοφοι **ἔθαύμαζον** καὶ ἄληθῶς ἐξεπλήττοντο ἔπὶ τῆ συνέσει τοῦ ἀνδρὸς καὶ τῷ γενομένῳ σημείφ · ...

Los griegos contemplan admirados el milagro obrado por Antonio, quedando estupefactos (ἐξεπλήττοντο); θαυμάζω se mueve en el ámbito de lo sensible, aunque a caballo con lo intelectual/emocional.

125 Como hemos indicado más arriba, el fuerte componente *admirativo* de θαυμάζω propicia irresistiblemente su transferencia al ámbito emocional; ello implica que, en los empleos en que no se encuadra definitivamente en este campo (lo que llamaremos θαυμάζω<sub>C</sub>), se presenta siempre en una posición intermedia, incluso, como hemos visto, en contextos cuya referencia física parece difícil de pasar por alto. Hay textos que nos ilustran más claramente este tránsito; por ejemplo, los siguientes:

θαυμάζεις την της κτίσεως τάξιν, καὶ την εἰς αὐτην της προνοίας χάριν, τοῦ τε νόμου τὰ ιέρὰ προστάγματα, ψάλλε τὸν ιη' καὶ τὸν κγ' [ψαλμόν]. θλιβομένους δὲ ορῶν, παρακάλει τούτους, ἐπευχόμενος καὶ λέγων αὐτοῖς τὰ ἐν τῷ ιθ' ψαλμῶ ἡήματα. ορᾶς σεαυτὸν ποιμαινόμενον καὶ εὐοδούμενον παρὰ τοῦ κυρίου, χαίρων ἐπὶ τούτω ψάλλε τὸν κβ'. οι ἔχθροὶ περὶ σέ, ἀλλὰ σὰ την ψυχὴν ἔπαίρων πρὸς θεὸν λέγε τὸν κδ', καὶ οψει τούτους 'ἁμαρτάνοντας διακενης' [cf. Sal 24.36].

El orden de la creación es un concepto abstracto, pero que deriva directamente de la experiencia visual sensible y está en estrecha relación con ella. Algo semejante sucede con el texto siguiente, aunque su referencia a la visión sensible se manifiesta más claramente gracias a la presencia cercana de lexemas pertenecientes a este campo, que revelan un paralelismo entre todos ellos:

**ἐθαύμασε** AC 16.23 τί, ἐὰν τοσούτων λαῶν συνελθόντων μία γένηται φωνή, λεγόντων τῷ θεῷ τὸ ᾿Αμήν; τίς γοῦν οὐκ ἐθαύμασε; τίς οὐκ ἔμακάρισε σε, <u>βλέπων</u> τὸν τοσοῦτον λαὸν ἐν ἑνὶ συνελθόντα τόπῳ; πῶς ἔχαιρον οἱ λαοὶ <u>βλέποντες</u> ἀλλήλους τὸ πρότερον ἐν διηρημένοις συνερχόμενοι τόποις; τοῦτο πάντας ηὐφρανε, κὰι μόνον τὸν διαβαλόντα ἐλύπησε.

126 De todas formas, en la práctica resulta imposible establecer una frontera nítida entre el campo sensible y el emocional en que actúa  $\theta\alpha\nu\mu\dot{\alpha}\zeta\omega$ , dada precisamente la naturaleza del sentimiento expresado por el lexema. La actividad espiritual es clara en todos los casos, dado que sin ella no puede darse la admiración: un ser irracional nunca será capaz de admirar.

## 127 Recapitulación: las principales relaciones clasemáticas de θαυμάζω<sub>A2</sub> son:

| θαυμάζω <sub>Α2</sub>   θεοποιέω  | θαυμάσαι <i>VA</i> 76 (949 B)   |
|-----------------------------------|---------------------------------|
| θαυμάζω <sub>Α2</sub> προσκυνέω   | εθαύμαζον [3° pl] DNS 1.4.25    |
| θαυμάζω <sub>Α2</sub> ἐκπλήττομαι | εθαύμαζον [3° pl] VA 80 (956 A) |
| θαυμάζω <sub>Α2</sub> ψάλλω       | θαυμάζεις <i>EMC</i> 17 (29 C)  |

## III.2.3 $THPE\Omega_{A2}$ 'vigilar'(2x)

128 La acción designada por  $\tau\eta\rho\epsilon\omega^{62}$  se trata de una acción visual muy concreta, claramente cargada de intencionalidad (que se traduce en *atención* constante) pero desprovista de carácter direccional; expresa por tanto una *mirada vigilante*, en sentido neutro. Los dos textos en que aparece ponen de manifiesto esta personalidad propia, al referirse siempre al *guardián* de un lugar público (la cárcel en el primero, el lugar sagrado del martirio de Pedro, en Roma, el segundo), lo cual le confiere a nuestro lexema un carácter cercano al tecnicismo:

τηρούμενος AF 25.\*\* ἡ ὁ τουτο μεμφόμενος τολμησάτω καὶ τὸν μέγαν ἀπόστολον Πέτρον αἰτιάσασθαι, ὅτι καἴτοι συγκλεισθεὶς καὶ τηρούμενος ὑπὸ στρατιωτῶν ἡκολούθησε τῷ καλοῦντι ἀγγέλῳ καὶ ἐξελθὼν ἀπὸ τῆς φυλακῆς καὶ διασωθεὶς υὄκ ὑπέστρεψε καὶ παραδέδωκεν ἑαυτόν, καίπερ ἀκούσας ὁ πεποίηκεν Ἡρῷδης.

τηροῦντα ΗΑ 37.1.4 αλλὰ μαθὼν ὁ Λιβέριος πρὸς μὲν τὸν τηροῦντα τὸν τόπον καὶ μὴ κωλύσαντα μεγάλως ἡγανάκτησεν, ...

De modo que podemos enunciar los rasgos significativos de τηρεω como /intencionalidad/ /vigilancia/.

## III.2.4 $\Pi APATHPEOMAI_{A2}$ 'espiar' (4x)

129 Este derivado de τηρέω por un doble procedimiento (preverbio  $\pi\alpha\rho\alpha$ – y modificación diatética con carácter expresivo) presenta en Atanasio un valor claramente diferenciado de la base léxica de que deriva; en efecto, presenta siempre el *carácter peyorativo* de una vigilancia realizada con mala intención, evitando ser detectado por el vigilado, y no sin recurrencia a medios injuriosos (μεθ' ὑβρεως); de hecho, su sujeto más propio es *el diablo*:

Perteneciente al campo de la visión -con el sentido que presenta en Atanasio- desde sus primeras apariciones en griego; cf. LIDDELL-SCOTT s.u.

παρετηρεῖτο VA 52 (917 C) Ο μεν οὖν διάβολος, ὡς ψάλλει Δαβίδ, παρητερεῖτο τὸν Ἀντώνιον, καὶ ἔτριζε κατ'αὐτοῦ τοὺς ὀδόντας · ...

Esta determinación característica del sujeto de παρατηρέομαι lo convierte en un lexema especialmente adecuado para designar la acción dolosa de los adversarios de Atanasio, a los que éste asemeja con el diablo:

παρατηρούμενος AC 17.40 ταῦτα γὰρ εἰ έλεγεν, ἐδυσώπει κὰμέ · ὥσπερ νῦν ἀδικεῖ, τὸν διαβόλου τρόπον ἀναλαβών, καὶ παρατηρούμενος τοὺς προσευχομένους ·διὸ καὶ ἐσφάλη παραγνοὺς τὸ τοῦ Δανιήλ · ... [Dn 6]

παρατηρούμενοι ICA 1 (13 A) διὸ καί, ὡς εἶπεν ὁ σωτήρ, μὴ συναγόντες μεθ' ἡμῶν, σκορπίζουσι [cf. Lc 11.23] μετὰ τοῦ διαβόλου, παρζατηρούμενοι τοὺς κοιμωμένους, ἱνα, τὸν ἰδιον ἰὸν τῆς ἀπωλείας ἔπισπείραντες, ἔχωσι τοὺς συναποθνήσκοντας ἕαυτοῖς.

παρατηρείται ΕΕπς 5.8.2 ώς γὰρ οἱ τότε κατὰ τοῦ Δανιήλ, οὕτω κὰὶ ὁ θαυμαστὸς Γρηγόριος νῦν τοὺς ἐν ταῖς οἰκίαις προσευχομένους διαβάλλει τῷ ἡγεμόνι κὰὶ τοὺς λειτουργοὺς μετὰ πάσης ὕβρεως παρατηρεῖται, ὡς ἐκ τῆς τοιαύτης βίας πολλοὺς μὲν ἀβαπτίστους κινδυνεύειν, πολλοὺς δὲ χωρὶς τῶν ἐπισκεπτομένων νοσεῖν κὰι οδύρεσθαι πικροτέραν τῆς νόσου τὴν τοιαύτην συμφορὰν ἡγουμένους.

Ello nos permite postular para παρατηρέομαι, además de los rasgos significativos del lexema del que deriva (/intencionalidad/ /vigilancia/) el de /hostilidad/.

#### CONCLUSIONES DEL CAMPO A II :

La primera conclusión que se desprende del análisis realizado es la diferencia existente entre los lexemas direccionales y los no-direccionales; los primeros constituyen, por así decirlo, el núcleo fundamental dentro de esta dimensión no-resultativa. Esto es así porque la /intencionalidad/ tiende a asociarse por su propia naturaleza a la /direccionalidad/, y por tanto los verbos que expresan una intención visual carente (al menos de forma expresa) del sema /direccional/ son menos numerosos. Hasta el punto de que, si  $\theta \alpha \nu \mu \dot{\alpha} \zeta \omega$ ,  $\theta \epsilon \omega \rho \dot{\epsilon} \omega$  y  $[\pi \alpha \rho \alpha] \tau \eta \rho \dot{\epsilon} \omega [-0 \mu \alpha t]$  carecieran de sus rasgos respectivos de /admiración/, /profundizatividad/ y /vigilancia/, no podríamos con toda probabilidad considerarlos intencionales; son estas características sémicas propias de cada uno de estos lexemas las que los dotan de ese carácter intencional. Así y todo, se trata de lexemas más próximos a la resultatividad que los direccionales; esto se manifiesta, sobre todo, en el régimen sintáctico que les suele acompañar, y también en

las relaciones lexemáticas que los textos nos han puesto de manifiesto para cada uno de ellos.

Los lexemas *direccionales*, sin embargo, surgen con una mayor espontaneidad, como lo pone de manifiesto su elevado número; y se prestan sin dificultad a formar compuestos verbales, algo tan propio de la lengua griega.

- Una simple ojeada a las ocurrencias de cada lexema direccional conduce a la convicción de que  $\beta\lambda\acute{\epsilon}\pi\omega$  constituye el protolexema direccional de este conjunto tan variado; presenta un frecuencia muy superior a todos los demás (exceptuando a  $\mathring{\alpha}\nu\alpha\beta\lambda\acute{\epsilon}\pi\omega$ , con un valor semántico peculiar).
- 132 Este hecho lexemático fundamental explica la preponderancia de  $\beta\lambda\epsilon'\pi\omega$  (y sus compuestos) sobre  $\delta\rho\alpha'\omega$  (y compuestos) en esta dimensión intencional direccional del campo de la visión sensible; esta preponderancia se manifiesta en dos datos:
  - a) Los compuestos de βλέπω son más numerosos (4: ἀναβλέπω, ἀποβλέπω, ἐμβλέπω y προσβλέπω) que los de ὁράω (2: ἀφοράω y ἐνοράω); y alguno de ellos, sobre todo ἀναβλέπω (también, en menor medida, ἀποβλέπω), gozan de una importancia relevante dentro del campo que nos ocupa.
  - b) Βλέπω y sus compuestos son empleados con mucha mayor frecuencia que δράω y los suyos: 23 empleos sobre 3 son elocuentes de por sí.

Estos datos nos permiten afirmar que βλέπω y sus compuestos constituyen la raiz verbal principal en Atanasio para expresar la intención visual direccional.

- 133 En aquellos lexemas susceptibles de ser transferidos al campo intelectual o sentimental, resulta a veces difícil discernir si algunas ocurrencias concretas se ciñen al ámbito de lo sensible o conllevan un cierto valor transferido. Este hecho reporta una dificultad de orden metodológico, pero su importancia real es muy pequeña, a nuestro juicio; y resulta no sólo inevitable sino también enriquecedora esta neutralización o "cruce de campos" en la mente del hablante, que (consciente o inconscientemente) emplea unos términos capaces de actuar en uno u otro campo. Y es un hecho que también pone de manifiesto lo cercano de ambos campos semánticos; no en vano, en el orden lexemático el campo de la intelección aparece como el resultado de la percepción sensorial (visual, auditiva...). Así lo evidencian, sin ir más lejos, algunas de las relaciones lexemáticas que ya hemos examinado: ὁράω<sub>A2</sub> -- νομίζω, ἀποβλέπω<sub>A2</sub> -- ἐπιστήμην λαμβάνω -- ἐπινοέω, etc.
- 134 En 3 de los lexemas examinados (βλέπω, ἀποβλέπω, ἀτενίζω) hemos descubierto un rasgo contextual frecuente en esta dimensión: en efecto, los tres son aptos

para expresar una *mirada imitativa*, como ya hemos visto. Rasgo éste especialmente adecuado para un lexema intencional, ya que una mirada intensa constituye el principio lógico para una posterior imitación de lo observado.

135 Hay que destacar en esta dimensión la fecundidad del preverbio εν- para formar compuestos; hemos hallado 3 (ἐνοράω, ἐμβλέπω y ἐνατενίζω). Si bien no tiene el mismo valor semántico en los tres casos (en el primero tiene valor *locativo*, equivalente a la preposición èν, mientras que en los dos últimos compuestos su valor es aspectual-durativo), sí que confiere a sus compuestos un idéntico comportamiento sintáctico, ya que todos presentan un régimen de Dativo.

Los compuestos sobre la raíz \*skep-, sin embargo, prefieren claramente el preverbio ἐπι-, si bien el valor de éste puede variar (intensivo en ἐπισκέπτομαι, protectivo en ἐπισκοπέω).

136 Βλέπω es, ya lo hemos visto, el protolexema de esta dimensión; hemos comprobado, por ejemplo, que puede actuar en lugar de ἐπισκέπτομαι con su mismo contenido semántico (cf. nº 108). Pero ello no impide la existencia de otros lexemas nomarcados secundarios, como lo es ἀναβλέπω respecto de ἀτενίζω, por ejemplo, ο ἐμβλέπω respecto de ἐνατενίζω. Y tampoco impide la aparición en esta dimensión del archilexema principal del entero campo semántico de la visión, que es οραω: hecho éste último que se explica perfectamente en términos de semántica estructural (empleo del término no-marcado en lugar del término marcado). En conclusión: aunque el archilexema es único, podemos hallar varios lexemas subordinados funcionando como términos no-marcados en diversos niveles significativos, sin que ello provoque confusión a la hora de estudiar el campo o una de sus dimensiones.

137 Hay un dato llamativo, que ya hemos comentado, pero sobre cuyo alcance queremos ahora detenernos brevemente; se trata del empleo (en nuestra opinión ocasional) de θεωρέω referido a la *percepción sensorial* indiferenciadamente (es decir, sin referirse de forma específica a la visión). Dejando aparte el hecho de que sea éste el lexema empleado, y no otro menos caracterizado, como podría parecer más normal (por ejemplo, ὁράω ο βλέπω)<sup>63</sup>, este sencillo dato nos indica que *el campo entero de la percepción visual puede llegar a constituir el "archicampo" de la percepción sensorial*, capaz de expresar, como término no-marcado, el inmenso abanico de percepciones

Sin duda (como ya hemos visto en el nº 117 y ss.) Atanasio emplea θεωρεω a causa del marcado carácter *profundizativo* de la percepción designada por este lexema.

sensoriales, sean o no visuales. La visión puede aparecer, respecto de los demás sentidos corporales ( $\alpha i \sigma \theta \eta' \sigma \epsilon i \varsigma$ ), el *archiconcepto* capaz de englobarlos a todos<sup>64</sup>.

- 138 No podemos dar por concluido el análisis de esta dimensión intencional del campo de la visión sensible en Atanasio sin hacer un breve pero interesante sumario de las relaciones entre los diversos lexemas que la componen, tal y como se deduce del análisis de los textos mismos. Nos basamos para ello en aquellos pares de lexemas que comparten un rasgo semántico concreto y difieren en otro (oposiciones equipolentes), así como en aquellos otros lexemas que presentan un rasgo definitorio que los distingue de otro de contenido semántico menos determinado, que se constituye por tanto en su término no-marcado (oposiciones privativas):
- ἀποβλέπω<sub>A2</sub> | ἀτενίζω<sub>A2</sub> + : este último lexema, determinado por el sema de la /intensidad/.
- ἐμβλέπω<sub>A2</sub> | ἐνατενίζω<sub>A2</sub> + : también, determinado éste último por la /intensidad/.
- ἀτενίζ $ω_{A2}$  | ἐνατενίζ $ω_{A2}$  + : determinado este lexema por la /fijación/65.
- θεωρέω<sub>A2</sub> | θαυμάζω<sub>A2</sub> + : unidos por la /no-direccionalidad/, forman una oposición privativa sobre el sema de la /admiración/, que θαυμάζω posee como propio mientras que θεωρέω no, pero que éste último puede expresar también<sup>66</sup>.
- σκοπέω<sub>A2</sub> + | προσβλέπω<sub>A2</sub> + : de comportamiento muy semejante, se diferencian por el sema de la /terminalidad/, que el primero contiene y el segundo no.
- Los siguientes pares de términos en oposición equipolente se forman sobre el sema de la /direccionalidad/, que opone a los lexemas entre sí (direccional | no-direccional):
  - \*  $χαίνω_{A2} + | θαυμάζω_{A2} + : unidos por la /admiración/.$
  - \* ἀτενίζ $ω_{A2}$  + | θεωρέ $ω_{A2}$  + : unidos por la /intensidad/.
  - \* ἐνορά $ω_{A2}$  + | θεωρέ $ω_{A2}$  + : unidos por la /profundizatividad-inclusividad/, rasgos muy semejantes entre sí.

Es el mismo hecho que subyace en el refrán castellano "ojos que no ven, corazón que no siente".

Hemos visto además cómo esta diferencia semántica produce a su vez una relación extensional (aspectual) entre ambos lexemas, fundada en su diferente duración relativa.

<sup>66</sup> Cf. supra nuestro análisis de θεωρήσας VA 87 (965 B), en el nº 115.

#### IV - LA DIMENSIÓN III

"La dimensión III representa la 'percepción visual' del objeto; en consecuencia, los lexemas que la componen son netamente transitivos. Con ella se cierra la estructura dimensional del campo de 'ver'; y de acuerdo con esta posición final en el mismo, sus lexemas expresan el aspecto secuencial resultativo, respecto de los de la dimensión II"1.

En el corpus Athanasianum son cinco los lexemas que integran esta dimensión (ὅράω, βλέπω, θεάομαι, προβλέπω y συνοράω); pero de ellos los fundamentales son dos: ὁράω y βλέπω, que ya hemos encontrado en la dimensión I y en la dimensión II. En la primera de estas dimensiones estaban caracterizados por el clasema de la estaticidad, y presentaban un empleo absoluto; en la dimensión II se veían ya afectados² por el clasema de la dinamicidad, realizado como intencional no-resultativo. Ahora los encontramos caracterizados por ese mismo clasema de la dinamicidad, pero realizado como resultativo, lo cual les confiere un comportamiento sintáctico característico caracterizado fundamentalmente por la transitividad³.

Nos hallamos ahora con uno de los puntos importantes que, como *Leitmotiv*, han de recorrer todo nuestro estudio y reflejarse en sus conclusiones:  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega$  y  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega$  ¿en qué se diferencian realmente, si es que se diferencian semánticamente en algo? Un vistazo diacrónico a toda la historia de la lengua griega nos indica que uno  $(\delta\rho\dot{\alpha}\omega)$  es más antiguo que el otro  $(\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega)$ , y que éste ha de terminar desplazando casi totalmente al primero. Sí, pero en este largo período histórico en que ambos coinciden "a pleno rendimiento" (y presentando ambos en ocasiones características propias de un *archilexema*), ¿en qué consiste su diferencia semántica? A modo de síntesis introductoria a este capítulo, podemos afirmar que en Atanasio se articulan en una oposición privativa en la que el término no-caracterizado  $(\delta\rho\dot{\alpha}\omega)$  funciona como archilexema principal y puede por tanto ser empleado con el valor de  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega$ :

<sup>1</sup> GARCÍA HERNÁNDEZ 1976 p. 101.

Sobre todo  $βλέπω_{A2}$ ; ya veíamos que el empleo de  $δράω_{A2}$  es meramente testimonial, casi inexistente.

<sup>3</sup> Cf. DE BOEL 1987, 20.

# percepción visual intelectual | sensitiva $^4$ (ὁράω) - | (βλέπω) +

Oραω, el lexema más importante del campo semántico (es con mucho el más empleado por Atanasio, y actuando muchas veces como término sin caracterizar se constituye como archilexema del campo), presenta unos empleos que en  $\beta\lambda \acute{\epsilon}\pi\omega$  no se dan, como quedará especificado más adelante; pero  $\beta\lambda \acute{\epsilon}\pi\omega$  ha experimentado ya el cambio de significado que consideramos fundamental cara a su evolución posterior en griego moderno: sin abandonar la dimensión II, que ocupaba en griego clásico<sup>5</sup>, lo encontramos también a pleno rendimiento en la dimensión III como verbo transitivo netamente perceptivo. Así se coloca en la posición necesaria para desplazar a οραω de su condición de archilexema, tendencia que, aunque lenta, se terminará verificando posteriormente<sup>6</sup>.

### IV.1 $B\Lambda E\Pi\Omega_{A3}$ 'ver sensorialmente' $(96x)^7$

141 Nos hallamos con una acepción importante de  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega$ , sobre todo por la frecuencia estadística de sus apariciones; cosa normal, por otro lado, ya que el empleo más usual para un lexema perceptivo es aquel que expresa la plena realización de la

7 Cf Sánouez Navanno 1003- 406 407

Bλέπω se constituye así como término marcado mediante un sema negativo: la "noracionalidad", es decir, que expresa una actividad visual que no necesariamente implica una actividad racional (al contrario que δράω cuando se presenta en oposición a βλέπω). Pero δράω, como veremos en su momento, puede actuar como término neutro de la oposición. "Puede haber casos en que el elemento distintivo es negativo, es decir, consiste en algo que se sustrae del término no-caracterizado" (Ruipérez 1954, 7).

<sup>&</sup>quot;D'une façon generale le verbe βλέπω traduit l'idée de 'regarder vers, braquer son regard sur'. Des lors il tient la place du présent δράω, dont le regime est anciennement précédé d'une preposition et qui, après Homère, n'est plus attesté dans le sens de 'regarder vers'" (Prévot 1935 p.259); es decir, que el empleo en época posthomérica de βλέπω había ya desplazado a δράω de la dimensión II (en la que este funcionaba originalmente), por lo que éste se emplea ya exclusivamente en la III.

<sup>&</sup>quot;It is a well known fact that in the modern Greek language the verb  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega$  is used as the present form corresponding with the aorist  $\epsilon \delta \omega$  ( $\epsilon \delta \omega$ ), thus carrying the general denotation 'to see'. It is so used in the standard literary  $\delta \eta \mu \omega \tau \kappa \eta$ ... It has thus replaced the classical Greek  $\delta \rho \omega$ , that now only seems to be found in the most archaic forms of the puristic language ( $\kappa\alpha\theta\alpha\rho\epsilon\nu\omega\omega\omega$ ) and in the Tsaconic dialect of the Peloponnese" (Thordarson 1971, 108). DE Boel 1987 (27) explica el tránsito del sentido intencional al no-intencional a partir de los empleos durativos de los lexemas intencionales: "c'est précisément l'impossibilité de distinguer nettement le sens intentionnel du sens non-intentionnel des formes duratives, qui explique la transition fréquente de verbes purement intentionnels vers un sens perceptif: ainsi, le verbe  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega$ , qui est en attique strictement intentionnel, en vient à exprimer dans la  $\kappa\omega\nu\eta$  la notion réceptive de 'voir' ".

percepción visual. Su análisis, por tanto, arrojará una poderosa luz acerca del carácter específico del lexema que nos ocupa.

142 Las notas definitorias de  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{A3}$  son: /resultatividad/ /carácter animado/ /visión subjetiva/ /exclusividad/.

El régimen es siempre transitivo; no en vano la transitividad constituye una característica fundamental de los lexemas resultativos en el campo de la percepción sensorial<sup>8</sup>. En cuanto a la morfología, es interesante señalar ya desde ahora que  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{A3}$  presenta siempre el tema de infectum; y no podemos dejar de comentar tampoco la absoluta superioridad numérica de las formas no-personales (concretamente, del participio) sobre las personales<sup>9</sup>.

143 El significado que atribuímos a βλέπω<sub>A3</sub> (ver sensorialmente), y que con razón puede ser tachado de tautológico, creemos que se justifica por su oposición a ὅράω<sub>A3</sub>, que cuando actúa como término caracterizado en oposición a βλέπω conlleva el matiz claro de "ver (sensorialmente) y comprender". Quizá, para una mayor claridad podríamos decir "visión animal" / "visión humana": la segunda implica a la primera, pero no viceversa. El texto clave que nos lleva a hacer esta afirmación es el siguiente, del tratado Contra Gentes 10:

βλέπει CG 31.8 y βλεπόμενα CG 31.9 Πρῶτον μὲν οὖν οὖ μικρὸν γνώρισμα τοῦ λογικὴν εἶναι τὴν τῶν ἀνθρώπων ψυχὴν ἐκ τοῦ πρὸς τὰ ἄλογα διαλλάττειν αὐτήν · διὰ τοῦτο γὰρ ἐκεῖνα μὲν ἄλογα καλεῖν ἡ φύσις εἶωθεν, ἐπειδὴ τῶν ἀνθρώπων τὸ γένος ἐστὶ λογικόν · ἔπειτα δὲ καὶ τοῦτο πρὸς ἀπόδειξιν οὖ τὸ τυχὸν ὰν εἶη, ἐκ τοῦ μόνον τὸν ἄνθρωπον τὰ ἔξωθεν ἑαυτοῦ λογίζεσθαι, καὶ ἐνθυμεῖσθαι τὰ μὴ παρόντα, καὶ πάλιν ἐπιλογίζεσθαι καὶ κρίσει τὸ κρεῖττον τῶν λογισμῶν αιρεῖσθαι · τὰ μὲν γὰρ ἄλογα μόνα τὰ παρόντα βλέπει, καὶ πρὸς μόνα τὰ ἐν ἀρθαλμοῖς ὁρμῷ, κὰν μετὰ ταῦτα τὴν βλάβην ἐχῃ. ὁ δὲ ἀνθρωπος οὐ πρὸς τὰ βλεπόμενα ὁρμῷ, ἀλλὰ τῷ λογισμῷ τὰ διὰ τῶν ἀρθαλμῶν ὁρώμενα κρίνει · πολλάκις γοῦν ὁρμήσας κεκράτηται τῷ λογισμῷ · κὰι λογισάμενος, πάλιν ἐπελογίσατο, καὶ αἰσθάνεται ἑκαστος, εἶ τῆς ἀληθείας γένοιτο φίλος, ὅτι ἄλλος παρὰ τὰς σωματικὰς αἰσθήσεις ἐστὶν ὁ τῶν ἀνθρώπων νοῦς.

<sup>8</sup> Voz activa : Ac (implícito 6x), 67x; Completiva de participio: 13x; Doble Ac:1x. Voz media : 17x.

Formas personales: 26x (voz pasiva, 1x); formas no-personales: 71x (infinitivo, 6x [act., 4x; med., 2x]; participio: 65x [act., 51x; med., 14x]).

Por lo cual retomamos casi al pie de la letra la exposición realizada en SÁNCHEZ NAVARRO 1993a, loc.cit.

En este texto nuestro autor está haciendo una comparación entre los seres irracionales y los racionales, para con ello ilustrar el hecho de la espiritualidad del alma. El texto habla por sí mismo:

- τὰ ἄλογα μόνα τὰ παρόντα βλέπει: el verbo denota una actividad visual exclusivamente sensorial, la única de que son capaces τὰ ἄλογα, según se dice explícitamente mediante el adjetivo μόνα. Βλέπω es aquí un resultativo total, en el que culmina el proceso de la visión animal sin dar lugar a procesos posteriores.
- ο δε ἀνθρωπος οῦ προς τὰ **βλεπόμενα** δρμ $\hat{\mathbf{q}}$ : el verbo βλέπω es perfectamente predicable del hombre, pero el hombre no se detiene ahí. Βλέπει, pero esta actividad meramente sensorial no es la que determina su "δρμή", al contrario que en los animales.
- ἀλλὰ τῷ λογισμῷ τὰ διὰ τῶν ὀφθαλμῶν δρώμενα κρίνει: esta proposición nos parece clave para la correcta comprensión de la oposición privativa

en esta dimensión. La acción de  $\delta\rho \widehat{\alpha}v$  es una acción que llega al  $\lambda o \gamma \iota \sigma \mu o' \varsigma$ ; y éste, una vez recibida esa información, es el que determina la acción, tras realizar un minucioso discernimiento (κρίσις).

La conclusión que podemos sacar en este punto es sencilla pero clara, y la podemos enunciar como sigue: "τὰ ἄλογα βλέπει, ἀλλ' οὐχ ὁρῷ"; por el contrario, "ὁ ἄνθρωπος βλέπει καὶ ὁρῷ".

144 Los empleos de βλέπω en esta dimensión nos confirman en lo dicho (aunque el único texto definitivo es βλέπει CG 31.8, ya transcrito); para comprobarlo nos sirven las siguientes perícopas:

βλέποι CG 8.22 οἷον δὲ ἐί τις, ἐις βυθὸν καταδύς, μηκέτι μὲν βλέποι τὸ φῶς, μηδὲ τὰ ἐν τῷ φωτὶ φαινόμενα, διὰ τὸ τῶν ἀφθαλμῶν αὐτοῦ πρὸς τὸ κάτω νεῦμα, κὰι τὴν τοῦ ὕδατος ἐπικειμένην ἐπίχυσιν αὐτῷ · μόνα δὲ τὰ ἐν τῷ βυθῷ αἰσθομενος, νομίζοι μηδὲν πλέον ἐκείνων εἶναι, ἀλλ' αὐτὰ τὰ φαινόμενα αὐτῷ τῶν ὀντων εἶναι τὰ κύρια · οὕτω κὰι ... καταδύντες [οἱ ἀνθρωποι] εἰς τὰς τῶν σαρκῶν ἐπιθυμίας κὰὶ φαντασίας ... τὰ φαινόμενα θεοὺς ἀνετυπώσαντο.

En éste texto hallamos varias relaciones lexemáticas interesantes:

- la oposición privativa βλέπω<sub>A3</sub> + | αἶσθανομαι A -.
- la secuencia intrasubjetiva αισθάνομαι A -- νομίζω.

• la relación causativa φαινομαι .- αισθανη.

βλέπη CG 36.10 τίς, ἰδὼν χειμῶνα παραχωροῦντα ἔαρι, καὶ ἔαρ θέρει, καὶ θέρος μετοπώρω, καὶ ὅτι ἐναντία ὄντα ταῦτα τῆ φύσει · τὸν μὲν γαρ ψύχει, τὸ δὲ καίει, τὸ δὲ τρέφει, τὸ δὲ φθίνει ... · οὖκ ἀν ἐννοήσειεν ὅτι ἔστί τις κρείττων τούτων, ὁ τὴν ἰσότητα παρέχων πᾶσι καὶ κυβερνῶν τὰ πάντα, κὰν μὴ βλέπη τοῦτον;

βλέπη DI 32.3.10 ἔπεὶ κὰι τυφλὸς ἔὰν μὴ βλέπη τὸν ἡλιον, ἄλλὰ κὰν τῆς ὑπ'αὐτοῦ γενομένης θέρμης ἄντιλαμβανομενος, οἶδεν ὅτι ἡλιος ὑπὲρ γῆς ἔστιν. οὑτως κὰι οἱ ἄντιλέγοντες εἰ κὰι μήπω πιστεύουσιν, ἄκμὴν τυφλώττοντες περὶ τὴν άληθείαν, αλλὰ κὰν ἕτέρων πιστευόντων γινώσκοντες τὴν δύναμιν, μὴ ἀρνείσθωσαν τὴν τοῦ Χριστοῦ θεότητα καὶ τὴν ὑπ'αὐτοῦ γενομένην ἀνάστασιν.

De nuevo hallamos una relación lexemática interesante.

en la que ἀντιλαμβάνω<sup>11</sup> funciona como término no-marcado del campo de lo sensorial y actúa concretamente en el ámbito del tacto, como se deduce del sustantivo θέρμη.

βλέπωμεν CG 38.22 καὶ γὰρ καὶ τὴν ἐν τῷ σώματι τῶν μελῶν πρὸς ἑαυτὰ συμφωνίαν ὁρῶντες, ὅτι οὐ μάχεται ὁ ἀφθαλμὸς τῷ ἄκοῷ, οὐδὲ ἥ χεὶρ τῷ ποδὶ στασιάζει ..., ἐννοοῦμεν ἔκ τούτου πάντως εἶναι ψυχὴν ἐν τῷ σώματι τὴν τούτων ἡγεμονεύουσαν, κὰν μὴ βλέπωμεν αὐτήν. οὕτως ἐν τῷ τοῦ παντὸς τάξει καὶ άρμονία τὸν τοῦ παντὸς ἡγεμόνα νοεῖν ἀνάγκη θεόν, καὶ τοῦτον ἑνα καὶ οὐ πολλούς. καὶ ἡ τάξις δὲ αὐτή ... οὐ πολλούς ἄλλ' ἑνα τὸν αὐτῆς ἀρχοντα καὶ ἡγεμόνα δείκνυσι λόγον.

Éste es también el sentido de  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega$  algunas veces que aparece en participio de la voz media:

βλεπομένων CG 8.6 μαθοῦσα γὰρ [ἡ ψυχὴ] διαφορὰς ἡδονῶν καὶ ζωσαμένη τὴν τῶν θείων λήθην, ἡδομένη δὲ κὰι πρὸς τὰ τοῦ σώματος πάθη κὰι πρὸς μόνα τὰ παρόντα καὶ τὰς τούτων δόξας ἀποβλέπουσα, ἐνόμισε μηδὲν ἔτι πλέον εἶναι τῶν βλεπομένων, ἄλλὰ μόνα τὰ πρόσκαιρα κὰι τὰ σωματικὰ εἶναι τὰ καλά.

11

<sup>&#</sup>x27;Percibir': architevema del campo sensorial procedente del émbite del tecto

**βλεπομένην y βλεπομένοις CG 34.10** ψυχὴν γὰρ ἆθάνατον ε΄χοντες [οἱ τοῖς ἀψύχοις θρησκεύοντες] καὶ μὴ *βλεπομένην* αὐτοῖς, τὸν θεὸν ἐν τοῖς *βλεπομένοις* καὶ θνητοῖς ἀπεικάζουσιν.

En estos dos textos aparece bien delimitado, por su relación con βλέπω, lo que es susceptible de βλέπεσθαι: τὰ πρόσκαιρα<sup>12</sup>, τὰ σωματικά y τὰ θνητά. Es decir, lo sensible. Mientras que, por el contrario, el alma inmortal (ψυχὴ ἀθάνατος) es imperceptible por la vista (μὴ βλεπομένη).

145 Consideramos suficientemente ejemplificado con esto lo que anteriormente hemos afirmado; sólo nos resta señalar cómo en βλέπωμεν CG 38.22 (cf. supra) podemos apreciar de nuevo el contraste entre ὁράω y βλέπω: el primero designa una actividad sensorial pero con un valor intelectual que da pie a que la acción se prolongue en el pensamiento (ἐννοέω); por el contrario, βλέπωμεν designa exclusivamente la actividad sensorial.

146 Carácter /restrictivo-exclusivo/ de  $βλέπω_{A3}$ : está muy unido a su descripción como /visión animal/. Hay veces en que el sujeto de la acción de "ver", aunque ve, capta sólo una parte de la realidad y no toda; de ahí que, pese a "ver", "niegue" o "no crea" (cf. las relaciones lexemáticas ya señaladas) un objeto o un hecho íntimamente ligado al que se le presenta a los ojos. Vamos a ver algunos casos; el primer texto, el más claro de todos, nos presenta esa /exclusividad/ léxicamente expresada mediante el adverbio μονον, que modifica directamente a βλέπων, y confirmada por la secuencia

βλέπων 4ΕS 20 (668 Β) Εκάτερον οὖν δῆλον ἀν εἰη λοιπόν, ὅτι ὁ τὸν κύριον ορῶν τὰ περὶ ἑαυτοῦ διαλεγόμενον, ἐὰν μὲν τὰ σωματικὰ αὖτοῦ μόνον βλέπων καὶ μὴ πιστεύων λέγοι · πόθεν τούτῳ ἡ σοφία αὕτη; [Μτ 13.54] αμαρτάνει μὲν καὶ ὡς εἰς υἱὸν ἀνθρώπου βλασφημεῖ · ἀλλ ΄ὁ ὁρῶν αὐτοῦ τὰ ἐργα τὰ πνεύματι ἁγίῳ γινόμενα καὶ λέγων τὸν τοιαῦτα ποιοῦντα μὴ εἶναι θεὸν καὶ τοῦ θεοῦ υἱόν, ἀλλὰ τῷ Βεελζεβοὺλ αὐτὰ ἐπιγράφων φανερῶς βλασφημεῖ, ἀρνούμενος αὐτοῦ τὴν θεότητα.

<sup>12</sup> Lo 'temporal', opuesto a lo 'eterno'; así nos lo descubren estos textos de la 1ª *Oratio contra Arianos;* en el primero se opone además lo mortal ('θνητόν') a lo eterno ('ἀθάνατον'), mientras que el segundo opone lo mortal a lo espiritual ('πνευματικά'):

<sup>1</sup>CA 48 (112 A) Ποία οὖν πάλιν προκοπὴ τῷ ἀθανάτω προσλαβόντι τὸ θνητόν; ἡ ποία βελτίωσις τῷ αἰωνίῳ ἐνδυσαμένῳ τὸ πρόσκαιρον;

<sup>1</sup>CA 55 (128 B) η τί δμοιον τῶν αἰωνίων καὶ πνευματικῶν τὰ πρόσκαιρα καὶ τὰ

En el siguiente hallamos al secuencia

βλέποι DI 40.6.48 εἰ δὲ τὸν... θεὸν... τὰ ἰθνη σέβουσι, διὰ τί μὴ γινώσκουσι [οἱ Ἰουδαῖοι], μᾶλλον δὲ διὰ τί ἑκόντες παρορώσιν, ὅτι ὁ ... κύριος ἐπέλαμψε τῷ οἰκουμένῃ κὰι ἐπεφάνη σωματικῶς αὐτῷ ...; ὅμοιον δὲ πάσχουσιν, ὡς εἰ τις παραπεπληγὼς τὴν διάνοιαν, τὴν μὲν γῆν φωτιζομένην ὑπὸ τοῦ ἡλιου βλέποι, τὸν δὲ ταύτην φωτίζοντα ἡλιον ἀρνεῖται¹³.

Se trata del mismo hecho que subyace en el texto siguiente:

A diferencia de los consejeros del Faraón, que supieron reconocer el dedo de Dios al ver las señales realizadas por Moisés, los escribas y fariseos atribuyeron a Belzebú las obras de Jesús.

147 Todo lo cual no quiere decir que el conocimiento sensorial designado por  $\beta\lambda \acute{e}\pi\omega$  sea falible por naturaleza; más bien habrá que decir que es el *sujeto* el que no sabe apreciar bien ese contenido percibido, dado que una recta intención puede adquirir

Por otra parte, el contexto nos da una clara indicación acerca del carácter específico de βλέπω<sub>A3</sub> en Atanasio: un hombre puede 'βλέπειν' aunque se halle *mentalmente disminuido* (παραπεπληγὼς τὴν διάνοιαν), circunstancia en la que el autor emplea βλέπω y no ὁράω. Éste dato concuerda con el valor fundamental de βλέπω<sub>A3</sub> (/visión animal/) que hemos expuesto más arriba, frente a ὁράω<sub>A3</sub>.

verdaderas certezas mediante la visión, como revela el siguiente texto de la Vita Antonii, que expresa la relación secuencial

# βλεπωΑ3 - - ουκ αμφιβαλλω:

βλέπων VA 79 (953 Β¹), 79 (953 Β³) [Verba Antonii] 'πότε γὰρ οὕτω θεογνωσία ἐξέλαμψεν; ἢ πότε οὕτω σωφροσύνη καὶ ἀρετὴ παρθενίας ἐφάνη; ἢ πότε οὕτως ὁ θάνατος κατεφρονήθη εἰ μὴ ὅτε ὁ σταυρὸς τοῦ Χριστοῦ γέγονε; τοῦτο δὲ οὖδὲὶς ἀμφιβάλλει βλέπων τοὺς μάρτυρας διὰ τὸν Χριστὸν καταφρονοῦντας τοῦ θανάτου, βλέπων τὰς τῆς ἐκκλησίας παρθένους διὰ τὸν Χριστὸν καθαρὰ καὶ ἀμίαντα τὰ σώματα φυλάττουσας'.

Incluso, podemos hallar en una sola perícopa los dos sentidos de βλέπω, como en el texto siguiente, donde volvemos a hallar la secuencia βλέπω<sub>A3</sub> -- [δμως] οὖ (μὴ) πιστεύω:

βλέποντες ΗΑ 58.1.27 y ΗΑ 58.1.28 Ταῦτα [τὰ θαυμάσια] βλέποντες ε΄Ελληνες μὲν ἐφοβήθησαν κὰι οὐδὲν πλέον ἔτόλμησαν, ᾿Αρειανοὶ δὲ οὐδὲ οὕτως ἢσχύνθησαν, ἀλλ' ὡς Ἰουδαιοι σημεία βλέποντες οὐκ ἐπίστευον οἱ ἀπιστοι. μᾶλλον γὰρ ἐσκληρύνοντο κατὰ τὸν Φαραὼ τὰς ἐλπίδας ἔχοντες καὶ αὐτὸι κάτω που κείμενας ἐν τῷ βασιλεί κὰι ἐν τοῖς εὐνούχοις αὐτοῦ.

En el primero de los dos casos la visión desemboca de forma natural en el *temor*, mientras que en el segundo hallamos de nuevo la paradoja de la increencia a pesar de la visión; paradoja que tiene su origen en el *sujeto*, y que dota al lexema de un carácter netamente *subjetivo*, como ya hemos indicado en las notas definitorias.

148 El sustantivo έργον parece estar en Atanasio estrechamente ligado al campo de la vista; así, se nos presenta como complemento de βλέπω en:

βλέποντες 2CA 39 (229 C) ... καὶ Μανιχαίους λοιπὸν ζηλοῦσιν οἱ ἀθλιοι [Αρειανοί]. κακεῖνοι γάρ, τὰ μὲν ἔργα τοῦ θεοῦ βλέποντες, ἀρνοῦνται<sup>14</sup> αὐτὸν τὸν μόνον ὀντα καὶ ἀληθινὸν θεόν, ἑτερον δὲ ἑαυτοῖς ἀναπλάσσουσιν, οδ μήτε ἔργον, μήτε τινὰ μαρτυρίαν ἀπὸ τῶν θείων λογίων δεικνύειν δύνανται.

La referencia de ἔργον al ámbito sensible aparece reforzada por su relación directa con δεικνύειν, poco después.

De nuevo hallamos la relación βλέπω<sub>λ 3</sub> — [ὅμως] ἀρνέομαι.

βλέποντες 4ΕS 22 (673 Β) ἐδικαίωσαν γὰρ [οἱ πνευματόμαχοι] ἔξ ἑαυτῶν κὰι Σοδομίτας · καὶ νενικήκασι μὲν τὴν Ἑλλήνων ἀγνωσίαν, ὑπερβάλλουσι δὲ κὰι τῶν μάγων τοῦ Φαραὼ τὴν ἀλογίαν, κὰι πρὸς μόνους τοὺς Αρειομανίτας ἔχουσι τὴν σύγκρισιν, ἀλλήλοις εἰς τὴν αὐτὴν ἀσέβειαν συμπίπτοντες. Ἰουδαῖοι μὲν γὰρ βλέποντες διὰ τοῦ υἱοῦ τὰ τοῦ πατρὸς ἐργα, τῷ Βεελζεβοὺλ ἀνατιθέασιν αὐτά · ᾿Αρειανὸι δὲ, ...

Esta relación semántica de  $\epsilon \rho v$ ov con el campo de la visión aparece clara en la precisión que se hace en el texto siguiente, poco después de dos empleos de  $\beta \lambda \epsilon \pi \omega$  que llevan este sustantivo como complemento; aquí hallamos la interesante oposición equipolente

ἔργον + Ι ἀκοή +,

en la que el primero de los dos términos hace referencia evidente a la visión :

βλεπουσι ΕΑΙ 16 (573 Β) Οὐκοῦν κατὰ τοῦτο κὰι Μανιχαίοις οἱ θαυμαστοὶ [Άρειανοὶ] λοιπὸν προσετέθησαν. κὰι γὰρ κἄκεῖνοι μόνον ἄχρις ὀνόματος ἀγαθὸν θεὸν ὀνομάζουσι, κὰι ἔργον μὲν αὐτοῦ οὐτε βλεπόμενον οὐτε ἀόρατον δεικνύειν δύνανται · τὸν δὲ ἀληθινὸν κὰι ὀντως ὄντα θεὸν τὸν ποιητὴν οὐρανοῦ κὰι γῆς κὰι πάντων τῶν ἀοράτων ἀρνούμενοι, παντελῶς εἰσι μυθολόγοι. τοῦτο δὲ κὰι οὖτοι πάσχειν μοι δοκοῦσιν οἱ κακόφρονες. τοῦ γὰρ ἀληθινοῦ λόγου καὶ μόνου ὀντος ἐν τῷ πατρὶ τὰ ἔργα βλέπουσι, κὰι τοῦτον μὲν ἀρνοῦνται 15, ἀλλον δὲ ἑαυτοῖς ἀναπλάττονται λόγον, ὁν οὐτε ἐξ ἔργων οὐτε ἔξ ἀκοῆς ἀποδεικνύειν δύνανται · εἰ μὴ ἀρα σύνθετον τὸν θεὸν ὡς ἀνθρωπον λαλοῦντα κὰι ἀμείβοντα τοὺς λόγους, κὰι πάλιν οὕτω νοοῦντα κὰι σοφιζομενον ὑπονοοῦντες μυθολογοῦσιν · οὖχ ὁρῶντες εἰς ὁσην ἀλογίαν ταῦτα λέγοντες ἐκπεπτώκασιν.

- 149 Tal como es propio de la dimensión III, que expresa la plena percepción visual, con frecuencia hallamos a  $\beta\lambda\acute{\epsilon}\pi\omega_{A3}$  como primera etapa de un proceso que culmina en una acción de tipo espiritual; esta puede ser:
- intelectual ingresiva (ἐπιγινώσκω, νομίζω):

βλέποντες ΕΑD 4 (1076 D) Ταῦτα δὲ [τὰ σημεῖα ἐν τῷ εὐαγγελίῳ] γέγονε, καὶ οὐδείς, ώσπερ νῦν οἱ Ἀρειανοὶ τολμῶσι, διελογίσατο εἰ δεῖ σαρκωθέντι τῷ λόγῳ πείθεσθαι · ἀλλὰ καὶ ἀνθρωπον βλέποντες

<sup>15</sup> Cf. la nota anterior.

έπεγίνωσκον αὐτὸν ὄντα δημιουργὸν αὖτῶν · καὶ ἀνθρωπίνης φωνῆς ἀκούοντες, οὐ διὰ τὸ ἀνθρώπινον ἔλεγον ὅτι ὁ λόγος κτίσμα ἐστίν · ὰλλὰ καὶ μᾶλλον ἔτρεμον, καὶ οὐδὲν ἦττον ἔγίνωσκον ἡ ὅτι ἔκ ναοῦ ἁγιόυ ἐφθείγγετο.

βλέποντες ΕΑD 7 (1081 A) κὰι οὖτε τὸν ναὸν βλέποντες [οἱ Ἰουδαῖοι] ἐκ λίθων ἐνόμιζον καὶ τὸν ἐν αὖτῷ ναῷ λαλοῦντα κύριον εἶναι κτίσμα, οὖτε τὸν ναὸν ἐξουθενοῦντες ἀπερχόμενοι μακρὰν προσεκύνουν · ...¹6

Esa acción intelectual ingresiva puede estar expresada también por lexemas transferidos del campo sensible, como nos indica en el texto siguiente la relación

βλέπω
$$_{A3}$$
 -- ἔρχομαι εἰς αἰσθησιν $_{B}$ ,

en la que la percepción intelectual está expresada por el archilexema -transferido- de la percepción sensorial (ἐλθεῖν εἰς αἰσθησιν = αῖσθανεσθαι):

βλέποντες DI 43.3.18 [add. d] την μεν οὖν διδασκαλίαν ἔποιεῖτο [ὁ θεὸς] ἔγείρων νεκροὺς κὰι τυφλοῖς χαριζομενος τὸ βλέπειν. (...) οὕτω γὰρ ὁν οὖκ ηθέλησαν ἐκ τῆς κτίσεως γιγνώσκειν θεόν, τοῦτον ἔκ τῶν ἔργων ὧν ἔποιει ὁ Σωτηρ ταχέως ἔμανθανον οἱ ἀνθρωποι · δόσω γὰρ ἔγγὺς εἶχον τῶν οφθαλμῶν την διδασκαλίαν γιγνομένην αὖτοῖς. ἔξ ἀνάγκης γὰρ βλέποντες τὰ γιγνομενα ταχέως ἔλθεῖν εῖς αἴσθησιν ἔδυναντο.

• Intelectual resultativa ( $\vec{0i}\delta\alpha$ ):

βλέπων 3CA 14 (349 C) καὶ ὁ βλέπων δὲ ἀγγέλων ὁπτασίαν οἶδεν, ὅτι τὸν ἀγγελον εἶδε, καὶ οὐ τὸν θεόν.

βλέπων 3CA 47 (424 A) ὁ γοῦν Ἐλισσαῖος, βλέπων τὸν Ἡλίαν, οἶδε καὶ πῶς ἀνελήφθη · ἀλλὰ καίπερ γινώσκων, ὅμως τῶν ὑιῶν τῶν προφητῶν νομιζόντων τὸν Ἡλίαν εἰς εν τῶν ὀρέων ὑπὸ τοῦ πνεύματος ἐρρίφθαι, αὐτὸς τὴν μὲν ἀρχὴν γινώσκων ὁ ἑώρακεν ἐπειθε τοὺς ἀνδρας · βιαζομένων δὲ ἐκείνων, σεσιώπηκε καὶ συνεχώρησεν ἀπελθεῖν.

• emotiva (θαυμάζω, γελάω, χαίρω, γογγύζω, πτήσσω, φοβεόμαι, δυσωπέομαι, κατασπάζομαι). Cf. las relaciones lexemáticas detalladas infra (nº 157) y las referencias correspondientes.

<sup>16</sup> También βλέπω<sub>A3</sub> -- νοέω; cf. *infra* (n° 153) βλεπόμενον *VA* 66 (937 A).

149b Hay un texto en el que hallamos la secuencia

secuencia que nos recuerda aquella mirada que lleva a la imitación frecuente en  $\beta\lambda\acute{\epsilon}\pi\omega_{A2}$  (cf. ibid., nº 85). Veámoslo:

βλέποντες VA 46 (912 B) καὶ γὰρ καὶ μόνον βλέποντες αὖτοῦ [τοῦ <sup>2</sup>Αντωνίου] τὴν ἀγωγὴν πολλοὶ τῆς πολιτείας αὖτοῦ ἐσπουδάζοντο ζηλωταὶ γενέσθαι.

150 Varias veces nuestro autor, además de poner en paralelismo βλέπω con ἀκούω, pone estos dos lexemas en progresión, cuyo culmen es βλέπω. Podemos apreciar éste fenómeno en los siguientes textos:

βλέπων ΑC 32.1 Ταῦτα [las cartas de Constancio a los alejandrinos y a Azanas y Sazanas] ἀκούων ἐγὼ καὶ σχεδὸν βλέπων ἀφ'ὧν οἱ ἀπαγγέλλοντες ὠδύροντο, ὁμολογῶ, πάλιν εἰς τὴν ἐρημον ὑπέστρεψα, τοῦτο λογισάμενος ὅπερ καὶ ἡ σὴ θεοσέβεια συνορῷ ·ὅτι, εἰ ζητούμεθα, ... κώλυσις ἐστι τοῦ μὴ παρὰ τὴν σὴν φιλανθρωπίαν ἐλθεῖν.

βλεπων ΕΜС 13 (25 A) διὰ τοῦτο γοῦν οὐ μόνον ἐδίδαξεν [δ'Ἰησοῦς] ἀλλὰ καὶ πεποίηκεν ἃ ἐδίδαξεν, ἱνα ἑκαστος ἀκούη μὲν αὐτοῦ λαλοῦντος, ὡς ἐν εἰκόνι δὲ βλέπων λαμβάνη παρ'αὐτοῦ τὸ παράδειγμα τοῦ ποιεῖν, ἀκούων · μάθετε ἀπ'ἐμοῦ, ὅτι πράϋς εἰμι καὶ ταπεινὸς τῆ καρδία [Μι 11.29]. τελειοτέραν δὲ καὶ εἰς ἀρετὴν διδασκαλίαν οὐκ ἀν τις εὕροι, ῆς ὁ κύριος ἐτύπωσεν ἐν ἑαυτῷ. (...), ώστε μηδὲν εἰς ἀρετὴν λείπειν τῷ κατανοοῦντι τὸν ἀνθρώπινον βίον τοῦτον.

βλέπων ΗΑ 46.1.30 Τίς ταῦτα [τὰ κατ' 'Οσίου ὑπὸ Κωνσταντίου πεπραγμένα] βλέπων ἢ καὶ μόνον ἀκούων οὐκ ἐξίσταται καὶ αὐτὸς καὶ καταβοήσει πρὸς κύριον λέγων · μὴ ἀρα εἰς εξάλειψιν σὺ ποιήσης τὸν Ἰσραήλ; [Is 9.8; 11.13] τίς ταῦτα κατανοῶν οὐκ εὖκαίρως καὶ αὖτὸς ἀναβοήσει λέγων · ... [Jr 5.30];

Estas expresiones nos indican que Atanasio concibe la visión como un modo de conocimiento superior a la audición, de modo que algo que se escucha bien casi (σχεδόν) se ve, y algo que no se puede ver hay que conformarse solamente (μόνον) con oírlo.

- 151 Hay dos hechos que llaman poderosamente la atención:
  - α) De las 95 veces que hallamos  $βλέπω_{A3}$  en Atanasio, 64 aparece en participio, y 5 en infinitivo. ¿Cómo explicar esta minoría de formas personales frente a las nopersonales? Sin pretender que sea la única explicación posible, quizá éste hecho (especialmente, la abundancia de participios) suponga un indicio de la noresultatividad de la acción de ver en el hombre  $^{17}$ .  $βλέπω_{A3}$  expresa la acción resultativa de ver; pero una vez que se culmina éste proceso visual, en el hombre se inicia generalmente otro proceso, de orden intelectual o emocional: en éste sentido, la acción de ver, tomada en su conjunto, podríamos considerarla como no-resultativa. Esto nos permite apreciar la gran diferencia que hay entre la visión de cualquier animal y la del hombre.
  - β) No hallamos ningún caso de βλέπω<sub>A3</sub> en tema de *perfectum*; esto probablemente se deba a una defectividad general de βλέπω para el tema de perfecto, aunque aún no estamos en condiciones de afirmarlo rotundamente. Un indicio de esto lo tenemos en el texto siguiente:

βλεπομένων 2HLc 1.1.6 • Εὰν τὰ καθ' ἑκαστα τῶν ἐξ ἀρχῆς γενομένων πραγμάτων σκοπήσωμεν, ἀπειρά ἐστιν. εἰ οὖν τῶν βλεπομένων καὶ γενομένων παρὰ τοῦ θεοῦ μνησθῆναί τις οὐ δύναται, πῶς ἀν τὰ κεκρυμμένα αὐτοῦ κατανοῆσαι τις δυνηθείη; τὰ γὰρ πλείονά, φησι, τῶν ἐργων τοῦ θεοῦ ἐν ἀποκρύφοις ἐστίν [Si 19.21]. οὐκοῦν ἐστιν ἐργα τοῦ θεοῦ ἀορατα άτινα ἐν ἀποκρύφοις τυγχάνει, περὶ ὧν καὶ ὁ θεσπεσιος ἀποστολος συμμαρτυρεὶ καὶ λέγει · τὰ γὰρ ἀορατα αὐτοῦ ἀπο κτίσεως κόσμου τοῖς ποιήμασι νοούμενα καθοραται [Rm 1.20].

Aquí, éste participio medio (en presente) se opone a κεκρυμμένα, en perfecto. Ambos expresan un *estado*; y no creemos fuera de lugar interpretar el hecho afirmando que en el  $1^{er}$  caso ese estado viene expresado léxicamente (derivado de la resultatividad de  $βλέπω_{A3}$ ), y en el  $2^{o}$  (participio de un lexema no-resultativo), morfológicamente (perfecto).

la de vuxtanosición

La relación sintáctica del antecedente y del consiguiente de una secuencia adopta diversas formas (cf GARCÍA HERNÁNDEZ 1976, pp. 118-120):

la de coordinación, especialmente la copulativa

la de subordinación del antecedente (en oración condicional, temporal simultánea o de anterioridad, en oración de relativo o en participio de presente) [la cursiva es nuestra]; aquí habría que añadir, para el griego, el participio de aoristo.

la de subordinación del consiguiente (en oración interrogativa indirecta total o prospectiva, en oración final, en oración consecutiva o en participio de futuro)

152 Es muy frecuente en Atanasio el empleo de  $βλέπω_{A3}$  en el sentido de *visión visional*. Incluímos su estudio en el campo A porque se trata de un uso en íntima conexión con lo puramente sensorial; de hecho, el sujeto de la visión "ve" el objeto de la misma (de orden propiamente imaginativo o sobrenatural) con la misma claridad con la que percibe las realidades sensibles. No consideramos por tanto oportuno incluírlo en el campo intelectual B, del cual creemos que se diferencia palpablemente; aunque con frecuencia se nos dice que el sujeto de esa visión es la διάνοια, el νοῦς o la ψυχή, el lexema se mueve aún en el campo de la visión sensible: no es sustituíble por 'entender' u otro lexema de su campo semántico.

Descubrimos este empleo solamente en tres obras de Atanasio: el tercer discurso Contra Arianos, la Vita Antonii y el opúsculo De morbo et ualetudine. Veamos los casos de la primera de las obras citadas, todos ellos inmediatamente unidos:

έβλεπεν 3CA 14 (352 A), βλέπων 3CA 14 (349 C), βλεπομένου 3CA 14 Τοῦτο δὲ ἐπὶ τῶν γενητῶν κὰι κτισμάτων οὖκ ἀν τις εἰποι ... ούτε βλεπομένου αγγέλου είποι άν τις ξωρακέναι τον πατέρα. άγγελοι μεν γάρ, ὧς γέγραπται, λειτουργικὰ πνεύματά εἰσιν εἰς διακονίαν αποστελλόμενοι, καὶ τὰς παρ'αὐτοῦ διὰ τοῦ λόγου δωρεὰς διδομένας ἀπαγγελλοντές είσι τοῖς λαμβάνουσι. και αὐτὸς δὲ ὁ άγγελος, <u>ὁρώμενος,</u> όμολογει ἀπεστάλθαι παρὰ τοῦ δεσπότου, ὡς ἐπὶ Ζαχαρίου ὁ Γαβριήλ, καὶ ἐπὶ τῆς θεοτόκου Μαρίας ὁ αὐτὸς ὧμολόγησε. καὶ ὁ βλέπων δὲ άγγελων <u>οπτασίαν</u> οίδεν, ότι τον άγγελον είδε, και ού τον θεόν. είδε γαρ Ζαχαρίας ἀγγελον  $\cdot$  είδε κὰι Ἡσαίας τὸν κύριον  $\cdot$  είδε Μανωε ὁ πατὴρ τοῦ Σαμψωμ άγγελον · ἐθεώρησε δὲ καὶ Μωυσῆς τὸν θεόν · ἐίδε Γεδεων άγγελον · ἀφθη δὲ καὶ τῷ ᾿Αβραὰμ ὁ θεός · καὶ ούτε ὁ τὸν θεὸν ὁρων ἀγγελον ἐβλεπεν, οὐτε ὁ τὸν ἀγγελον ὁρῶν ἐνόμιζε τὸν θεὸν ὁρῶν · πολὺ γάρ, μαλλον δε το όλον διέστηκε τῆ φύσει τὰ γενητα πρὸς τὸν κτισαντα θεόν. εί δε καί ποτε όφθεντος άγγελου δ όρων φωνης ήκουε θεοῦ, ώς ἐπὶ της βάτου γεγονεν · ἀφθη γὰρ ἀγγελος κυρίου ... [Εχ 3.2]. ἀλλ' οὖκ ἢν ὁ αγγελος ὁ θεὸς ᾿Αβραάμ · ἐν δὲ ἀγγέλφ λαλῶν ἦν ὁ θεός. καὶ ὁ μὲν φαινομενος ην άγγελος · δ δε θεός εν αὐτῷ ἐλάλει.

Es interesante comprobar que βλεπω sólo es empleado cuando su objeto es un ángel o una visión (οπτασίαν, Ac. interno) de ángeles; también usa δράω con éste mismo objeto. Para designar la visión de Dios, el autor sólo emplea -en éste texto- θεωρέω ο οράω, con lo cual éste último lexema constituiría el término no-marcado de esta clase de visión. Más adelante, cuando estudiemos el campo de transferencia C, volveremos sobre esta cuestión. Pero βλέπω, de hecho, designa aquí una visión de tipo visional.

- 153 En la Vita Antonii hallamos también textos ilustrativos de éste empleo de βλέπω, que puede referirse a distintos tipos de visión, como ahora comprobaremos.
- Visión de algo que sucede a gran distancia:

βλέπειν VA 82 (957 A) γ έβλεπε VA 82 (957 B) ... · πολλάκις δὲ μετὰ τῶν εἰσερχομένων πρὸς αὐτὸν καθεζόμενος, καὶ περιπατῶν, ἀπηνεοῦτο, ὡς ἐν τῷ Δανιὴλ γεγραπται. καὶ αὐτὸς μὲν μεθ' ὡρας ὡμίλει τὰ ἀκόλουθα τοῖς συνοῦσιν ἀδελφοῖς αὐτῷ · οἱ δὲ συνοίντες ἢσθάνοντό τινα θεωρίαν αὐτὸν βλέπειν. καὶ γὰρ καὶ τὰ ἐν Αἰγύπτω γινόμενα πολλάκις ἐν τῷ ὀρει τυγχάνων ἐβλεπε καὶ διηγήσατο Σαραπίωνι τῷ ἐπισκόπω, ἔνδον ὄντι καὶ βλέποντι τὸν ᾿Αντώνιον ἀσχοληθέντα τῆ οπτασία. ποτὲ γοῦν καθεζόμενος καὶ ἐργαζόμενος ώσπερ ἐν ἐκστάσει γέγονε, καὶ πολὺς ἦν ἐν τῆ θεωρία στενάζων.

En este caso se trata de una θεωρία; el objeto de esta visión de orden sensorial, objeto que luego es especificado: τὰ ἐν Αἰγύπτω γινόμενα, es decir, lo que está sucediendo en Egipto.

βλέπειν VA 34 (893 B) y βλέπουσα VA 34 (893 B) [Verba Antonii] 'εἰ δὲ ἄπαξ κὰι τοῦ προγινώσκειν ἡμῖν μέλει, καθαρεύωμεν τῆ διανοία. ἐγὼ γὰρ πιστεύω ὅτι καθαρεύουσα ψυχὴ πανταχόθεν καὶ κατὰ φύσιν ἑστῶσα δύναται, διορατικὴ γενομένη, πλείονα κὰι μακρότερα βλέπειν τῶν δαιμόνων, ἔχουσα τὸν ἀποκαλύπτοντα κύριον αὐτὴ · οἷα ἦν ἡ τοῦ · Ελισσαίου βλέπουσα τὰ κατὰ τὸν Γιεζή, κὰι δρῶσα τὰς παρ'αὐτὴν ἑστῶσας δυνάμεις.

Con estas palabras el abad Antonio deja bien claro la naturaleza espiritual de esta visión: su sujeto es, o bien la  $\psi \nu \chi \eta$ , o bien la  $\delta \iota \alpha \nu \iota \nu \iota \alpha$ . Pero no consideramos éste como un empleo de  $\beta \lambda \epsilon \pi \omega$  transferido al campo intelectual, ya que no resulta intercambiable por *entender*. Se trata de una visión a caballo entre lo sensorial y lo intelectual, pero más cercana a lo sensible por dos motivos, uno *objetivo* y otro *subjetivo*: primero, porque su *objeto* son realidades de orden sensible, y segundo, porque su *sujeto* siente esta visión como algo que es percibido sensiblemente por su órgano visual, prescindiendo de la referencia real de la misma.

• Visión de una realidad espiritual que le es revelada singularmente a él:

βλεπόμενον VA 66 (937 A) μετὰ ταῦτα γοῦν διαλέξεως αὐτῷ ποτε γενομένης ... περὶ τῆς ... ψυχῆς ..., τῆ ἐξῆς νυκτι καλεῖ τις αὐτὸν ἀνωθεν λέγων · 'Ἀντώνιε, ἀναστὰς ἐξελθε κὰι <u>βλέπε'</u>. ἐξελθὼν τοίνυν (ἤδει γὰρ τίσιν ὑπακούειν ὀφείλει ·) καὶ ἀναβλέψας ἐθεώρησέ τινα μακρού, ἀειδῆ

καὶ φοβερόν, ἑστῶτα καὶ φθάνοντα μέχρι τῶν νεφελῶν, καὶ ἀναβαίνοντάς τινας ώσπερ ἐπτερωμενους · κἀκεῖνον ἐκτείνοντα τὰς χεῖρας · καὶ τοὺς μὲν κωλυομενους παρ'αὐτοῦ, τοὺς δὲ ὑπεριπταμενους, καὶ διελθόντας λοιπόν, ἀμερίμνως ἀνάγεσθαι. ἐπὶ μὲν οὖν τοῖς τοιούτοις ἐτριζε τοὺς ὀδόντας ὁ μακρὸς ἐκεῖνος · ἐπὶ δὲ τοῖς ἀποπίπτουσιν, ἔχαιρε. καὶ εὐθὺς πρὸς ᾿Αντώνιον ἐγένετο φωνή · 'νόει τὸ βλεπόμενον' · καὶ διανοιχθείσης αὐτοῦ τῆς διανοίας ἐνενόει τῶν ψυχῶν εἶναι τὴν πάροδον, καὶ τὸν ἑστῶτα μακρὸν εἶναι τὸν ἐχθρὸν τὸν φθονοῦντα τοῖς πιστοῖς... τοῦτο πάλιν ἑωρακὼς καὶ ώσπερ ὑπομιμνησκόμενος μαλλον ἦγωνίζετο προκόπτειν τοῖς ἔμπροσθεν καθ'ἡμεραν.

Este texto, muy interesante para nosotros, muestra léxicamente expresada la secuencia

en la que βλέπω representa el campo de la visión en tanto que no-resultativo respecto del de la intelección. Además, descubrimos en éste último campo una secuencia causativa,

que si la ponemos en relación con otra que vimos en la dimensión I (ἀνοίγω σου τοὺς ὀφθαλμούς. – ἀναβλέπεις Α1, cf. supra nº 52), nos muestra en primer lugar la relación estrecha que hay entre el campo de la visión y el de la intelección, que hace que se produzcan relaciones del todo paralelas; y en segundo lugar nos permite suponer que νοεω es un lexema no-resultativo, dado que ocupa en el campo intelectual la misma posición que ἀναβλέπω Α1 en el de la visión: y éste verbo es no-resultativo (concretamente, ingresivo puntual).

# • Visión de sí mismo como fuera de sí:

έβλεπεν VA 65 (933 C) Πολλά τε άλλα τοιαῦτα συμφώνως καὶ διαλῶς εἰρηκασι περὶ αὐτοῦ πλεῖστοι τῶν μοναχῶν δι'αὐτοῦ γεγενέσθαι. οὐκ ἐτι δὲ ταῦτα θαυμαστὰ τοσοῦτον ὅσον τὰ ἀλλα θαυμασιώτερα μᾶλλον φαίνεται. μέλλων γὰρ ἐσθίειν ποτὲ καὶ ἀναστὰς εὐξασθαι περὶ τὴν ἐννάτην ὡραν ἤσθετο ἑαυτὸν ἄρπαγέντα τῆ διανοία · καὶ, τὸ παράδοξον, ἑστὼς ἐβλεπεν ἑαυτὸν ώσπερ ἔξωθεν αὐτοῦ γινόμενον, καὶ ὡς εἰς τὸν ἀέρα ὁδηγούμενον ὑπό τινων · ...

De nuevo es la διάνοια el instrumento agente de esa visión, cuyo sujeto real es Antonio.

154 Este empleo lo hallamos también, por último, en el breve tratado De morbo et ualetudine:

βλέπων ΜV 7.15 ... οὖκ ειδότες [τινὲς ἀπὸ τῶν αἰρέσεων], ὅτι πρὸς ὁλίγον γρηγοροῦντες καθεύδουσι τὸ ὅλον τῆ διανοία καὶ φοβούμενοι τὸν ὑπνον τὸν σωματικὸν ἐκπίπτουσι τῆς κατὰ ψυχὴν γρηγορήσεως, ἡν ὁ άγιος καίπερ κοιμώμενος τῷ σώματι εἶχεν λέγων · ἐγὼ καθεύδω καὶ ἡ καρδία μου ἀγρυπνεῖ [Cι 5.2]. τῶν γὰρ ἁγίων ὁ ὑπνος πρὸς τὰ κρείττονα τὴν θεωρίαν ἔχει, καὶ τοῦ σώματος τούτων ἐπὶ γῆς ἡσυχάζοντος ὁ νοῦς τὰ ἔξω τῶν τόπων διέρχεται καὶ ἀπὸ γῆς εἰς οὐρανοὺς ἀνίπταται. Ελισαῖος γὰρ ὁ μέγας προφήτης ἐν τῷ όρει σωματικῶς καθήμενος ἡκολούθει τῷ Γιεζὶ κατὰ τὸν νοῦν, κὰι Δανιὴλ ὁ άγιος τῷ σώματι κοιμώμενος ἔγρηγόρει τῷ νῷ βλέπων τὰς μεγάλας κὰι θείας ὁράσεις ἐκείνας.

El empleo de βλέπω en éste texto tiene un gran parecido con otro que acabamos de examinar más arriba, βλέπουσα VA 34 (893 B), ya que en ambos se alude al episodio bíblico de Eliseo y Guejazí (2R 5.25-26); aunque en el texto que nos ocupa no se halla en relación inmediata con βλέπω, pues se trató de un *acompañamiento* mental más que de una *visión*. El instrumento agente de βλέπων es  $\delta$  νο $\hat{\nu}$ ς; su sujeto, Daniel, y su objeto, las  $\delta$ ράσεις divinas.

155 Con relativa frecuencia se dice de Dios o de seres espirituales que "ven" objetos materiales, hombres, etc, predicando así de ellos una acción impropia de se condición espiritual. A diferencia de cuando el objeto es de orden espiritual (que constituye el empleo que hemos dado en llamar "intelectual", campo B), creemos que estos empleos han de ser incluídos en el campo A; y hay que interpretarlos como un empleo literario concreto, el *antropomorfismo*, que con frecuencia aparece confirmado en el texto mismo por otros empleos semejantes. Lo podemos observar en los textos siguientes, que presentan diversos sujetos:

#### Dios :

**βλέπεις EPS 265 Β** Καὶ σύ, κύριε, ἐκγελαση αὐτούς [Sal 58.9a]

<sup>3</sup> Εβλασφήμουν, φησί, καὶ μὴν καὶ μέχρι σταυροῦ ἔπεβούλευσαν λέγοντες, ὡς οὐκ ούμεται ὁ θεὸς τοὺς λόγους καὶ τὰς πράξεις αὐτῶν. ἀλλ'εἰ καὶ ταῦτα διενοήθησαν, σὺ, κύριέ, φησι, καταγελάστους αὐτοὺς παρασκευάσεις ἔγγενέσθαι. ἐκεῖνοι μὲν οὖν ἐκεῖνα τολμῶσι, σὺ δὲ κὰι ἀκούεις, κὰι βλέπεις, κὰι γελᾶς αὐτῶν τὴν ματαίαν μανίαν<sup>18</sup>.

<sup>18</sup> El futuro οψεται es recogido poco después por βλέπεις; probablemente, más que un empleo de όραω como archilexema del campo hava que ver en este hecho un indicio del

El antropomorfismo es muy fuerte: Dios oye, y ve, e incluso se ríe de su vana locura.

#### • Los diablos o los demonios :

βλέπουσι VA 31 (889 B) [Verba Antonii] 'τί γὰρ θαυμαστὸν εἶ λεπτοτέροις χρώμενοι σώμασι μᾶλλον τῶν ἀνθρώπων, καὶ τοὺς ἀρξαμένους ὁδεύειν εωρακότες, προλαμβάνουσι [οἷ διάβολοι] τῷ δρόμφ καὶ ἀπαγγέλλουσι; τοῦτο καὶ ἱππφ τις ἐπικαθήμενος προλέγει, προλαμβάνων τοῦ ὁδεύοντος τοῖς ποσίν · ώστε οὐδ 'ἐν τούτφ χρῆ θαυμάζειν αὐτοὺς. οὐδὲν γὰρ τῶν μὴ γενομένων προγινώσκουσιν · ἀλλὰ μόνος ὁ θεός ἐστιν ὁ πάντα γινώσκων πρὶν γενέσεως αὐτῶν. οὧτοι δὲ ὰ βλέπουσιν, ὡς κλέπται, προτρέχοντες ἀπαγγέλλουσι'.

En este texto el antropomorfismo resulta evidente cuando se nos dice que los diablos actúan *como ladrones*, y *se adelantan a la carrera*. De hecho, la gran diferencia entre Dios y ellos, según estas palabras de Antonio, es que Dios *sabe* todo antes de que suceda, mientras que los diablos sólo saben lo que *ven*.

βλέπωσιν VA 42 (905 A) [Verba Antonii] 'ἐὰν γὰρ βλέπωσιν ἡμᾶς [οἱ δαίμονες] φοβουμένους κὰι δειλιῶντας μειζόνως αὐξάνουσι τὴν δειλίαν ἐν ταῖς φαντασίαις κὰι ταῖς ἀπειλαῖς, κὰι λοιπὸν ἐν τούτοις ἡ ταλαίπωρος κολάζεται ψυχή · ἐὰν δὲ χαίροντας ἡμᾶς εύρωσιν ἐν κυρίω ... · <u>βλέποντες</u> ἡσφαλισμένην τὴν ψυχὴν τοῖς τοιούτοις λογισμοῖς ἀποστρέφονται κατησχυμμένοι'.

βλέποντες ΕΜC 33 (45 Β) ταῦτα μὲν γὰρ ἀκούοντες παρὰ τῶν τοιούτων οἱ δαίμονες παίζουσι · τὰ δὲ τῶν ἁγίων ρηματα φοβοῦνται, ἢ καὶ φέρειν αὐτὰ οὐ δύνανται. ἔστι γὰρ ἐν τοῖς τῶν γραφῶν ρημασι ὁ κύριος, ὁν μὴ δυνάμενοι φέρειν ἐκραζον · δέομαί σου, μη με πρὸ καιροῦ βασανίσης [Le 8.28] · ἐκαίοντο γὰρ κὰι μόνον βλέποντες παρόντα τὸν κύριον.

De nuevo vemos confirmado en éste último texto el uso antropomórfico por otro caso evidente, εκαίοντο, mediante el cual se atribuye a los δαίμονες cualidades térmico-emocionales exclusivas de los seres corpóreos animados.

supletivismo βλέπω/οψομαι, necesario ante la inexistencia práctica en Atanasio de las formas de futuro de βλέπω. Pero la respuesta definitiva a esta cuestión sólo la podremos dar después de un examen exhaustivo de todas las dimensiones de los lexemas implicados; y habrá que encuadrarla dentro del tema general (que trataremos más adelante) de la defectividad morfológica de βλέπω para los temas de aoristo y perfecto, y para ciertos tiempos feorestamente el futuro)

### • Las potencias celestes:

βλέπουσαι ICA 42 (100 B) ... ἡμῶν ἐστιν αύτη ἡ χάρις καὶ ὑπερύψωσις, ὁτι τε καὶ ἀνθρωπος γενομενος προσκυνεῖται ὁ τοῦ θεοῦ υἱος, καὶ οὖ ξενισθήσονται αἱ οὖράνιοι δυνάμεις βλέπουσαι τοὺς συσσώμους ἐκεῖνου πάντας ἡμᾶς εἰσαγομένους εἰς τὰς χώρας αὖτῶν.

Este empleo característico puede transferirse al campo intelectual B, y propiciar así un empleo de  $\beta\lambda\acute{e}\pi\omega$  de orden plenamente intelectual (por lo cual ya no constituye propiamente un antropomorfismo, dado que es propio de los seres espirituales obrar intelectivamente); referido, por ejemplo, a *los demonios* :

βλέπουσα VA 43 (908 A) καὶ τοῦτο δὲ πρὸς ἀφοβίαν κατ'ἐκείνων ἔχετε παρ'ἑαυτοῖς τὸ τεκμήριον · ὅταν τις φαντασία γένηται, μὴ προκατάπιπτε ἐν δειλία, ἀλλ' ὁποῖα ἀν ἢ, θαρρῶν ἔρώτα πρῶτον · 'τίς εἶ σύ, καὶ πόθεν;' καὶ ἐὰν μὲν ἢ άγίων ὀπτασία πληροφοροῦσι σε, καὶ τὸν φόβον σου εἰς χαρὰν μεταβάλλουσιν · ἐὰν δὲ διαβολική τις ἢ, εὐθὺς ἐξασθενεῖ, βλέπουσα ἐρρωμένην τὴν διάνοιαν · ἀταραξίας γὰρ τεκμήριον τὸ ὅλως πυνθάνεσθαι · 'τίς εἶ, καὶ πόθεν;'

Aquí el sujeto sintáctico es διαβολική τις ὀπτασία (sustantivo abstracto), pero el contexto nos permite descubrir que el sujeto real es οἱ διάβολοι. Υ βλέπουσα es sustituíble, por ejemplo, por κατανοοῦσα.

Alguna vez se atribuye metafóricamente mediante una *prosopopeya* la capacidad de "ver" a seres inertes, incapaces por tanto de ello. Se trata de un hecho estrechamente ligado al anterior, aunque claramente diferenciado de él; lo descubrimos en el texto que sigue:

βλεπέτω DV 12 (46.8) ψαλτήριον έχε και τους ψαλμους μάνθανε. ἀνατέλλων ὁ ήλιος βλεπέτω τὸ βιβλίον ἐν ταῖς χερσί σου, καὶ μετὰ τριτην ώραν συνάξεις ἐπιτέλει, ὅτι ταύτη τῆ ώρα ἐπάγη τὸ ξύλον τοῦ σταυροῦ.

En éste caso es *el sol* el que, al salir por la mañana, ha de *ver* el libro de los salmos en las manos de la virgen.

157 Como conclusión, las principales -y numerosas- relaciones lexemáticas (opositivas y clasemáticas) que hemos descubierto en  $\beta\lambda\epsilon'\pi\omega_{A3}$  son las siguientes 19:

Las relaciones de menor entidad, muy numerosas a causa de la frecuencia de apariciones de  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega$  en esta dimensión, son las siguientes

βλέπω<sub>Α3</sub> -- απαγγέλλω

| δράω –   βλέπω <sub>Α3</sub> +        | βλέπει CG 31.8, βλεπόμενα CG 31.9 |
|---------------------------------------|-----------------------------------|
| καταλαμβάνω -   βλέπω <sub>Α3</sub> + | βλέπει 1CA 33 (80 B)              |
| αντιλαμβανω - Ι βλέπωΑ3 +             | βλέπη DI 32.3.10                  |
| αισθανομαι - Ι βλέπωΑ3 +              | βλέποι <i>CG</i> 8.22             |
| βλέπω <sub>Α3</sub> +   ἀκούω +       | βλέπων <i>VA</i> 87 (965 A)       |
| βλεπόμενον Α3 Ι αόρατον               | βλεπόμενον <i>EAL</i> 16 (573 B)  |
| βλεπόμενα Α3   κεκρυμμένα             | βλεπομένων 2 <i>HLc</i> 1.1.6     |
| φαίνομαί [σοι] αἰσθάνη                | βλέποι <i>CG</i> 8.22             |
| αποκαλύπτω βλέπεις Α3                 | βλέπειν <i>VA</i> 34 (893 B)      |

| βλέπω <sub>Α3</sub> θεωρέω <sub>Β2</sub> | βλέπων <i>VA</i> 92 (973 A)                                                   |
|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| βλέπω <sub>Α3</sub> οἶδα                 | βλέπων 3CA 14 (349 C), 3CA 47 (424 A)                                         |
| βλέπωΑ3 θαυμάζως                         | βλέπων <i>EMC</i> 18 (32 A), βλέποντας <i>EDR</i> 7 (532 B)                   |
| βλέπωΑ3 ερχομαι είς αίσθε                | εσιν <sub>Β</sub> βλέποντες DI 43.3.18 [add. d]                               |
| βλέπω <sub>Α3</sub> νομίζω               | βλέποντες <i>EAD</i> 7 (1081 A)                                               |
| βλέπω <sub>Α3</sub> ἐπιγινώσκω           | βλέποντες <i>EAD</i> 4 (1076 D)                                               |
| βλέπω <sub>Α3</sub> νοέω                 | βλεπόμενον <i>VA</i> 66 (937 <b>A</b> )                                       |
| βλέπω <sub>Α3</sub> οὖκ ἀμφιβάλλω        | βλέπων <i>VA</i> 79 (953 B <sup>1</sup> ), <i>VA</i> 79 (953 B <sup>3</sup> ) |

| βλέπω <sub>Α3</sub> γελάω      | βλέπεις <i>EPS</i> 265 Β       |
|--------------------------------|--------------------------------|
| βλέπω <sub>Α3</sub> χαίρω      | βλέποντες ΑС 16.25             |
| βλέπω <sub>Α3</sub> πτήσσω     | βλεποντες 3CA 54 (437 A        |
| βλέπω <sub>Α3</sub> φοβέομαι   | βλέποντες <i>ΗΑ</i> 58.1.27    |
| βλέπω <sub>Α3</sub> καίομαι    | βλεποντες <i>EMC</i> 33 (45 B) |
| βλέπω <sub>Α3</sub> δυσωπέομαι | βλέποντες <i>ΗΑ</i> 25.1.15    |

| βλέπω <sub>Α3</sub> θέλω      | βλέπων <i>ΕΜС</i> 19 (32 C) |
|-------------------------------|-----------------------------|
| βλέπω <sub>Α3</sub> γογγύζω   | βλέποντες 3CA 27 (381 A)    |
| βλέπω <sub>Α3</sub> ἐρωτάω    | βλέποντες 3CA 48 (425 B)    |
| βλέπω <sub>Α3</sub> δμολογέω  | βλέποντες <i>2ΕΜ</i> 1188 Β |
| βλέπω <sub>Α3</sub> ώφελέομαι | βλέποντες <i>2ΕΜ</i> 1188 Β |
| βλέπω <sub>Α3</sub> προλέγω   | βλέποντες VA 33 (892 C)     |
| βλέπωΑ3 ζηλωτής γίνομαι       | βλέποντες VA 46 (912 B)     |
| βλέπω κατασπάζομα             | βλεποντες V4 54 (921 A)     |

### IV.2 \* $OPA\Omega_{A3}$ 'ver' (ca. 200x) <sup>20</sup>

- Resulta una empresa realmente compleja la de analizar los rasgos significativos propios de ὁράω en Atanasio; no en vano estamos ante el lexema que da nombre a todo el campo, que es por tanto el más empleado con gran diferencia<sup>21</sup>, y cuya fecundidad se manifiesta en la multiplicidad de usos que admite (lo hallamos prácticamente en todas las dimensiones y en todos los campos). Este hecho, fuente de complejidad en nuestro estudio, no arroja sin embargo oscuridad sobre él; pues, desde las premisas teóricas -que ya hemos expuesto anteriormente- desde las que lo abordamos, aparece como un fenómeno estructural fácilmente identificable: ὁράω es el *archilexema* del vasto campo semántico de la visión en Atanasio. Por tanto, muchas veces (la mayoría) actúa como *término neutro* respecto de los demás lexemas, designando sin más caracterizaciones la *acción de ver*, de manera que a partir de estos textos resultará imposible individuar sus rasgos significativos propios; lo cual no impide que en otros textos, los menos (lo cual no deja de ser lógico), sí que los podamos descubrir: bien por su relación con otros lexemas del mismo campo, bien por el contexto en que se halle.
- 159 Las notas definitorias de  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{A3}$ , según nos mostrará el presenta análisis, son: /resultatividad/ /racionalidad/ /visión objetiva/.
- 160 El régimen sintáctico es siempre transitivo, tal como corresponde a los lexemas resultativos en el campo de la percepción sensorial<sup>22</sup>. En cuanto a la morfología, es interesante constatar la presencia en  $\delta\rho\alpha\omega_{A3}$  de todos los temas verbales (presente, futuro, aoristo y perfecto); y, si bien hay superioridad numérica de las formas no-

Cf. Sánchez Navarro 1993a, 495-496; allí abordamos el estudio de  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{A3}$  con gran brevedad, debido a su poca frecuencia en el *Contra Gentes*.

Sus ocurrencias superan en más del doble las de  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega$ , el lexema más frecuente de cuantos hemos estudiado hasta ahora.

Voz activa: Ac (implícito 19x), 144x; Completiva de participio: 46x; Doble Ac:5x. Voz media: 29x.

personales (sobre todo del participio) sobre las personales, esta desigualdad no resulta especialmente desproporcionada <sup>23</sup>.

- 161 Los principales lexemas del campo de ver en Atanasio (βλέπω, θεωρέω) pueden funcionar algunas veces, como podemos comprobar en las páginas dedicadas en nuestro estudio a cada lexema (sobre todo, a βλέπω), como términos neutros expresando la mera noción de ver sin más especificaciones. Se trata de un hecho incuestionable, debido fundamentalmente a dos causas:
- No siempre le interesa al autor agotar el contenido semántico de los términos que emplea; las veces en que lo hace suelen ser, por el contrario, excepcionales, y requieren por parte del escritor un especial ejercicio de su propia conciencia lingüística, que no tiene por qué darse siempre en el habla corriente, en la que este proceso es inconsciente.
- Este dato se une, en el caso concreto del habla que estamos analizando, a un hecho sincrónico concreto, y es la convivencia de dos lexemas muy importantes en griego (δράω y βλέπω) para designar de forma genérica la visión; de manera que resulta francamente difícil (e imposible sin un análisis minucioso) deslindar la parcela significativa específica de cada uno de ellos, ya que su ámbito significativo se superpone en gran medida. Ya hemos expuesto la diferencia semántica que distingue a ambos lexemas (cf. nº 143).
- 162 Pues bien: ὅράω se nos presenta como el lexema principal a la hora de expresar la noción no-caracterizada de ver. Muchos son los ejemplos que ahora podríamos aducir; de hecho, la mayor parte de los empleos de ὁράω $_{A3}$  son encuadrables en este apartado. Pero para no cansar al lector con repeticiones innecesarias (dado que muchos de ellos hemos de reproducirlos más adelante) nos conformaremos con examinar los textos siguientes:
  - δρώμεν CG 38.16 ώσπερ γὰρ πόλιν ἐκ πολλών κὰι διαφόρων ἀνθρώπων συνεστώσαν ..., εἰ θεωρήσαιμεν εὐτάκτως οἰκουμένην, ... · εἰ ταῦτα βλέποιμεν, πάντως ἐννοοῦμεν, ὅτι ἀρχοντος παρουσία την ὁμόνοιαν πρυτανεύει, κὰν μὴ δρώμεν αὐτόν. ἡ μὲν γὰρ ἀταξία ἀναρχίας ἐστὶ γνώρισμα · ἡ δὲ τάξις τὸν ἡγεμονεύοντα δείκνυσι.

Formas personales: 92x (voz activa, 86x [pres., 14x; fut., 6x; aor., 40x; perf., 26x]; voz pasiva, 6x [pres., 3x; aor., 3x]); formas no-personales: 136x (infinitivo, 37x [act., 33x {pres., 14x; aor., 19x}; med.-pas., 4x {aor., 3x; perf., 1x}]; participio: 99x [act., 80x {pres., 51x; aor., 12x; perf., 17x}; med.-pas., 19x {pres., 13x; aor., 6x}]).

El interés que para nosotros presenta esta perícopa es grande, ya que hallamos relacionados tres términos (θεωρέω, βλέπω y δράω) de tal manera que el primero conserva su característica de /intencionalidad-profundidad/, mientras que βλέπω recoge la plena percepción visual resultativa sin más, y δράω se reserva para expresar esta misma noción en negativo.

εἶδε VA 47 (912 C) καὶ γὰρ καὶ ἀσκήσει πολλῆ κὰι συντονωτέρα ἐκέχρητο [ὁ Ἀντώνιος] · ἐνήστευε γὰρ ἀεί, τὸ δὲ ἐνδυμα εἶχεν ἔνδον μὲν τριχίνον, ἐπάνω δὲ δερμάτιον, ὁ κὰι ἑως τελευτῆς τετήρηκε, μήτε σῶμα διὰ ῥύπον ὕδατι λούσας, μήθ' ὅλως τοὺς πόδας ἀπονίψας, ἡ κὰν ἁπλῶς εἰς ὕδωρ αὐτοὺς χώρις ἀνάγκης ἀνασχόμενος ἔμβαλεῖν · ὰλλ' οὐδὲ γυμνωθέντα τις αὐτὸν ἔωρακεν, οὐδὲ ὅλως τὸ σῶμα τις εἶδε Ἀντωνίου γυμνόν, εἰ μὴ ὅτε τελευτήσας ἔθάπτετο.

δρωσιν [part.pres.] 3CA 52 (433 A) [cf. Lc 2.40] τοῦ σώματος ἄρα ἐστὶν ἡ προκοπὴ [τοῦ Χριστοῦ] · αὐτοῦ γὰρ προκόπτοντος, προέκοπτεν ἐν αὐτῶ καὶ ἡ φανέρωσις τῆς θεότητος τοῖς δρωσιν. ὅσω δὲ ἡ θεότης ἀπεκαλύπτετο, τοσούτω πλεῖον ἡ χάρις ηὕξανεν ὡς ἀνθρώπου παρὰ πῶσιν ἀνθρώποις.

- 163 Es propio del *archilexema* de un campo la capacidad de actuar como *término no-marcado* respecto de otros lexemas de ese mismo campo; así, podemos hallar a  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega$  cuando podríamos esperar encontrarnos con
- βλέπω (visión puramente sensitiva):
  - δρᾶς 3CA 5 (332 B) ἐκ δὲ τοῦ μὴ διαλλάττειν τὴν ὁμοιότητα [τοῦ βασιλέως καὶ τῆς εἰκόνος], τῷ θέλοντι μετὰ τὴν εἰκόνα θεωρῆσαι τὸν βασιλέα εἰποι ἀν ἡ εἰκών · 'ἐγὼ καὶ ὁ βασιλεὺς ἕν ἔσμεν · ἔγὼ γὰρ ἐν ἐκείνῳ εἰμί, κἀκεῖνος ἐν ἐμοί · καὶ ὁ δρᾶς ἐν ἐμοί, τοῦτο ἐν ἔκείνῳ βλέπεις · καὶ ὁ ἑώρακας ἐν ἐκείνῳ, τοῦτο <u>βλέπεις</u> ἐν ἐμοί '.
  - δρᾶν DNS 1.5.1 καὶ οἱ μὲν πάντες ἐθαύμαζον καὶ προσεκύνουν τὸν κύριον... · μόνοι δὲ οἱ Φαρισαῖοι, ἐι καὶ λαμπρότερα ἡλίου φαινόμενα ἡν τὰ σημεῖα, ὁμως πάλιν ἐγόγγυζον ὡς ἀμαθεῖς καὶ ἐλεγον · διατί σὺ ἄνθρωπος ὧν ποιεῖς σεαυτὸν θεόν; [Jn 10.33], ἄφρονες καὶ τῷ ὁντι τυφλοὶ τὴν διάνοιαν. δέον τὸ ἐμπαλιν αὐτοῦς λέγειν · 'διὰ τί σὰ θεὸς ὧν ἀνθρωπος γέγονας;' τὰ γὰρ ἐργα θεὸν αὐτὸν ἐδείκνυεν, ἵνα τὴν μὲν ἀγαθότητα τοῦ πατρὸς προσκυνήσωσι, τὴν δὲ δι'ἡμᾶς αὐτοῦ οἰκονομίαν θαυμάσωσι. τοῦτο μὲν οὐτε ἔλεγον, ἀλλ' οὐτε τὰ γινόμενα βλέπειν ὲβούλοντο. ἡ ἐβλεπον μέν ἐξ ἀνάγκης γὰρ ἦν ὁρᾶν ταῦτα πάλιν δὲ

ἐγόγγυζον μεταβαλλόμενοι · 'διατί ἐν τῷ σαββάτῷ θεραπεύεις τὸν παραλυτικόν, κὰι τὸν ἐκ γενετῆς τυφλόν τοτε ποιεῖς ἀναβλέπειν;'

θεωρέω (visión intencional profundizativa):

δρώντος VA 46 (912 A) δ γοῦν δικαστης βλέπων αὐτοῦ τὲ [τοῦ 'Αντωνίου] κὰι τῶν σὺν αὐτῷ τὸ ἄφοβον ... παρήγγειλε μηδένα τῶν μοναχῶν ἐν τῷ δικαστηρίῳ φαίνεσθαι, μηδὲ ὅλως ἐν τῷ πόλει διατρίβειν. οἱ μὲν οὖν ἄλλοι ἔδοξαν κρύπτεσθαι ... · δ δὲ 'Αντώνιος τοσοῦτον ἐφρόντισεν ώστε κὰι μᾶλλον πλῦναι τὸν ἐπενδύτην κὰι τῷ ἑξῆς ἐμπροσθεν ἐφ΄ ὑψηλοῦ στῆναι, κὰι φαίνεσθαι τῷ ἡγεμόνι λαμπρόν. πάντων οὖν ἐπὶ τούτῳ θαυμαζόντων, κὰι τοῦ ἡγεμόνος δρῶντος κὰι μετὰ τῆς τάξεως αὐτοῦ διαβαίνοντος, αὐτὸς ἀτρέμας εἰστήκει, δεικνὺς ἡμῶν τῶν Χριστιανῶν τὴν προθυμίαν · ηὐχετο γὰρ κὰι αὐτὸς μαρτυρῆσαι, καθὰ προεῖπον.

Este texto, en el que desde luego δράω no designa una visión "neutra", nos ofrece además algunos datos interesantes, como son la ecuación semántica μη φαίνεσθαι = κρύπτεσθαι, y la secuencia complementaria causativa

• ἐπισκέπτομαι (visión traslativa):

ἴδες EPS 400 Β Καὶ ίδε επὶ τοὺς δούλους σου, καὶ ἐπὶ τὰ ἔργα σου [Sal 89.16a] Τὸ 'ἴδε' πάλιν ἄντι τοῦ ἴδες, ἤτοι ἐπεσκέψω τοὺς δούλους σου καὶ τὰ ἔργα τῶν χείρων σου. δι'ἦς ἐπισκοπῆς τὴν λαμπρότητα καὶ τὸ φῶς τοῦ θεοῦ ἡμῶν ἑωρακότες, καὶ ἐπιστρέψαντες, κατευθυνθείημεν ἐφ'οἷς τὴν τῆς ἐπιστροφῆς πρᾶξιν ἀποπληροῦμεν.

La corrección al salmo realizada por Atanasio, que ya antes hemos comentado<sup>24</sup>, pone de manifiesto que en este caso es más correcto el empleo de  $\epsilon \pi \iota \sigma \kappa \epsilon \pi \tau \iota \omega \mu \alpha \iota$  que el de  $\delta \rho \alpha \omega$ , pero es a la vez una prueba evidente de que este último lexema puede sustituir al primero funcionando como término no-marcado.

164 <sup>c</sup>Oράω puede, incluso, actuar como archilexema del campo de la percepción sensible; nos lo demuestra el texto que sigue, del De Incarnatione:

δρᾶν DI 32.2.9 Εἰ δὲ ὅτι μὴ ὁρᾶται, ἀπιστεῖται κὰι ἐγηγέρθαι, ὥρα καὶ τὸ κατὰ φύσιν ἀρνεῖσθαι τοὺς ἀπιστοῦντας. θεοῦ γὰρ ἰδιον μὴ ὁρᾶσθαι μέν, ἐκ δὲ τῶν ἐργων γινώσκεσθαι, καθάπερ κὰι ἐπάνω λέλεκται. εἰ μὲν οὖν τὰ ἐργα μή ἐστι, καλῶς τῷ μὴ φαινομένῳ ἀπιστοῦσιν · εἰ δὲ τὰ

ἔργα βοᾶ καὶ δείκνυσιν ἔναργῶς, διὰ τί ἕκόντες ἄρνοῦνται τὴν τῆς ἀναστάσεως οὕτως φανερῶς ζωήν; εἰ γὰρ καὶ τὴν διάνοιαν ἔπηρώθησαν, ἀλλὰ κὰν ταῖς ἔξωθεν αἰσθήσεσιν δρᾶν ἐστι τὴν ἀναντίρρητον τοῦ Χριστοῦ δύναμιν καὶ θεότητα.

El instrumento mediante el cual se realiza la acción sensitiva designada por δράω en este texto no son sólo *los ojos*, sino todos *los sentidos exteriores* (αξ εξωθεν αἰσθήσεις). Lo propio sería que Atanasio empleara un lexema como καταλαμβάνω, ἀντιλαμβάνω ο αἰσθάνομαι; aquí ὅράω está en realidad sustituyendo a uno de estos lexemas, y por lo tanto está actuando como archilexema del campo de la percepción sensorial. No es el único lexema del campo de *ver* capaz de asumir esta categoría expresiva; hemos visto anteriormente (cf. θεωρέω<sub>A2</sub>) un empleo de θεωρέω en este mismo sentido <sup>25</sup>. Aquí hallamos lo que es, en principio, más esperable: que el archilexema del campo de *ver* se constituya en archilexema del campo de *sentir*. Este hecho aporta un dato más de cara a mostrar la preeminencia para Atanasio de la visión sobre los demás sentidos corporales.

165 La acción visual designada por ὅράω<sub>A3</sub> se nos presenta caracterizada, en algunos casos, como /visión racional/; es decir, que conlleva el sema positivo de la /racionalidad/, de forma semejante a lo que veíamos al estudiar este mismo lexema en la dimensión I. El texto principal en el que descubrimos este hecho ya lo hemos transcrito anteriormente, al estudiar  $βλέπω_{A3}$  (cf. el nº 143); se trata de ὅρώμενα *CG* 31.10, y ya veíamos cómo, en oposición a βλέπω, el archilexema ὅράω se caracteriza positivamente con el sema de la /racionalidad/. Podemos rastrear este fenómeno en los textos siguientes:

δρῶσι CG 23.44 κὰι ἀποστραφέντες [οἱ ἐθνικὸι] τὸν ἀληθῶς τοῦ πατρὸς λογον, τὸν πάντων σωτῆρα Χριστόν, εἰκότως εἰς πολλὰ τὴν διάνοιαν ἔχουσι ρεμβομένην. καὶ ὡσπερ οἱ τὸν ἡλιον ἀποστραφέντες καὶ ἔν σκοτεινοῖς γενόμενοι τόποις, πολλὰς ἀνόδους κυκλεύουσιν ὁδούς, καὶ τοὺς μὲν παρόντας οὐχ δρῶσι, τοὺς δὲ μὴ ὀντας φαντάζονται ὡς παρόντας, καὶ βλέποντες οὐ βλέπουσι [Μι 13.13] · τὸν αὐτὸν τρόπον οἱ τὸν θεὸν ἀποστραφέντες καὶ σκοτισθέντες τὴν ψυχὴν ρεμβόμενον ἔχουσι τὸν νοῦν, καὶ τὰ οὐκ ὀντα ὡς μεθύοντες καὶ μὴ ὁρῶντες φαντάζονται.

En efecto, los hombres que se hallan en un lugar oscuro no ven a los presentes; pero al emplear  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega$  y no  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega$ , entendemos no sólo que no los ven sensorialmente, sino que no se dan cuenta de su presencia real; tanto más, cuanto que en el primer

Que, en su momento, justificábamos por la intención del autor de actualizar el rasgo semántico característico de θεωρέω (la /profundidad/) haciendo abstracción de su sentido visual propio.

término de la comparación se nos está hablando de hombres que tienen la mente errando en muchas direcciones (εἶς πολλὰ τὴν διάνοιαν ἔχουσι ρεμβομένην). El mismo texto, por otro lado, nos pone de manifiesto la incompatibilidad que existe entre δράω<sub>A3</sub> y φαντάζομαι: el que ve (y comprende) la realidad no se imagina como real lo que en realidad no existe.

εώρακεν VA 12 (861 A) Εἶτα πάλιν οὐκ ἐτι φαντασίαν, ἀληθινὸν δὲ χρυσὸν ἔριμμένον ἐν ταῖς ὅδοῖς ἔώρακεν ἀπερχόμενος [ὅ ἀντώνιος]. εἴτε δὲ τοῦ ἔχθροῦ δείξαντος, εἰτε τινὸς κρείττονος δυνάμεως γυμναζούσης τὸν ἀθλήτην, κὰι δεικνύουσης τῷ διαβόλῳ ὅτι μηδὲ τῶν ἀληθῶς φροντίζει χρημάτων · οὐτε αὐτὸς παρήγγειλεν, οὐτε ἡμεῖς ἔγνωμεν, πλὴν ὅτι χρυσὸς ἢν ὁ φαινόμενος. ὁ δὲ ἀντώνιος τὸ μὲν πλῆθος ἐθαύμασεν, ὡς δὲ πῦρ ὑπερβάς, οὕτως αὐτὸν παρῆλθεν ὡς μηδὲ στραφῆναι · ἀλλὰ κὰι δρόμῳ σπουδάσαι τοσοῦτον ώστε κρύψαι κὰι λαθεῖν τὸν τόπον.

Como en el texto anterior, encontramos que  $\delta \rho \alpha \omega_{A3}$  no es compatible con la  $\phi \alpha \nu \tau \alpha \sigma i \alpha$ ; por el contrario, su objeto es  $\delta \lambda \eta \theta \iota \nu \delta \nu$ . Por otra parte, descubrimos en este mismo texto una interesante relación causativa,

δρωμένων DI 30.3.21 εἶ γὰρ δὴ νεκρός τις γενόμενος οδδὲν ἐνεργεῖν δύναται, ἄλλὰ μέχρι τοῦ μνήματός ἐστιν αὐτῷ ἡ χάρις, καὶ πέπαυται λοιπόν, μόνων δὲ τῶν ζώντων εἰσὶν αἷ πράξεις καὶ αἷ προς τοὺς ἀνθρώπους ἐνέργειαι, ὅράτω δὲ ὁ βουλόμενος καὶ γενέσθω δικαστὴς ἐκ τῶν δρωμένων τὴν ἀλήθειαν ὁμολογῶν.

De nuevo descubrimos este sentido *objetivo* en ὅράω, al comprobar que constituye un término previo a un posterior *reconocimiento de la verdad*. En efecto, la secuencia ὅράω<sub>A3</sub> – την ἀλήθειαν ὅμολογῶ nos indica, al igual que el texto anterior, la especial relación de la visión designada por ὅράω<sub>A3</sub> con la *verdad*.

Esta característica propia de  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{A3}$  viene confirmada por el texto siguiente, que sólo se halla en uno de los manuscritos del *De Incarnatione*, el d (cod. Athous, Dochiariou 78, a. 1322), y que Kannengiesser 1973a no recoge más que en el aparato crítico:

**ἔωρακότας DI 45.2.9** [add. d] ἔλέγχεται δὲ κὰι Ἰουδαίων ἥ συκοφαντία διαφωνοῦσα ἐν ταῖς κατηγορίαις, ἀνασειόντων τοὺς ὄχλους καὶ πειθόντων τοὺς **ἔωρακότας** ψεύσασθαι περι τῆς ἀναστάσεως αὐτοῦ.

Una persona que ha *visto* algo con plena conciencia de su realidad no puede faltar a la verdad, de modo que para conseguir que lo haga hay que *convencerla para que mienta*; tal es el caso de los testigos oculares de la resurrección de Jesús.

Y la importancia de la visión directa de un suceso a la hora de hablar sobre él es tan grande, que quienes se permiten opinar sobre lo que no han visto no son dignos de crédito:

εἶδον [3² pl.] ΑΑ 8.1.2 [ep.syn.Alex.] Τούτων τοίνυν οὕτως ὅμολογουμένων κὰι παρ'αὐτῶν ἐναντίως προφερομένων ποῖαν ἐχει πίστιν ἡ παρ'αὐτῶν θρυλουμένη σύνοδος ἢ κρίσις; οἱ γὰρ οὕτως ἐπιβαίνειν τολμῶντες οἷς οὖκ εἶδον, οἷς οὖκ ἐδίκασαν, ἐφ'οἷς οὖ συνηλθον, καὶ γράφειν ὡς πληροφορηθέντες, πῶς ἐφ'οἷς συνεληλυθηναι λέγουσι πιστευθηναι δύνανται, ἀλλ' οὐ κατ'ἔχθραν κάκεῖνα πεποιηκέναι κὰι ταῦτα πιστευθήσονται;²6

166 Esta característica propia de  $\delta\rho\alpha\omega_{A3}$  le da un matiz de *intelectualidad* que muchas veces nos impide deslindar de forma tajante el campo en el que está actuando; es, por tanto, un término en el que se realiza de forma privilegiada la *neutralización* entre los campos sensible e intelectual, tan cercanos entre sí, como tendremos ocasión de ver. Veamos un texto:

**όρωμεν** CG 22.29 ταῦτα δὲ [τὰ ἀγάλματα] καὶ φθαρτὰ καὶ σωμάτων ἐισὶ τύποι, καὶ τῆς παρ'αὐτῶν ἐπιδεόμενα χρείας, ώσπερ καὶ πρότερον εἰρηται · πολλάκις γοῦν **ὁρωμεν** ανακαινουμένους τοὺς παλαιωθείντας...

Este  $\widetilde{op}\widetilde{\omega}\mu\epsilon\nu$  es, a la vez e inseparablemente, 'vemos sensiblemente' y 'nos damos cuenta de que' las imágenes que envejecen van siendo renovadas.

Los ejemplos son, empero, muy numerosos; baste al lector tener muy presente este hecho, que no podremos perder de vista a lo largo de todo nuestro estudio.

167 Pero se equivocaría quien pensara, a la vista de todo lo que acabamos de exponer, que  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega$  se halla en alguna medida desligado de lo sensible; como ya hemos señalado en otra ocasión, podríamos decir que cuando actualiza sus rasgos característicos  $o\rho\alpha\omega$  "capta lo sensible con una formalidad intelectual" Pero en un buen número de ocurrencias (las que integran el campo A) permanece íntimamente ligado a lo sensible; de ello da testimonio un hecho recurrente en el campo de la visión sensible, y es la

Aunque no sea propiamente un texto atanasiano al tratarse de un documento oficial del sínodo alejandrino de 338, no parece lógico suponer gran diferencia entre el habla de los redactores de las conclusiones de este sínodo (es de suponer que alejandrinos) y el también alejandrino Atanasio. Además, según ORLANDI 1975 (p.56) se trata de una carta "scritta probabilmente dallo stesso Atanasio": "Tale lettera era in realtà direttamente ispirata, forse scritta da Atanasio; essa narrava gli avvenimenti dall'elezione di Atanasio fino all'esilio in Gallia (dunque le varie accuse meliziane ed ariane, culminate coi concilii di Tiro e Gerusalemme, 335), sulla scorta di documenti che venivano allegati per esteso" (p.53)

<sup>27</sup> SÁNCHEZ NAVARRO 1993a, 498

relación con el sustantivo έργον. No falta esta relación en la dimensión III, como nos indican los textos siguientes:

όρων 4ΕS 20 (669 A) Εκάτερον οὖν δῆλον ἂν εἶη λοιπόν, ὅτι ὁ τὸν κύριον ὁρων τὰ περὶ ἑαυτοῦ διαλεγόμενον, ἐὰν μὲν τὰ σωματικὰ αὖτοὺ μόνον βλέπων καὶ μὴ πιστεύων λέγοι · πόθεν τούτῳ ἡ σοφία αὕτη; [Μι 13.54] αμαρτάνει μὲν καὶ ὡς εἰς υἱὸν ἀνθρώπου βλασφημεῖ · ἀλλ' ὁ δρῶν αὐτοῦ τὰ ἐργα τὰ πνεύματι ἀγίῳ γινόμενα καὶ λέγων τὸν τοιαῦτα ποιοῦντα μὴ εἶναι θεὸν καὶ τοῦ θεοῦ υἱόν, ἀλλὰ τῷ Βεελζεβοὺλ αὐτὰ ἐπιγράφων φανερῶς βλασφημεῖ, ἀρνούμενος αὐτοῦ τὴν θεότητα.

**ξωρακόσιν EPSV 292** [Sal 117.17] Αύτη ή φωνη εΐη ὰν τῶν κατὰ καιρὸν διωκομένων ὑπὸ τῶν τῆς ἐκκλησίας ἐχθρῶν καὶ εἰς αὐτὸν ἡκόντων τὸν θάνατον · οἱ καὶ θαρροῦσιν ὡς ἐτι ζήσονται καὶ ἡμερῶν προσθήκην λάβωσιν, ἐπὶ τὸ ἐξομολογεῖσθαι τοῦ θεοῦ τὰ ἐργα τοῖς οἰφθαλμοῖς αὐτῶν, μη ἐωρακόσιν αὐτά.

168 Esta fuerte ligazón con lo sensible aparece en otra relación frecuente: la que une a  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega$  con lexemas del campo de la luz, ligado muy estrechamente por su propia naturaleza a la visión sensible, de la que es el objeto primario (no en vano, lo único que captan los ojos es luz). Estos sustantivos son, fundamentalmente, τὸ φῶς (a la que va inseparablemente unido τὸ ἀπαύγασμα) y ὁ ἡλιος (su fuente primera):

### • το φως:

είδε ICA 12 (37 A) ψάλλει δε καὶ ὁ Δαβὶδ ἐν τῷ ὀγδοηκοστῷ ἑνάτῳ ψαλμῷ καὶ ἡ λαμπρότης κυρίου ἐστω ἐφ'ἡμᾶς [sal 89.17], καὶ ἐν τῷ φωτί σου οψόμεθα φῶς [sal 35.10]. τίς ούτως ἐστὶν ἀνόητος, ὡς ἀμφιβάλλειν περὶ τοῦ ἀεὶ εἶναι τὸν υἱόν; πότε γάρ τις εἶδε φῶς χωρὶς τῆς τοῦ ἀπαυγάσματος λαμπρότητος, ἱνα καὶ περὶ τοῦ υἱοῦ εἰπη 'ἦν πότε, ὅτε οὐκ ἦν', ἡ ὅτι 'πρὶν γεννηθῆναι οὐκ ἦν';

εἶδε 2CA 32 (216 B) πότε γὰρ εἶδε τις  $φ \widehat{\omega} \varsigma$  χωρὶς τοῦ ἀπαυγάσματος;

# δ ήλιος:

όρων 1CA 25 (64 B) ... · ἀρνούμενοι γὰρ τὸν λόγον ἄλογον ἔχουσι καὶ τὴν ἔρώτησιν. ὡς γὰρ ἔί τις τὸν ἡλιον ὁρων πυνθάνοιτο περὶ τῆς ἀπαυγάσματος, καὶ λέγοι · 'ὁ ὢν τὸ μὴ ὂν πεποίηκεν, ἡ ὂν αὐτὸ πεποίηκεν;' οὐ σώφρονα ἔχειν ὁ τοιοῦτος λογισμὸν νομισθήσεται ...

δρώμενος DI 17.7.35 εἰ γὰρ καὶ ἡλιος ὁ ὑπ'αὐτοῦ γενόμενος καὶ ὑφ'ἡμῶν ὅρώμενος ... οὐ ῥυπαίνεται τῶν ἐπὶ γῆς σωμάτων ἑπτόμενος, οὐδὲ ὑπὸ σκότους ἀφανίζεται, ἀλλὰ μᾶλλον αὐτὸς καὶ ταῦτα φωτίζει καὶ καθαρίζει, πολλῷ πλέον ὁ πανάγιος τοῦ θεοῦ λόγος... ἐν σώματι γνωριζόμενος οὐκ ἐρυπαίνετο...

# • τὸ τοῦ ἡλίου φῶς:

ίδειν DI 57.3.8 y ίδη DI 57.3.12 ἄνευ γὰρ καθαρᾶς διανοίας καὶ τῆς πρὸς τοὺς άγίους τοῦ βιοῦ μιμήσεως, οὖκ ἄν τις καταλαβεῖν δυνηθείη τοὺς τῶν άγίων λόγους. ώσπερ γὰρ εἰ τις ἐθελήσειεν ἰδεῖν τὸ τοῦ ἡλιόυ φῶς, πάντως τὸν ὀφθαλμὸν ἀποσμήχει καὶ λαμπρύνει, σχεδὸν δίμοιον τῷ ποθουμένῳ ἑαυτὸν διακαθαίρων, ἵνα οὕτως φῶς γενόμενος ὁ ձφθαλμὸς τὸ τοῦ ἡλίου φῶς ἴδη, ἡ ὡς εἰ τις θελήσειεν ἰδεῖν πόλιν ἡ χώραν, πάντως ἐπὶ τὸν τόπον ἀφικνεῖται τῆς θέας ἑνεκεν · οὕτως ὁ θέλων τῶν θεολόγων τὴν διάνοιαν καταλαβεῖν...

Una forma universalmente empleada a lo largo de los siglos para hablar de la divinidad y de las realidades supraterrenales ha sido la de atribuírles comportamientos propios del ser humano; tampoco los teólogos de la talla de Atanasio se ven al margen de esta apreciación, como se puede comprobar por los antropomorfismos que a veces emplea. En efecto, no es infrecuente leer en sus obras que estos seres ven las cosas sensibles; hay que hacer notar, sin embargo, que en lo referente a  $\delta\rho\alpha\omega_{A3}$  este empleo no lo hallamos en obras teológicas, donde el rigor lingüístico en estos temas es mucho mayor, sino en obras de carácter hagiográfico y exegético: la Vita Antonii (principalmente) y las Expositiones in Psalmos. El sujeto de la visión puede ser:

#### • Dios:

οψεται ΕΡS 265 Β Καὶ σύ, κύριε, ἐκγελάση αὐτούς [Sal 58.9a]

<sup>2</sup>Εβλασφήμουν, φησί, καὶ μὴν καὶ μέχρι σταυροῦ ἐπεβούλευσαν λέγοντες, ώς οὐκ δίψεται ὁ θεὸς τοὺς λόγους καὶ τὰς πράξεις αὖτῶν. ἀλλ' εἰ καὶ ταῦτα διενοήθησαν, σύ, κύριε, φησί, καταγελάστους αὖτοὺς παρασκευάσεις ἔγγενέσθαι. ἔκεῖνοι μὲν οὖν ἔκεῖνα τολμῶσι, σὺ δὲ καὶ ἀκούεις, καὶ βλέπεις, καὶ γελᾶς αὐτῶν τὴν ματαίαν μανίαν<sup>28</sup>.

ίδειν VA 10 (860 A) ο δε κύριος οὐδε εν τούτω ἐπελάθετο τῆς άθλήσεως ἀντωνίου, ἀλλ' εἰς ἀντίληψιν αὐτοῦ παραγέγονεν. ἀναβλέψας γοῦν εἶδε τὴν στέγην ώσπερ διανοιγομένην, κὰι ἀκτίνα τινὰ φωτὸς κατερχομένην πρὸς αὐτόν. κὰι οἱ μὲν δαίμονες ἐξαίφνης ἀφαντοι

γεγόνασιν · δ δὲ πόνος τοῦ σώματος εὐθὺς ἐπέπαυτο, κὰι ὁ οἶκος πάλιν ἦν ὁλόκληρος. ὁ δὲ ᾿Αντώνιος αἰσθόμενος τῆς ἄντιλήψεως κὰι πλέον ἄναπνεύσας κουφισθείς τε τῶν πόνων ἐδέετο τῆς φανείσης οπτασίας, λέγων · 'ποῦ ἦς; διὰ τί μὴ ἐξ ἄρχῆς ἐφάνης, ἵνα μου τοὺς ὀδύνας παύσης;' καὶ φωνὴ γέγονε πρὸς αὐτόν · 'Ἀντώνιε, ὧδε ἤμην, ἀλλὰ περιέμενον ἰδεῖν τὸ σὸν ἀγώνισμα...'.

#### • Los demonios:

ορώσι VA 33 (892 B) οὖδὲν γὰρ γινώσκουσιν [οἱ δαίμονες] ἀφ'ἑαυτῶν · ἀλλ' ὡς κλέπται ἃ παρ'ἄλλοις δρῶσι ταῦτα διαβάλλουσι · κὰι μαλλον στοχασταί εἰσιν ἢ προγνώσται.

εωρακότες VA 31 (889 B) y VA 31 (889 C) τί γὰρ <u>Θαυμαστὸν</u> εὶ λεπτοτέροις χρώμενοι σώμασι μᾶλλον τῶν ἀνθρώπων [οἱ δαίμονες], κὰι τοὺς ἀρξαμένους ὁδεύειν εωρακότες, προλαμβάνουσι [οἱ διάβολοι] τῷ δρόμῳ καὶ ἀπαγγέλλουσι; τοῦτο καὶ ἱππῳ τις ἐπικαθημενος προλέγει, προλαμβάνων τοῦ ὁδεύοντος τοῖς ποσίν · ώστε οὐδ΄ἐν τούτῳ χρῆ <u>Θαυμάζειν</u> αὐτούς. οὐδὲν γὰρ τῶν μὴ γενομένων προγινώσκουσιν · ἀλλὰ μόνος ὁ θεός ἐστιν ὁ πάντα γινώσκων πρὶν γενέσεως αὐτῶν. οῦτοι δὲ ὰ <u>βλέπουσιν</u>, ὡς κλέπται, προτρέχοντες ἀπαγγέλλουσι<sup>29</sup>. (...) ἀν τις ἀρξηται περιπατεῖν ἀπὸ τῆς Θηβαίδος ἡ ἀπό τινος ἄλλης χώρας, πρὶν μὲν ἀρξηται περιπατεῖν οὐκ ἱσασιν εἰ περιπατήσει · περιπατοῦντα δὲ τοῦτον ἑωρακότες προτρέχουσι καὶ πρὶν αὐτὸν ἐλθεῖν ἀπαγγέλλουσι.

**ἔωρακότες VA 32 (892 A)** Οὕτω γὰρ περὶ τοῦ ποταμίου ὕδατός ἐστιν ὅτε φλυαροῦσιν [οἱ δαίμονες] · **ἔωρακότες** γὰρ πολλοὺς ὕετοὺς γινομένους ἐν τοῖς τῆς Αἰθιοπίας μέρεσι καὶ εἰδότες ὡς ἐξ ἐκείνων ἡ πλημμύρα τοῦ ποταμοῦ γίνεται, πρὶν ἐλθεῖν εἰς τὴν Αἰγυπτον τὸ ὕδωρ προτρέχοντες λέγουσι.

170 Otras veces hallamos un empleo antagónico (pero semejante) de  $\delta\rho\alpha\omega_{A3}$ , que es la *prosopopeya*. En efecto, nos encontramos que pueden ser sujetos de la visión resultativa seres inanimados como *el sol*:

**όρων** ΕΕρ 12.5.19 διὰ τοῦτο ἡλιος **όρων** τὸν δημιουργὸν ἑαυτοῦ ἐν τῷ ὑβριζομένῳ σώματι ἀνεχόμενον τὰς ἀκτίνας συνέστειλε κὰι ἐσκότασε τὴν γῆν, ...

<sup>29</sup> Cf. la nota anterior; algo semejante podemos decir de un posible supletivismo βλέπω/ξώρακα.

o, incluso, las aguas:

ιδόντα [Nom.nt.pl.] EPS 348 C Είδοσάν σε ίδατα, ὁ θεός, κὰι ἐφοβήθησαν [Sal 76.17] Καὶ πότε αὐτὸν ἰδόντα ἐφοβήθη τὰ ὕδατα, ἢ ότε ἐπετίμησε τῆ θαλάσση κὰι πεφίμωτο;

En ambos casos el objeto de la visión es Cristo; eso indica que es un contexto especial, el de sometimiento a Cristo Señor de toda la creación, el que le sugiere a Atanasio este empleo.

171 <sup>c</sup> Οράω puede presentar, cuando permenece ligado al campo visional originario, un sentido técnico particular: 'recibir (a una persona)'; así lo manifiestan los textos siguientes:

**εώρακεν ΗΑ 51.1.13** εἰ δὲ κὰι **εωρακεν** Ἡρειον ὁ πατὴρ αὖτοῦ [τοῦ Κωνσταντίου], ἀλλ' ἐπιορκήσας Ἡρειος κὰι ῥαγεὶς ἔλυσε τὴν τοῦ πατρὸς φιλανθρωπίαν · κὰι γὰρ κὰι αὐτὸς μαθὼν ὡς αἷρετικοῦ κατέγνω λοιπόν.

**ἰδεῖν** AC 4.18 κατελθὼν τοίνυν εἰς τὴν Μεδιόλανον, εἰδον πολλὴν φιλανθρωπίαν · κατεξίωσε γὰρ **Ἰδεῖν** με [ὁ ἀδελφός σου], καὶ εἶπεν ὁτι ε΄γραψε καὶ ἀπέστειλε πρός σε αξιῶν σύνοδον γενέσθαι.

ίδεῖν AC 5.10 ἀξιῶ γάρ, γινώσκων σε μνημονικώτατον, ἀναμνησθῆναι τῶν λόγων ὧν ἀνέφερον τότε, ὅτε κατηξίωσας ἰδεῖν με · πρῶτον μὲν ἐν Βιμινακίω, δεύτερον δὲ ἐν Καισαρεία τῆς Καππαδοκίας, καὶ τρίτον ἐν τῆ ἀντιοχεία · ...

έωρακώς ΗΑ 30.3.14 '... καὶ φόβος μὴ καὶ ἡ αίρεσις γνωσθῆ καὶ λοιπὸν ἡμεῖς καὶ σὺ χρηματίσωμεν αίρετικοί. κὰν τοῦτο γένηται, σκόπειμὴ μετὰ Μανιχαίων λογισθῶμεν. ἀρξαι πάλιν οὖν διώκειν καὶ πρόστα τῆς αἵρεσεως · καὶ γὰρ καὶ αὕτη σε βασιλέα ἐχει'. τοιαῦτα μὲν οὖν ἦν τούτων [τῶν Ἀρειανῶν] τὰ τῆς πανουργίας ῥήματα. καὶ αὐτὸς δὲ [Κωνστάντιος] διερχόμενος, ὅτε πρὸς Μαγνέντιον ἐσπευδε, καὶ βλέπων τὴν πρὸς ᾿Αθανάσιον τῶν ἐπισκόπων κοινωνίαν, ὡς ἀπὸ πυρὸς ἀναφθεὶς μετεβάλλετο τὴν γνώμην καὶ οὖτε τῶν ὅρκων ἐμνημόνευσεν, ἀλλὰ καὶ ὧν ἔγραψεν ἐπελάθετο καὶ τῶν πρὸς τὸν ἀδελφὸν καθηκόντων ἀγνώμων γέγονε. καὶ γὰρ καὶ αὐτῷ γράφων καὶ ᾿Αθανάσιον ἑωρακῶς ὅρκους δέδωκε, μὴ ἀλλως ποιήσειν, ἡ ὡς ἀν ὁ λαὸς βούληται καὶ τῷ ἐπισκόπῳ καταθυμίως τυγχάνοι. ὰλλ' ἡ πρὸς τὴν ἀσέβειαν σπουδὴ πάντων ἀθρόως αὐτὸν ἐπιλαθέσθαι πεποίηκεν.

Como vemos, se trata de un empleo técnico que se produce en un contexto muy

Constante en el segundo y Constancio en los dos últimos) de un súbdito interesado en verlo. Es un tecnicismo propio del lenguaje cortesano no exclusivo de Atanasio, como nos muestra el texto siguiente, que reproduce palabras de Constancio:

ίδειν DS 55.2.2 [ep.Constantii] <sup>3</sup>Αεὶ μὲν προηγουμένην ἡμᾶς ἐχειν φροντίδα περὶ τοῦ θείου καὶ προσκυνητοῦ νοίμου οὐδὲ ἡ υμέτερα χρηστότης ἀγνοεῖ, ἀλλὰ νῦν τοὺς παρὰ τῆς συνέσεως ὑμῶν ἀποσταλέντας ἐίκοσιν ἐπισκόπους ἀναδεξαμένους τὴν παρ'ὑμῶν πρεσβείαν τέως οὖκ ἡδυνήθημεν αὐτοὺς ἐδεῖν.

Aunque este empleo de  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega$  vea limitada su importancia por su carácter formular y no sea en sentido estricto susceptible de un análisis funcional, esto no impide que a la vista de estos textos postulemos la complementariedad entre  $\epsilon\pi\iota\sigma\kappa\dot{\epsilon}\pi\tau\sigma\mu\alpha\iota$  'ir a visitar' y  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega$  'recibir'; relación intersubjetiva que podemos expresar así:

ểπισκέπτομαι .- ὁρῷς<sub>Α3</sub> voy a visitar(te) .- (me) recibes.

172 Esta recepción por parte del emperador puede ir modificada por un adverbio  $(\gamma \nu \eta \sigma i \omega \varsigma)$ , también formular, que expresa la buena disposición del gobernante hacia el súbdito; buena disposición que en los dos textos que siguen se comprueba por el resultado de la gestión, favorable para el personaje recibido (el obispo Atanasio):

**έωρακεν** ΑΑ 54.1.31 Μετὰ τούτων ἐλθόντα με γνησίως **ἑωρακεν** δ βασιλεὺς καὶ ἀπέστειλε πρὸς τὴν πατρίδα καὶ τὴν ἐκκλησίαν, γράψας τοῖς ἐπισκόποις καὶ πρεσβυτέροις καὶ λαοῖς ταῦτα · ...

**εώρακε ΗΑ 22.1.18** Οὕτω δη οὖν γράψαντος αὖτοῦ [τοῦ Κωνσταντίου]... ἦλθεν ϶Αθανάσιος μετὰ τῶν σὺν αὐτῷ πρὸς αὐτόν, γνησίως τε αὐτὸν **εώρακε** καὶ ἀπέλυσεν εἰσελθεῖν εἰς την πατρίδα ...

173 Es indudable que Atanasio no es impermeable al influjo externo a la hora de seleccionar un determinado lexema del campo de *ver*; influjo que a veces le lleva a adoptar un *habla* diversa de la suya. Es lo que ocurre con no poca frecuencia respecto del *habla bíblica*, que en muchas ocasiones (sobre todo en obras exegéticas o, por lo menos, en contextos de exégesis bíblica) deja su huella en las palabras del obispo. Veamos una muestra:

είδε EPS 133 D Καὶ εἰς χοῦν θανάτου κατήγαγες με [Sal 22.16b] Χάριτι γὰρ θεοῦ ὑπὲρ παντὸς ἐγεύσατο θανάτου. οὖ γὰρ εἰς θάνατον, ἄλλ' εἰς χοῦν θανάτου κατήχθη ὁ Χριστός · οὖκ ἔγκαταλειφθη γὰρ ἡ ψυχὴ αὖτοῦ εἰς τὸν ἄδην, οδδὲ σάρξ αὖτοῦ είδε διαφθοράν.

Para explicar estas palabras del salmo 22, Atanasio recurre sin indicarlo expresamente<sup>30</sup> a unas palabras del salmo 16 (ὅτι οὖκ ἐγκαταλείψεις τὴν ψυχήν μου εἰς ἄδην / οὖδὲ δώσεις τὸν ὁσιόν σου ἰδεῖν διαφθοράν, Sal 16.10ab), de modo que adopta una expresión (εἶδε διαφθοράν) que no tiene nada de griego, y sí mucho de semítico. El texto siguiente, del tratado *De Incarnatione*, nos permite comprobar hasta qué punto el autor hace suya esta expresión bíblica, empleándola con toda naturalidad:

εἶδε DI 21.7.50 οὖκ ἐπείνασεν οὖν [δ κύριος]; ναὶ ἐπείνασε διὰ τὸ ι΄διον τοῦ σώματος, ἄλλ' οὖ λιμῷ διεφθάρη, διὰ τὸν φοροῦντα αὖτὸ κύριον. διὰ τοῦτο εἰ κὰι ἀπέθανε διὰ τὸ ὑπὲρ πάντων λύτρον, ἄλλ' οὖκ εἶδε διαφθοράν. ὁλόκληρον γὰρ ἀνείστη · ἐπὲι μηδὲ άλλου τινός, ἄλλ' αὐτῆς τῆς ζωῆς ἦν τὸ σῶμα<sup>31</sup>.

Elõe podríamos traducirlo con bastante exactitud como 'sufrió'; pero no se trata de un hecho lingüístico propio del habla de Atanasio, del que podamos deducir que la corrupción es un objeto posible de la visión, sino que representa un "préstamo" clarísimo del habla bíblica.

174 El análisis minucioso de  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{A3}$  pone de manifiesto un hecho evidente: hay determinadas formas verbales que en Atanasio presentan una adscripción exclusiva al campo sensible A, sin que las hallemos en el campo intelectual de transferencia. Estas formas son, concretamente, dos:

# • δρῶσι [partic.pres.]:

δρωσι [part.pres.] ICA 44 (104 B) ούτως και παρα του Πέτρου λέγεται · ότι, ἐπειδὴ θεὸς ὢν γέγονεν ἄνθρωπος, τὰ δὲ σημεῖα καὶ τὰ τέρατα ἀπέδειξεν αὐτὸν καὶ τοῖς δρωσι θεόν · διὰ τοῦτο δυνατὸν οὐκ ἦν κρατεῖσθαι αὐτὸν ὑπὸ τοῦ θανάτου.

δρωσιν [part.pres.] CG 22.17 εἰ δὲ πάλιν τὸ συναμφότερον [θηλυκὸν κὰι ἀρρενικόν] εἰσί [οἱ θεοί], ἔδει μὴ διαιρέσθαι, ἀλλὰ ἀμφότερα συνάπτεσθαι, καὶ λέγεσθαι κατὰ τοὺς λεγομένους ἑρμαφροδίτους, ἵνα μὴ

No es en absoluto necesario, ya que se trata de un texto conocidísimo para todo aquel que esté iniciado en la lectura de la Biblia; tanto por el salmo en sí, como por el empleo que de él hace Pedro en su primer discurso a los judíos (Hch 2.25-28), aplicándolo a la resurrección de Jesucristo.

Es interesante la llamativa semejanza de la referencia implícita al Sal 16 en las Expositiones in Psalmos y en De Incarnatione; no sólo por la literalidad de la misma, sino por la común referencia al valor redentor universal de la muerte de Cristo (ὑπὲρ παντὸς... / ὑπὲρ πάντων). No debemos perder de vista este detalle de cara a la cuestión de la genuinitas Athanasiana de EPS, así como de la posible contemporaneidad de esta obra con DI.

μόνον ἀσέβειαν καὶ συκοφαντίαν, ὰλλὰ καὶ γέλωτας αὐτῶν ἡ δεισιδαιμονία τοῖς ὁρῶσι παρασχῆ.

δρῶσι [part.pres.] EPS 329 Β Καὶ εἶπαν, πῶς ἐγνω ὁ θεός; [Sal 72.11a] Ο μὲν ἐμὸς λαός, φησιν, ἐκ τοῦ καταβληθῆναι τοὺς ἀσεβεῖς ὡφεληθήσεται. οἱ δὲ προλεχθέντες δυσσεβεῖς καὶ ἀθεοι οὕτως ἡσέβουν, ὡς σκάνδαλον γενέσθαι τοῖς δρῶσι τὸν βίον αὐτῶν, καὶ ἀμηχανεῖν καὶ λέγειν · 'εἰ ἀρα ἐφορῷ τὰ ἀνθρώπινα ὁ θεός;' τὸ γὰρ 'πῶς ἐγνω' ἀντὶ τοῦ 'πῶς γινώσκειν τὰ καθ'ἡμᾶς καὶ διοικεῖν' λέγεται, κὰι 'πῶς γνῶσιν ἐχει τῶν ἡμετέρων;' 32

• El participio de presente medio (ὁρώμενος) en todas sus formas; veamos sólo un texto:

δρώμενος DI 17.7.35 εἰ γὰρ καὶ ἡλιος ὁ ὑπ'αὐτοῦ γενόμενος καὶ ὑφ'ἡμῶν ὅρώμενος ... οὐ ῥυπαίνεται τῶν ἐπὶ γῆς σωμάτων ἄπτόμενος, οὐδὲ ὑπὸ σκότους ἄφανίζεται, ἄλλὰ μᾶλλον αὐτὸς κὰι ταῦτα φωτίζει καὶ καθαρίζει, πολλῷ πλέον ὁ πανάγιος τοῦ θεοῦ λόγος... ἐν σώματι γνωριζόμενος οὐκ ἐρυπαίνετο...

175 Por último, tenemos que hacer una observación semántica relacionada con la morfología: las formas (personales y no personales) de aoristo pasivo de  $\delta \rho \dot{\alpha} \omega$  ( $\dot{\omega} \phi \theta \eta$ ,  $\ddot{\delta} \phi \theta \hat{\eta} \nu \alpha i$ ,  $\ddot{\delta} \phi \theta \epsilon i \zeta$ ) no se comportan propiamente como formas pasivas de un verbo transitivo, sino como formas activas de un verbo intransitivo; veamos algunos textos:

ώφθη DS 52.2.1 ... · εἰ δὲ μίαν οἴδαμεν καὶ μόνην θεότητα τὴν τοῦ πατρὸς τούτου τε λόγον καὶ σοφίαν εἶναι τὸν υἱοῦ καὶ σύτω πιστεύοντες οῦ λέγομεν δυό θεοὺς τήν τε ἑνότητα τοῦ υἱοῦ πρὸς τὸν πατέρα οὐχ ὁμοιώσει διδασκαλίας, ἀλλὰ κατὰ τὴν οὖσίαν καὶ ἀληθεία φρονοῦμεν, ώστε διὰ τούτου μὴ λέγειν δύο θεούς, ἀλλὶ ἑνα θεὸν ἑνὸς ὄντος ἔίδαυς θεότητος ὡς ἔστι τὸ φῶς καὶ τὸ ἀπαύγασμα. τοῦτο γὰρ ἄφθη τῷ πατριάρχη Ἰακώβ, καί φησιν ἡ γραφή · ἀνέτειλε δὲ αὐτῷ ὁ ἡλιος, ἡνίκα παρῆλθε τὸ εἶδος τοῦ θεοῦ [Gn 32.31]. καὶ τοῦτο θεωροῦντες οἱ άγιοι προφῆται καὶ νοοῦντες, τίνος ἐστὶν υἱὸς καὶ εἰκών, ἔλεγον · ἐγένετο λόγος κυρίου πρός με [Jr 1.11] <καὶ>[saddidi] γινώσκοντες τὸν ἐν αὐτῷ θεωρούμενον καὶ ἀποκαλυπτόμενον πατέρα εθάρρουν εἰπεῖν · ἀφθη μοι ὁ θεὸς τῶν πατέρων ἡμῶν, ὁ θεὸς Ἀβραὰμ κὰι Ἰσαὰκ κὰι Ἰακώβ [Ex 3.16]

<sup>32</sup> Cf. también ὁρῶσιν (part.pres.) 3CA 52 (433 A), CG 35 12, D/ 18 6 47

Interesante texto, que pone de manifiesto la relación intersubjetiva

relación que nos hace pensar si aquí  $\mathring{\omega}$   $\phi$ θη pertenece realmente al paradigma de δράω o si no pertenecerá funcionalmente más bien al paradigma de  $\phi$ αίνομαι.

ώφθησαν EPS 112 Β Κὰὶ ἄφθησαν αἱ πηγαὶ τῶν ὑδάτων [Sal 17.16a] Μετὰ τὴν καθαίρεσιν τῶν ἐχθρῶν ἄφθησαν αἱ πηγαὶ τῶν ὑδάτων · δηλαδὴ ὁ σωτήριος τοῦ εὐαγγελίου λόγος, ὁστις καὶ θεμέλιος τῆς οἰκουμένης γέγονεν · ἐπ' αὐτῷ γὰρ ἐπωκοδομήθησεν. (...) 'ἄφθησαν' τοίνυν ἀντὶ τοῦ 'ἐφανερώθησαν'.

La precisión, más que corrección, que hace Atanasio al texto bíblico pone de manifiesto lo que nos sugería el texto anterior; φανερόω en voz medio-pasiva no presenta ya oposición diatética con φαίνομαι, como mucho podemos adivinar entre estos dos lexemas una relación de orden secuencial.

οφθηναι ΑC 34.16 τι δέ, ὧ βασιλεῦ, ἐβούλου με δφθηναι τοῖς σοῖς δικασταῖς...;

En estos dos textos la intransitividad se deja descubrir fácilmente por el régimen del verbo (Dat), típicamente intransitivo.

οφθείς EPS 257 C ἀναφέρεται δὲ [ὁ 56 ψαλμὸς] κὰι εἰς τὰ πεπραγμένα ὑπὲρ ἡμῶν τῷ Χριστῷ, ὁτε ἐπ'έσχάτων τῶν ἡμερῶν ὀφθεὶς μετὰ σαρκὸς ἐπὶ γῆς ἀπήλασεν ἡμῶν τὴν φθοράν.

οφθέντος EPS 293 Β Οδοποιήσατε τῷ ἐπιβεβηκότι ἐπὶ δυσμῶν [Sal 67.5b] Εὐπρεπεῖς γενεσθε, φησιν, εἰς τὸ ταῖς ὁδοῖς ἐκείνου πορεύεσθαι, τοῦ ἐπ'ἐσχάτου τῶν χρόνων ὀφθέντος ἐν σαρκὶ τοῖς ἐπὶ γῆς.

Todo lo cual nos permite considerar las formas de aoristo pasivo de  $\delta\rho\alpha\omega$  como formas intransitivas, con el significado aproximado de *aparecerse*, *dejarse ver*, y por tanto en relación intersubjetiva con el campo de la visión propiamente considerado, según veremos más adelante.

176 Como conclusión, ofrecemos en síntesis las principales relaciones lexemáticas (oposiciones significativas y relaciones clasemáticas) que nos ha puesto de manifiesto el

estudio del lexema; algunas de ellas las hemos encontrado ya al estudiar otros lexemas del campo:

# δράω<sub>Α3</sub> + | ἀκούω + ορῶντες ΕΕπο 1.3.12

```
δείκνυμι . – ὁρᾶς<sub>Α3</sub> εωρακεν VA 12 (861 A) 

ἐμφαίνω . – ὁρᾶς<sub>Α3</sub> δρώμενος CG 35.8 

φανερόω . – ὁράομαι<sub>Α3</sub> ὤφθησαν EPS 112 B; cf. δρῶσιν (parl.pres.] 3CA 52 (433 A) 

ἐπ'όψει σου γίνομαι . – ὁρᾶς<sub>Α3</sub> 'εωρακότας DI 23.3.26
```

ψηλαφάω -- ὁραω<sub>A3</sub> ἴδοιεν ΕΡS 136 A, εἶδεν ΕΕΡ 8.3.10 ἀναμετρέω -- ὁράω<sub>A3</sub> ἴδοιεν ΕΡS 136 A καμμύω τοὺς ὀφθαλμούς -- οὐχ ὁράω<sub>A3</sub> ἴδεῖν 1CA 7 (25 A)

| οράω <sub>Α3</sub> γινώσκω εώρακα DS 1.1.6, εώρακα VA procem. (840 A) |                                 |
|-----------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| (ἐνοράω Α ΙΙ) ὁράω <sub>Α3</sub> ἐπιγινώσκω                           | οραν 3CA 5 (332 A)              |
| δράω <sub>Α3</sub> ἐνθυμέομαι                                         | δρῶν CG 35.30, ἶδόντας CG 45.1  |
| δράω <sub>Α3</sub> ἐννοιαν λαμβάνω                                    | ်စု <b>ω်</b> ν <i>CG</i> 35.35 |
| δράω <sub>Α3</sub> διανοέω                                            | δρῶντες <i>EAL</i> 15 (573 A)   |
| δράω <sub>Α3</sub> αἰσθάνομαι <sub>Β</sub>                            | δρῶντας <i>VA</i> 5 (848 B)     |
| δράω <sub>Α3</sub> ἐρωτάω                                             | λδών 2 <i>CA</i> 8 (164 A)      |
| ούχ δράω <sub>Α3</sub> ἄπιστέω                                        | οραται <i>DI</i> 32.1.1         |
| δράω <sub>Α3</sub> (τὰ σημεῖα) [δίμως] ψεύδομαι                       | စ်ρῶντες <i>EPS</i> 288 C       |
| δράω <sub>Α3</sub>   ἐννοέω [τὸν θεόν]                                | δραται CG 38.5                  |

```
οράω<sub>Α3</sub> --χαίρω
                                                     ορῶντες EPS 393 A, δρῶντες HA 25.1.15
δράω<sub>A3</sub> -- θαυμάζω είδον [3° pl] VA 14 (864 C), δρώντες AC 33.8, δρώντων 2CA 52 (257 B)
δράω Α3 -- άγαλλιάομαι
                                                                     ορῶν IEOR 91.13
δράω Α3 -- ξενίζομαι
                                                                     δρώντες 3CA 30 (388 B)
δράω<sub>Α3</sub> -- φοβεόμαι
                                                                     έωρακώς ΗΑ 68.1.20
δράω<sub>Α3</sub> -- ταράσσομαι
                                                                     ξωρακώς VA 14 (865 C)
δράωΑ3 -- φρίζω -- εξίσταμαι
                                                                     ιδών DV 16 (51.14)
δράωΔ3 -- ζηλόω
                                                                     ίδών VA 3 (844 A)
δράωΑ3 -- εἶκόνα δίδωμι
                                                                     δρωμένων DNS 12.2.32
```

### IV.3 $\Theta EAOMAI_{A3}$ 'disfrutar viendo' (6x)

Sus notas definitorias son: /resultatividad/ /intensividad/ /disfrute/. El régimen sintáctico que presenta es siempre transitivo, lo cual contribuye a conferirle esa resultatividad que descubrimos en sus empleos<sup>33</sup>. En cuanto a la morfología, no hay que señalar nada destacable; su comportamiento es normal<sup>34</sup>.

178 Lo primero que atrae nuestra atención al abordar el estudio de θεάομαι<sup>35</sup> en el campo A es que lo hallamos casi exclusivamente en las *Expositiones in Psalmos* del obispo alejandrino; hecho que tenemos que tener en cuenta, si bien no nos lleva a ninguna conclusión definitiva. Que no constituye una "isla" en el *corpus* atanasiano lo demuestra una de las ocurrencias, en la *Apologia contra Arianos*, que reproduce una carta de Constantino; además, su empleo transferido al ámbito intelectual es -como veremos en su momento- relativamente frecuente en el *corpus Athanasianum*, con características semejantes a las de su empleo sensible, y al sustantivo θέα.

179 En este grupo de ocurrencias que ahora analizamos llama la atención la presencia casi constante de un rasgo semántico que hemos llamado /disfrute/: en efecto,  $θεαομαι_{A3}$  parece referirse casi siempre a un acto visual que va acompañado de un disfrute especial, algo que podríamos llamar *visión fruitiva* <sup>36</sup>. Veamos algunos textos:

Según el análisis que hemos realizado, la diferencia en Atanasio entre θεάομαι y θεωρέω es genuinamente semántica, ya que la constituye un rasgo semántico concreto presente en θεάομαι (el /disfrute/). De la exposición realizada por Massa Positano 1955, 354, parece deducirse que esa diferencia es meramente diafásica: "Mentre, infatti, δράω è il verbo di uso comune e generale, θεάομαι è normalmente preferito agli altri uerba uidendi (sempre dopo δράω) nella lingua letteraria, θεωρέω invece in quella scientifica". Sin que pongamos en duda esta afirmación (que, por cierto, podría explicar la presencia de θεάομαι<sub>A3</sub> sólo en una obra exegética, las Expositiones in Psalmos, y en un fragmento de la Apologia contra Arianos de marcado carácter literario, como son casi todas las cartas de Constantino que transcribe Atanasio), creemos que hay que explicarla precisamente a partir de los rasgos semánticos

Ac, 5x; completiva de participio, 1x.

Formas personales: 3x (fut. 1x, aor. ind. 2x); formas no-personales: 3x (inf. aor. 1x, partic. pres. 1x, partic. aor. 1x).

Deriva, probablemente, de θα Fεομαι y θα Fαομαι (LIDDELL-SCOTT s.u.); se trata, por tanto, de la misma raiz que da origen a θεωρεω y a θανμαζω.

<sup>36</sup> De hecho, es un verbo semánticamente muy próximo a θεωρέω; ya en griego clásico se puede apreciar esto. "In generale si può dire che θεάομαι è usato così frequentemente come θεωρέω, che deriva dalla stessa radice; ma spesso nell'età classica θεάομαι finisce col prevalere su θεωρέω, sebbene quest'ultimo si giovi anch'esso, come ὁράω e βλέπω, della possibilità della formazione del passivo " (Massa Positano 1955, 350). Sin embargo, el panorama varió en griego tardío: "si può notare che in età assai tarda, a mano a mano che il bizantino diventa neogreco, θεάομαι tende a scomparire e, invece, rimane in uso θεωρέω. Ancora più tardi, cioè nel neogreco, θεωρέω sostituisce completamente θεάομαι" (ibid. 349, n.4).

θεάση *EPS* 181 D <sup>2</sup>Εν τῷ ἐξολοθρεύεσθαι ἁμαρτωλοὺς ὀψει [Sal 36.34c] <sup>2</sup>Εκκοπτομένους, φησί, τοὺς ἁμαρτωλοὺς θεάση.

**εθεάσατο** EPS 232 Α Πῦρ ἐνώπιον αυτου καυθησεται [Sal 49.3b] Πῦρ, ἵνα τοὺς ἀξίους διὰ τὴν ἀσέβειαν αὐτῶν παραδῷ. ὅμοιον δὲ τὸ ἐμπροσθεν αὐτοῦ εἶλκε ποταμὸς πυρός [Dn 7.10]. σφόδρα ταῦτα καὶ ὁ μακάριος ἐθεάσατο Δανιήλ.

Estos dos textos se refieren a la condenación eterna de los pecadores; la visión de ese momento es considerado por el autor un *espectáculo*, lo cual propicia el empleo de  $\theta \epsilon \alpha' o \mu \alpha \iota$ .

θεάσασθαι EPS 501 D Τὸ πρόσωπόν σου ἐπίφανον ἐπὶ τὸν δοῦλον σου [Sal 118.135a] Τὴν παρουσίαν ἐπιποθεῖ τοῦν κυρίου θεάσασθαι. αὐτὸς γαρ ἐστιν ὁ χαρακτὴρ τοῦν πατρός.

En estos dos textos, el objeto de la visión es Cristo, ya en su primera venida (primer texto, en el que Cristo es designado como el sol de justicia), ya en su venida segunda, escatológica (segundo texto). ¿Qué mayor disfrute para un cristiano, qué mayor gozo, que ver a Cristo?

180 Este rasgo semántico peculiar de  $\theta \epsilon \acute{\alpha} o \mu \alpha \iota_{A3}$  nos viene confirmado por otra ocurrencia que, si bien no es propiamente atanasiana, encaja perfectamente con lo que acabamos de decir; su importancia para nosotros radica en su pertenencia a otra obra atanasiana, diferente de las *Expositiones in Psalmos*:

θεασάμενος ΑΑ 70.2.23 [ep. Constantini] σοὶ λοιπὸν ἐστω μηδὲν μελλησαι, ἀλλὰ της ἐπιστολης σοι ταύτης ὀχήματος δημοσίου ἐξουσίαν χορηγούσης εὐθέως πρὸς ἡμᾶς ἀφίκεσθαι, ίνα κὰι τὴν ἐπιθυμίαν ἐμπλήσης τὴν σαυτοῦ καὶ θεασάμενος ἡμᾶς της προσηκούσης ἀπολαύσης εὐφροσύνης.

La visión del emperador Constancio por parte del destinatario de la carta (un tal Juan, antiguo acusador del emperador, ahora arrepentido) estará acompañada de un gran

propios de  $\theta \epsilon \acute{\alpha} o \mu \alpha i$ . Es, en efecto, explicable que la lengua literaria tienda a emplear un lexema que denote *visión fruitiva*, dada su especial sensibilidad para la belleza. Por último, parece plausible la teoría de que la fortuna -y la supervivencia- de  $\theta \epsilon \acute{\alpha} o \mu \alpha i$  en el griego

gozo; el valor propio de θεάομαι se ve reforzado por el contexto, en el que se habla de colmar un deseo (τὴν ἐπιθυμίαν ἐμπλήσης τὴν σαυτοῦ) y de disfrutar del gozo consiguiente (τῆς προσηκούσης ἀπολαύσης εὖφροσύνης)<sup>37</sup>.

181 El examen realizado sobre los textos anteriores nos da la clave para interpretar otro texto en el que el valor *fruitivo* de  $\theta \epsilon \acute{\alpha} o \mu \alpha \iota$  no se muestra tan a la vista:

**θεώμενοι** *EPS* **265 A** Τὸ δὲ κυκλώσουσι πόλιν [Sal 58.7], ὅτι δή, ἐκπεσόντες τῆς πατρίδος νόμοις τε βασιλικοῖς εἰργόμενοι αὐτῆς, ἐξωθεν κύκλω περιέρχονται, μόλις μακρόθεν ποθὲν αὐτὴν *θεώμενοι*.

Los infieles que han sido expulsados de Jerusalén la rodean como perros hambrientos (según rezan las palabras anteriores del salmo, λιμώξουσιν ώς κύων), y se tienen que conformar con verla de lejos; pero esta visión no es neutra, sino apreciativa del espectáculo que constituye la ciudad de Jerusalén. Es probablemente este hecho el que mueve al comentarista a emplear θεάομαι.

182 El otro rasgo semántico con que hemos definido este lexema, la /intensividad/, resulta una consecuencia lógica del /disfrute/. Por ello no es necesario detenernos en su comentario: en  $\theta \epsilon \alpha \omega \omega \omega_{A3}$ , la *fruición* es la forma concreta en que se realiza la *intensividad*.

## IV.4 $\Pi POB \Lambda E \Pi \Omega_{A3}$ 'ver antes que' (1x)

- Sus notas definitorias son: /resultatividad/ /anterioridad/. El régimen es el propio de los transitivos (Ac); nada hay reseñable tampoco respecto de la morfología: el verbo aparece en forma personal (3<sup>a</sup>) del tema de infectum (imperf. indic.).
- 184 La única ocurrencia que hallamos en Atanasio de προβλέπω en el campo A es la siguiente:

προέβλεπε VA 32 (892 A) [Verba Antonii] 'Ούτω καὶ περὶ τοῦ ποταμίου ὑδατός ἐστιν ὅτε φλυαροῦσι [οἱ δαίμονες] · ἑωρακότες γὰρ πολλοὺς ὑετοὺς γινομένους ἐν ταῖς τῆς Αἰθιοπίας μέρεσι, καὶ εἰδότες, ὡς ἐξ ἐκείνων ἡ πλυμμύρα τοῦ ποταμοῦ γίνεται, πρὶν ἐλθεῖν εἰς τὴν Αἰγυπτον τὸ ὑδωρ, προτρέχοντες λέγουσι. τοῦτο δ' ἀν καὶ οἱ ἀνθρωποι εἰρήκασιν, εἰ τοσοῦτον ἐδύναντο δραμεῖν, ὅσον ἐκεῖνοι. καὶ ώσπερ ὁ σκοπὸς τοῦ Δαβίδ, ἀνερχόμενος εἰς ὑψηλόν, μᾶλλον τοῦ κάτω μένοντος προέβλεπε τὸν ἐρχόμενον · καὶ αὐτὸς δὲ ὁ προτρέχων ἐλεγε πρὸ τῶν ἀλλων οὖ τὰ μὴ

<sup>37</sup> La versión latina editada por Migne (25.374 B) traduce ἀπολαύσης como fruaris.

γενόμενα άλλα τὰ ήδη όδεύοντα καὶ γινόμενα · οὕτω καὶ οὧτοι κάμνειν αἱροῦνται, καὶ σημαίνουσιν άλλοις, ίνα μόνον ἀπατῶσιν · ὰν μέντοι ἡ προνοία μεταξύ τι βουλεύσηται περὶ τῶν ὕδάτων ἡ τῶν ὁδευόντων (ἔξεστι γὰρ αὐτῆ), ἐψεύσαντο οἱ δαίμονες, καὶ ἡπατήθησαν οἱ προσεσχηκότες αὐτοῖς'.

Antonio está exponiendo su teoría particular acerca de por qué no hay que hacer caso a los demonios, aunque anuncien hechos futuros que resulten ser verdaderos; ya la hemos podido conocer con anterioridad. La cuestión es que, en principio, no hay que prestarles crédito, porque se valen de esos conocimientos verdaderos que les es dado poseer para ganarse así la confianza de los hombres y tener en adelante vía libre para destruirlos (VA 31 [889B]). Pero es que, además, no tienen ningún mérito por conocer lo futuro; pues si lo conocen es debido a su condición espiritual, que los hace especialmente sutiles, de manera que pueden conocer sucesos simultáneos que están teniendo lugar a una gran distancia y anunciar sus resultados previsibles a aquellos hombres que no tienen noticia de eso que está pasando (VA 31-32 [889-892]). Es en este contexto donde Antonio, recordando un pasaje bíblico (2S 18.24), les aplica un símil: el del vigta (σκοπός), que conoce lo que va a suceder no por ningún tipo de revelación particular sino porque, subiendo a un lugar elevado, ve al que se acerca antes que los que se quedan abajo.

El contexto pone de manifiesto, por tanto, el valor propio de προβλέπω<sub>A3</sub>: una visión resultativa que expresa además una anterioridad relativa respecto de otras personas. La noción de anterioridad se halla reforzada por un adverbio (μᾶλλον) a todas luces redundante, y que denota un habla de tipo coloquial<sup>38</sup>; y además la hallamos repetida inmediatamente después (προτρέχων, πρὸ τῶν ἄλλων), lo cual indica que el autor busca remarcarla fuertemente.

### IV.5 **EYNOPA** $\Omega_{A3}$ 'ver conjuntamente' (1x)

185 La única vez que este lexema (ordinariamente transferido al campo intelectual) presenta un significado visual aparece en voz medio-pasiva; aunque se halla en un contexto de argumentación lógica y acompañado por dos términos cuyo empleo metafórico, referido al Padre y al Hijo, es frecuentísimo en las obras antiarrianas, la referencia visual es, pese a todo, evidente. Veámoslo:

<sup>38</sup> Se trata de un fenómeno muy semejante al de la hipercaracterización del comparativo, también presente en la obra que nos ocupa: cf. supra, en un pasaje muy cercano al que estamos comentando (VA 31 [889 B]): τί γὰρ θαυμαστόν, εἶ λεπτοτέροις χρώμενοι σώμασι μαλλον τῶν ἀνθρώπων, καὶ τοὺς ἀρξαμένους δδεύειν ἑωρακότες, προλαμβάνουσι τῷ δρόμῳ καὶ ἀπαγγέλλουσι;

συνορασθαι 2CA 42 (236 B) καὶ ἡ διδομένη δὲ χάρις μία ἐστὶ παρὰ τοῦ πατρὸς ἐν υἱῷ διδομένη, ὡς ὁ Παῦλος διὰ πάσης ἐπιστολῆς γράφει · χάρις ὑμῖν καὶ εἰρήνη ἀπὸ θεοῦ πατρὸς ἡμῶν καὶ κυρίου Ἰησοῦ Χριστοῦ [Rm 1.7]. δεῖ γὰρ τὸ φῶς εἶναι μετὰ τῆς αὐγῆς, καὶ τὸ ἀπαύγασμα συνορασθαι μετὰ τοῦ ἰδίου φωτός.

El contexto nos permite establecer claramente la peculiaridad semántica de συνοράω<sub>A3</sub>: la sociatividad, valor propio del preverbio συν-, viene abundada por el empleo, dos veces, de la preposición μετά (+ Gen) con idéntico sentido. Es por ello que συνοράω<sub>A3</sub> designa una visión complexiva de varias realidades; en el texto que nos ocupa, dos (la luz y su resplandor, absolutamente inseparables), que pertenecen al campo de la iluminación, causativo -como veremos próximamente- de la visión.

Las notas definitorias que, según estos datos, podemos establecer para  $\sigma \nu \nu o \rho \acute{\alpha} \omega_{A3}$  son, por tanto, /resultatividad/ /sociatividad/.

#### • CONCLUSIONES DEL CAMPO A III :

Lo primero que llama nuestra atención es el reducido número de lexemas que encontramos en esta dimensión, si la confrontamos con la A II; es un hecho innegable. Pero tiene su explicación: una acción visual de tipo intencional, inacabada, en plena progresión, es susceptible de recibir una mayor cantidad de matices que la visión netamente resultativa, fin del "proceso visual"; es por ello por lo que la dimensión II se nos presenta más rica en cuanto a la variedad de lexemas. La inferioridad en cuanto a la riqueza léxica se ve pese a todo compensada por la absoluta superioridad estadística de la dimensión III, de donde le viene su capital importancia. Son muchísimo más frecuentes los empleos de lexemas con valor resultativo que los de lexemas intencionales.

187 Tanto ὅράω como βλέπω funcionan como *términos no-marcados* en esta dimensión; pero, pese al fenómeno diacrónico de desplazamiento que se está llevando a cabo, el *archilexema* es ὅράω. Esto lo denota, en primer lugar, su mayor frecuencia en el uso; y, en segundo lugar, su capacidad de actuar como archilexema del campo de la percepción sensorial, empleo que no hemos apreciado en βλέπω. Sus ámbitos significativos propios coinciden en gran medida, pero no se confunden: esto ha quedado de manifiesto al examinar los pocos textos en que se oponen ambos lexemas.

188 A modo de resumen, presentamos las relaciones entre los lexemas que componen esta dimensión:

- $\delta \rho \alpha \omega_{A3} 1 \beta \lambda \epsilon \pi \omega_{A3} + :$  determinado éste último por el sema de la /no-racionalidad/.
- δράω/βλέπω<sub>A3</sub> | θεάομαι<sub>A3</sub> + : el sema diferenciador es el de la /intesidad fruitiva/.
- βλέπω<sub>A3</sub> | προβλέπω<sub>A3</sub> + : determinado el último por la /anterioridad/.
- δράω<sub>A3</sub> | συνοράω<sub>A3</sub> + : el segundo se caracteriza por la /sociatividad/.

### V - LAS CAUSAS Y LOS EFECTOS DE LA ACCIÓN DE "VER"

Después de analizar la dimensión significativa básica (A) del campo semántico de "ver" en el *corpus Athanasianum*, creemos llegado el momento de dirigir nuestra atención a aquellas acciones que provocan la visión sensible (causativas) y que la siguen como consecuencia (contiguos¹); partiendo de las numerosas relaciones lexemáticas cuya existencia hemos ido comprobando a lo largo del estudio precedente, podemos llegar a algunas conclusiones muy interesantes.

#### V.1 - LA CLASE CAUSATIVA DE LA ACCIÓN DE "VER"

189 Respecto a la acción causativa de la visión, tenemos algunos datos que nos suministran luz:

**ἀόρατα CG 42.3** Αὐτὸς γοῦν ὁ... λόγος... φωτίσας τά τε φαινόμενα καὶ τὰ **ἀόρατα** πάντα, ...

Este texto, al poner en relación φωτίζω con φαινόμενα y ἀόρατα, nos permite establecer la siguiente relación causativa:

que, puesta en conexión con la relación intersubjetiva (no causativa) φαίνομαι . ὁρᾶς<sub>A3</sub> (cf. *infra*, nº 198), nos permite observar el proceso completo:

190 Φωτίζω 'iluminar' supone la acción intransitiva de 'brillar', expresada por  $\lambda \acute{\alpha} \mu \pi \omega$ ; así en el texto siguiente (comienzo de la Epistula ad Maximum), en el que para

Evitamos referirnos a estos lexemas como resultativos (aunque en sí constituyen el resultado del acto visual), ya que reservamos este término a aquellos lexemas dotados del clasema de la resultatividad en oposición a los lexemas intencionales de su mismo campo semántico; por eso hablaremos de lexemas -y acciones- contiguos.

Se trata de la relación expresada por Tomás de Aquino en la Summa Theologica I q.67 a.1: "... primum quidem institutum est [nomen lucis] ad significandum id quod facit manifestationem in sensu uisus"; la causatividad la indica claramente ese "facit". El valor causativo del sufijo -ίζω se manifiesta también, por ejemplo, en  $\gamma$ νωρίζω ( cf. CG 19.30 et

referirse a un asunto evidente Atanasio habla de realidades que 'brillan más que la luz', de lo cual deducimos que este objeto (la luz) es el sujeto por antonomasia de  $\lambda \dot{\alpha} \mu \pi \omega$ :

ΕΜΧ 1 (1085 A) τὸ γὰρ ἐπὶ τούτοις φανεροῖς καὶ πλέον φωτὸς λάμπουσιν ἀποκρίνασθαι, οὐδὲν ἕτερόν ἐστιν ἢ προφάσεις ἀναισχυντίας τοῖς ούτω παρανομοῦσι παρέχειν.

A su vez, de λάμπω deriva por modificación preverbial otro lexema (καταλάμπω 'alumbrar') que, transitivizado, se constituye en sinónimo de φωτίζω, tal como nos permite comprobar este texto de DI:

DI 29.3.10-14 ως γὰρ ἐὰν μετὰ νύκτα γένηται ήλιος, κὰι πᾶς ὁ περίγειος τόπος καταλάμπηται ὑπ'αυτοῦ, πάντως οὐκ ἔστιν ἄμφίβολον ὅτι ὁ τὸ φῶς ἐφαπλώσας ήλιος πανταχοῦ, αὖτός ἐστιν ὁ κὰι τὸ σκότος ἀπελάσας κὰι τὰ πάντα φωτίσας·...

191 Las acciónes alternas de φωτίζω las podemos descubrir a partir de los textos siguientes:

δρασθαι CG 29.9 ήλίου μεν γὰρ ὑπὸ γῆν γενομένου, τὸ φῶς ἡ γῆ σκιάζει μὴ ὁρασθαι ...

ἡλίου CG 37.14 ἔμελλε γὰρ κὰι μεγάλη στάσις γίνεσθαι πρὸς αὖτά, τοῦ μὲν καίοντος, τοῦ δὲ ψύχοντος, καὶ τοῦ μὲν βαρεός κάτω, τοῦ δὲ κουφοῦ ἐκ τῶν ἐναντίων ἀνω ἕλκοντος, καὶ τοῦ μὲν ἡλίου φωτίζοντος ³, τοῦ δὲ ἀέρος σκοτίζοντος · ...

A partir de ellos nos es lícito postular la relación alterna

φωτίζω || σκιάζω + | σκοτίζω + ilumino || ensombrezco | oscurezco;

el resultado de σκιάζω nos es descrito inmediatamente: "μὴ ὅρᾶσθαι". Los datos hablan por sí mismos⁴.

<sup>3</sup> La ación propia del sol es φωτίζω; no en vano, como el mismo Atanasio señala en CG 1.38, el sol es "el origen de la luz" (ὡς γὰρ καλὸν τὸ φῶς, κὰι καλλίων ὁ τοῦ φωτὸς ἀρχηγὸς ἡλιος).

El resultado de las dos acciones alternas de φωτίζω es por tanto el mismo: la ocultación de un objeto al privarlo de la luz, ya proyectando sobre él una sombra (σκιάζω), ya sumiéndolo en la oscuridad (σκοτίζω). El último texto que hemos reproducido nos pone ante los ojos, por otra parte, una concepción física difundida en el helenismo (y compartida por Atanasio) según la cual, igual que el sol es fuente de la luz, el aire lo es de la oscuridad.

La incompatibilidad entre el grupo semántico derivado de σκότος y la visión sensible la descubrimos en un texto que, aunque ya lo hemos visto en otra ocasión, merece la pena

192 El texto del tratado *Contra Gentes* nos revela otro causativo de la acción de δράω<sub>A3</sub>; veámoslo:

**ὁρῶσιν** [partic.pres.] CG 35.12 καὶ οἶόν τι λέγουσι περὶ τοῦ ἀγαλματοποιοῦ Φειδίου, ὡς τὰ τούτου δημιουργήματα ἐκ τῆς συμμετρίας καὶ τῆς πρὸς ἀλληλα τῶν μερῶν ἀναλογίας ἐμφαίνειν καὶ μὴ παρόντα Φειδίαν τοῖς **ὁρῶσιν**·...

Las esculturas de Fidias reflejan de tal manera a su autor, que aunque este ya no esté presente, ellas lo *hacen aparecer* a la vista; acción causativa donde las haya. Esto nos permite suponer la siguiente relación:

193 A su vez, los textos siguientes nos obligan a considerar *término alterno* de ξμφαίνω a σκέπω<sup>6</sup>, verbo que aparece varias veces en las obras de Atanasio:

**σκεπόμενον** CG 1.36 πάσχειν δὲ καὶ οὖτοί μοι δοκοῦσιν ὅμοιον, ὡς εἰ τις τὸν μὲν ἡλιον ὑπὸ νεφῶν **σκεπόμενον** <sup>7</sup> διαβάλλοι, τὸ δὲ τούτου φῶς <u>Θαυμάζοι</u>, βλέπων ὅτι πᾶσα ἡ κτίσις ὑπὸ τούτου καταλάμπεται.

ἔβλεπεν ΗΑ 57.4.23 καὶ ἕτερος δὲ μετὰ θάλλων εἰσελθὼν καὶ ὡς Ἑλλην κινῶν αὐτὰ τῆ χειρὶ καὶ χλευάζων εὐθὺς ἐσκοτώθη καὶ οὐκ ἔβλεπεν οὐδὲ ἐγίνωσκεν ἔτι λοιπόν, ὅποι γῆς ἐτύγχανε · ...

La consecuencia lógica del *oscurecimiento* sufrido por el individuo en cuestión es la *pérdida de la visión* (οὖκ ἔβλεπεν ἔτι λοιπόν). Es clara la secuencia σκοτοῦμαι .– οὖ βλέπω<sub>Α3</sub>.

También en el ámbito nominal se produce esta misma oposición: en los tetxtos siguientes, de la 1ª *Oratio contra Arianos*,  $φ \widehat{ω} ζ$  se nos presenta en *oposición equipolente*, tanto a σκότος (1er texto, que aclara esa relación al ponerla en paralelismo con la oposición  $\widehat{α}λήθεια+ | ψε \widehat{υ}δος+ | como a σκιά (2° texto, sólo inteligible si tenemos en cuenta la identificación <math>φ \widehat{ω} ζ=\widehat{α}λήθεια$  presente en el primero):

1CA 1 (13 C) ...νοήσωσιν ότι, ώσπερ το σκότος οὖκ έστι φῶς, οὖδὲ το ψεῦδος ἀλήθεια, οὑτως οὐδὲ ἡ Ἀρειανὴ αιρεσίς ἐστι καλή.

1CA 60 (140 A) κρείττων δὲ ἡ χάρις ἢ ὁ νόμος, καὶ ἡ ἀλήθεια παρὰ τὴν σκιάν.

- 5 En realidad nos enfrentamos con una relación de complementariedad expresada gramaticalmente "mediante la oposición diatética de las voces activa / media. El procedimiento es claro en las lenguas, en las que, como en griego [la cursiva es nuestra], funciona la voz media con pleno rendimiento en su acepción de interés" (GARCÍA HERNÁNDEZ 1980 p.68; en la página siguiente cita como ejemplo φαίνω / φαίνομαι).
- Etimológicamente no pertenece al campo de la visión (cf. Hoffmann 1966 y FRISK 1970 s.u.), pese a su parecido formal con la raíz ide. \* spek- (lat. specio, gr. σκοπέω, etc).

<sup>7</sup> Los manuscritos de la recensión breve del Contra Gentes leen ἐσκεπασμένον, de σκεπάζω en vez de σκέπω.

σκεπάσει EPS 533 Α Καὶ εἶπα · ἆρα σκότος καταπατήσει με [Sal 138.11a] Τὸ 'καταπατήσει' ἀντὶ τοῦ σκεπάσει καὶ ἀποκρύψει τῶν σῶν οἰφθαλμῶν. ἀλλὰ καὶ τοῦτο, φησί, τὸ σκότος οὕτως ἐστὶν ἐν τῆ σῆ γνώσει, ὧσπερ ἀν εἰή καὶ αὐτὸ τὸ φῶς.

Aunque los dos textos son muy significativos y muestran claramente el significado propio de σκέπω, el segundo nos interesa especialmente, ya que el comentarista del salmo explica a continuación el sentido específico del verbo que nos ocupa, recurriendo para ello al sustantivo principal del campo semántico de ver, el que designa el órgano visual  $(αποκρύψει τῶν σῶν δφθαλμῶν)^8$ . La relación, por tanto, será:

ἔμφαίνω | σκέπω muestro | oculto <sup>9</sup>.

194 En la Vita Antonii hallamos otros dos lexemas causativos de la visión:

• αποκαλύπτω:

**βλέπειν VA 34 (893 B)** [Verba Antonii] 'ἔγὼ γὰρ πιστεύω ὅτι καθαρεύουσα ψυχὴ πανταχόθεν κὰι κατὰ φύσιν ἕστῶσα δύναται,

Otra observación: al explicar el sentido de καταπατήσει sustituyéndolo por σκεπασει, el comentarista da a entender que el término empleado por el salmista no es fácilmente inteligible para sus lectores, mientras que σκέπω sí que lo es; esto quiere decir que el primero no pertenece al habla del comentarista, al menos con este sentido, mientras que el segundo sí.

<sup>9</sup> El sentido propio de σκέπω en Atanasio es, por tanto, "ocultar". Pero no sólo en sentido material, como en los textos que acabamos de rerpoducir; también es empleado en sentido metafórico, transferido al campo intelectual, y referido siempre a los herejes que tratan de *encubrir* su heterodoxia para así pasar por ortodoxos: lo encontramos, por tanto, en obras apologético-polémicas. Veamos un texto representativo:

σκεπάσασα ΕΑΙ 3 (544 C) καὶ λέγει μὲν [πᾶσα αίρεσις] τὰ ἡήματα, κλέπτει δὲ τὴν διάνοιαν τὴν ἀληθῆ · καὶ λοιπὸν ἡν ἐπλασεν ιδίαν ἐπίνοιαν ὡς ἐν δόλῳ τινὶ σκεπάσασα, ἀνθρωποκτόνος καὶ αὕτη γίνεται τῶν πλανωμένων.

Junto a este valor primario de σκέπω hallamos otro, derivado de él, con el sentido de proteger; éste es el significado normal de σκέπω en las obras exegéticas de Atanasio, concretamente en la *Epistula ad Marcellinum* y en las *Expositiones in Psalmos*. Lo podemos descubrir en el texto siguiente:

σκεπασθήσεται γ σκεπάσαντος ΕΜС 32 (44 Β) οὖκοῦν κὰι νῦν ταῦτα λέγων ἑκαστος ἐστω θαρρῶν, ὅτι δι'αὐτῶν ταχέως ὁ θεὸς ἔπακούσεται τοῖς δεομένοις · ἔιτε γὰρ θλίβεται λέγων ταῦτα, μεγάλην ομεται τὴν ἐν αὐτοῖς παράκλησιν · εἰτε πειράζεται κὰι διώκεται ψάλλων οὕτως, δοκιμώτερος ἀναφανήσεται, κὰι σκεπασθήσεται παρὰ τοῦ κυρίου τοῦ κὰι τὸν εἶπόντα ταῦτα σκεπάσαντος · ἐν τούτοις τὸν μὲν διάβολον ἀνατρέψει, τοὺς δὲ δαίμονας αὐτοῦ σοβήσει. ταῦτα λέγων εἰ μὲν ἡμαρτεν, ἔαυτὸν ἐντρέψει κὰι παύσεται · ...

διορατική γενομένη, πλείονα καὶ μακρότερα βλέπειν τῶν δαιμόνων, έχουσα τὸν ἀποκαλύπτοντα κύριον αὐτή · ... '.

El sentido propio de este lexema es descubrir <sup>10</sup>; en efecto, si yo descorro el velo interpuesto entre el objeto y el sujeto de la visión, provoco la visión de ese objeto por parte del sujeto, tal como muestra la secuencia intersubjetiva

## δείκνυμι:

**ἔώρακεν VA 12 (861 A)** Εἶτα πάλιν οὐκ ἔτι φαντασίαν, ἄληθινὸν δὲ χρυσὸν ἔριμμένον ἔν ταῖς δδοῖς **ἔώρακεν** ἀπερχόμενος [ὁ Ἀντώνιος]. εἴτε δὲ τοῦ ἔχθροῦ δείξαντος, εἴτε τινὸς κρείττονος δυνάμεως γυμναζούσης τὸν ἀθλήτην, καὶ δεικνύουσης τῷ διαβόλῳ ὅτι μηδὲ τῶν ἀληθῶς φροντίζει χρημάτων · ...

El enemigo, con ánimo de tentar al joven monje, le *muestra* cierta cantidad de oro tirado en la calle. Pero podemos precisar más el contenido semántico de δείκνυμι: se trata de un *mostrar indicando*, haciendo que la mirada de Antonio se dirija hacia un lugar concreto de la calle, en el que yace el metal precioso<sup>11</sup>.

195 Las Expositiones in Psalmos, por último, nos dan a conocer otro lexema causativo de la visión, φανεροώ, en un texto que ya conocemos:

ώφθησαν EPS 112 Β Κὰι ἄφθησαν ἁι πηγὰι τῶν ὁδάτων [Sal 17.16a] Μετὰ τὴν καθαίρεσιν τῶν ἔχθρῶν ἄφθησαν αἱ πηγὰι τῶν ὑδάτων · δηλαδὴ ὁ σωτήριος τοῦ εὐαγγελίου λόγος, ὁστις καὶ θεμέλιος τῆς οἰκουμένης γέγονεν · ἔπ' αὐτῷ γὰρ ἔπωκοδομήθησεν. (...) 'ἄφθησαν' τοίνυν ἄντὶ τοῦ 'ἔφανερώθησαν'.

De nuevo una corrección del comentarista constituye un dato precioso para descubrir relaciones entre los lexemas. En este texto Atanasio sustituye  $\dot{\omega}$ φθησαν 'aparecieron' 12 por έφανερωθησαν 'fueron mostradas'; hecho que pone de manifiesto la cercanía semántica entre ambas formas: el lexema causativo (φανερόω),

<sup>10</sup> En sentido físico, no transferido al campo intelectual.

El texto gira precisamente en torno al juego de palabras que constituyen las dos ocurrencias de δείκνυμι, en sentido material la  $1^a$  y transferido la  $2^a$ : el diablo le *muestra* el oro, y a la vez una fuerza superior le *muestra* al diablo la virtud del joven asceta.

Ya hemos indicado con anterioridad (nº 175) que el aoristo pasivo de  $\delta ράω$  (ὤφθην) se comporta en la práctica con gran semejanza al intransitivo φαίνομαι, lexema del que se halla muy cerca, no sólo en su sintaxis (intransitivo, rección de Dat.) sino también en cuanto al contenido semántico (de forma semejante al lat. uideor, intransitivo -no pasivo- más cercano de appareo que de uideo).

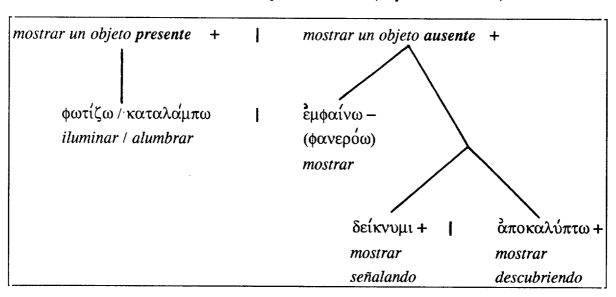
al ser puesto en voz pasiva (diátesis gramatical), deja de estar en relación intersubjetiva con su complementario para formar con él una secuencia aspectual intrasubjetiva. La secuencia completa previa a la percepción visual por parte del sujeto es, por tanto:

| φανερόω | <br>φανεροῦμαι   | <br>φαίνομαι | <br>δράομαι    |
|---------|------------------|--------------|----------------|
| muestro | <br>soy mostrado | <br>aparezco | <br>soy visto. |

Φανερόω actúa como término no-marcado respecto de αποκαλύπτω, tal como nos es lícito deducir a partir del texto siguiente:

φανέρωσις 3CA 52 (433 A) ... · αὐτοῦ γὰρ προκόπτοντος, προέκοπτεν ἐν αὐτῷ καὶ ἡ φανέρωσις τῆς θεότητος τοῖς ὁρῶσιν · ὁσῷ δὲ ἡ θεότης ἀπεκαλύπτετο, τοσούτῷ πλεῖον ἡ χάρις ηὐξανεν ὡς ἀνθρώπου παρὰ πασιν ἀνθρώποις.

196 Tenemos por tanto cinco lexemas dotados del clasema de la causatividad respecto de la visión: φωτίζω, ἐμφαίνω, φανερόω, δείκνυμι, y ἀποκαλύπτω. Pero no son totalmente sinónimos; la diferencia semántica entre ellos puede ser expresada mediante el siguiente esquema, cuya relación básica es una oposición equipolente entre φωτίζω y ἐμφαίνω (término éste no-marcado respecto de δείκνυμι y ἀποκαλύπτω):



Respecto de  $\tilde{\epsilon}\mu\phi\alpha\dot{\nu}\omega$ , el texto que hemos transcrito más arriba nos indica este rasgo peculiar de su significado (mostrar un objeto *ausente*), cuando dice que sus esculturas hacen presente a Fidias  $\kappa\alpha\dot{\iota}$   $\mu\dot{\eta}$   $\pi\alpha\rho\dot{\upsilon}\nu\tau\alpha$ .

197 Las perícopas siguientes nos muestran lo cercanos que se encuentran entre sí estos dos campos de la *iluminación* y la *mostración*; la 1<sup>a</sup>, del tratado *De Incarnatione*, nos

presenta coordinados entre sí dos términos alternos de los principales lexemas de cada campo (φωτίζω y ἐμφαίνω): ἐπισκιάζω y κρύπτω:

DI 13.1.2-3 Ούτω τοίνυν άλογωθέντων τῶν ἄνθρώπων, καὶ οὕτως τῆς δαιμονικῆς πλάνης ἐπισκιαζούσης τὰ πανταχοῦ καὶ κρυπτούσης τὴν περὶ τοῦ ἀληθινοῦ θεοῦ γνῶσιν, τί τὸν θεὸν ἔδει ποιεῖν;

Y la siguiente, de la 1ª Oratio contra Arianos, nos presenta -en empleo transferido al ámbito intelectual-  $\lambda \alpha \mu \pi \omega$  'brillar' y δείκνυμι 'mostrar señalando' en perfecta secuencia intrasubjetiva, opuestos por los clasemas estático / dinámico:

1CA 35 (85 A) άλλ' ή μεν τοιαύτη των Άρειανων διχέσθω μανία, ή δε άλήθεια λαμπέτω<sup>13</sup>, καὶ δεικνύτω τούτους παραφρονοῦντας.

198 Sin embargo, la secuencia causativa del tipo ἐμφαίνω. – ὁραω no constituye una relación intersubjetiva *inmediata*, sino *mediata*: presenta otro elemento intermedio, en relación intersubjetiva tanto con ἐμφαίνω como con ὁραω; se trata de φαίνομαι<sup>14</sup>. Ya anteriormente hemos aludido a esta relación, que descubrimos en textos como el que sigue:

θεωρήσαντες VA 36 (896 C) [Verba Antonii] 'ὅταν τοίνυν θεωρήσαντές τινα φοβηθῆτε, ἐὰν μὲν εὐθὺς δ φόβος ἄφαιρηθῆ..., θαρσεῖτε καὶ εὖχεσθε · (...) ἐὰν δὲ φανέντων τινῶν ταραχὴ γίνεται... καὶ ὅσα προεῖπον · γινώσκετε ὅτι φαύλων ἔστὶ ἡ ἔφοδος'.

Los términos complementarios φαίνομαι y θεωρέω se turnan aquí como variantes expresivas de una misma acción; esto solamente es posible por aparecer el primero en voz pasiva, lo cual elimina la intersubjetividad (no olvidemos la estrecha relación entre diátesis léxica y diátesis gramatical).

δρώντος VA 46 (912 A) ... ὁ δὲ Ἀντώνιος τοσοῦτον ἐφρόντισεν ὥστε καὶ μαλλον πλῦναι τὸν ἐπενδύτην καὶ τῆ ἐξῆς ἔμπροσθεν ἐφ΄ ὑψηλοῦ στῆναι, καὶ φαίνεσθαι τῷ ἡγεμόνι λαμπρόν. πάντων οὖν ἐπὶ τούτῳ θαυμαζόντων. καὶ τοῦ ἡγεμόνος δρῶντος καὶ μετὰ τῆς τάξεως αὐτοῦ διαβαίνοντος, αὐτὸς ἀτρέμας εἶιστήκει, δεικνὺς ἡμῶν τῶν Χριστιανῶν τὴν προθυμίαν · ηὑχετο γὰρ καὶ αὐτὸς μαρτυρῆσαι, καθὰ προεῖπον.

Con anterioridad ya hemos visto que Atanasio gusta identificar metafóricamente la luz (τὸ φῶς) con la verdad (ἡ ἀλήθεια), lo cual le permite aplicar a la 2ª predicados propios de la 1ª.

<sup>14</sup> Consituye un elemento del todo necesario en la secuencia, ya que *mostrar* es un lexema con tres actantes, cada uno de los cuales es por su parte sujeto de una de las acciones complementarias (cf García Hernández 1988, 10: ostendo .- appareo .- uideo).

Este texto nos muestra léxicamente expresada la secuencia

que nos muestra la relación intersubjetiva de complementariedad inmediata que une estrechamente a  $\phi \alpha' \nu o \mu \alpha \iota$  con  $\delta \rho \dot{\alpha} \omega$ .

En el texto siguiente encontramos esta misma relación, pero comprobamos que la visión (y no otra αἶσθησις) se halla expresada mediante el archilexema verbal del campo de la percepción sensorial, αἶσθάνομαι:

αἰσθόμενος CG 8.24 οἷον δὲ εἰ΄ τις... μόνα ... τὰ ἐν τῷ βυθῷ αἰσθόμενος, νομίζοι μηδὲν πλέον ἐκείνων εἶναι, ἀλλ' αὐτὰ τὰ φαινόμενα αὐτῷ τῶν ὄντων εἶναι τὰ κύρια · οὕτω καὶ ... καταδύντες [οἱ ἄνθρωποι] εἰς τὰς τῶν σαρκῶν ἐπιθυμίας καὶ φαντασίας ... τὰ φαινόμενα θεοὺς ἄνετυπώσαντο.

Del texto se colige claramente que τὰ ἐν τῷ βυθῷ y τὰ φαινόμενα αὖτῷ designan el mismo objeto.

199 Es interesante, por último, examinar un texto en el que se nos muestra desglosado el contenido semántico de φαίνομαι:

**εωρακότας DI 23.3.26** εἰ γὰρ κὰι οὕτως ἐπ'όψει πάντων γενομένων τοῦ τε θανάτου καὶ τῆς ἀναστήσεως οὐκ ἡθέλησαν οἱ τότε Φαρισαῖοι πιστεύειν, ἀλλὰ καὶ τοὺς **ἑωρακότας** τὴν ἀνάστασιν ἡνάγκασαν ἀρνήσασθαι ταύτην · πάντως εἰ κεκρυμμένως ἐγεγόνει ταῦτα, πόσας ἀν προφάσεις ἐπενόουν ἀπιστίας;

Este interesante texto nos permite establecer la ecuación

que nos permite comprobar, en primer lugar, la no-resultatividad de  $\phi\alpha$ iνομαι, ya que pertenece a la misma clase aspectual (no-resultativa) que γίνομαι; y, en segundo lugar, la estrecha relación entre  $\phi\alpha$ iνομαι y el campo de la visión: no es casualidad que para analizar su contenido el autor recurra a un sustantivo netamente visual  $(\delta \psi_1 \varsigma)$ .

**200** Resumiendo: podemos expresar como sigue la secuencia completa de acciones causativas de la visión, y que por tanto forman con los lexemas visuales un paradigma clasemático<sup>15</sup>:

| εμφαίνω  <br>φωτίζω  <br>φανερόω  <br>δείκνυμι | φανερούμαι φαίνομαι ὁράομαι<br>(= ἐπ'όψει<br>γίνομαι) | δράω<br>  βλέπω<br>  θεωρέω<br>  αισθάνομαι |
|------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| αποκαλύπτω                                     | γινομαι)                                              | γαιουανομαι                                 |

#### V.2 - LOS CAMPOS CONTIGUOS DE LA ACCIÓN DE "VER"

201 El acto visual (considerado en su conjunto) no constituye algo aislado; al contrario, de hecho va envuelto en otra serie compleja de acciones, que componen la vida humana. Hemos considerado en el apartado anterior las acciones que provocan el acto visual, y cuyas expresiones léxicas pertenecen -podemos decir- a un amplio campo semántico en posición causativa respecto de la acción visual (el campo de mostrar, en sus diferentes modalidades). Ahora nos detendremos estudiando los lexemas que aparecen en contigúidad con el acto visual, y que se agrupan en diversos campos semánticos.

### V.2.1 El campo contiguo intelectual

202 El proceso visual completo alcanza su culmen en la dimensión III, que expresa el resultado de la secuencia perceptiva visual. En los seres dotados de alma puramente sensitiva, el proceso acaba ahí<sup>16</sup>, mas no así en los seres racionales: en estos, la actividad visual constituye un punto de partida para la actividad intelectual. Se trata de un fenómeno que hemos podido ir apreciando a lo largo de nuestra exposición precedente, y que ahora abordaremos de forma sistemática aun con el riesgo de repetir afirmaciones o textos que ya han aparecido anteriormente.

203 Los lexemas del *campo de la intelección* que hallamos en las obras atanasianas como resultado de la visión sensible son diversos:

## • νοέω:

**βλεπόμενον VA 66 (937 A)** καὶ εὖθὺς πρὸς ἀντώνιον ἐγένετο φωνή · 'νόει τὸ **βλεπόμενον**' · καὶ διανοιχθείσης αὖτοῦ τῆς διανοίας ἔνενόει τῶν ψυχῶν εἶναι τὴν πάροδον, ...<sup>17</sup>

**νοεῖν CG 38.23** οὕτως ἐν τῆ τοῦ παντὸς τάξει καὶ ἁρμονία τὸν τοῦ παντὸς ἡγεμόνα **νοεῖν** ἀνάγκη θεόν, καὶ τοῦτον ἕνα καὶ οὖ πολλούς 18.

<sup>16</sup> Cf. el texto, ya citado y comentado supra (nº 143), de βλέπει CG 31.8.

<sup>17</sup> Este texto presenta un interés especial, ya que nos presenta en total inmediatez el lexema visual resultativo (βλέπω) y el lexema intelectual ingresivo-progresivo (νοέω); queda claro, de todas formas, que se trata de dos acciones diferenciadas aunque estrechamente ligadas.

<sup>18</sup> En este texto, así como en ἐννοεῖν CG 38.6 y ὁρώμενος CG 35.6 (vid. infra) falta la expresión verbal de la visión, pero esta está indiscutiblemente sobreentendida (en estos dos últimos casos mediante el sustantivo ἔργον, de cuya relación con el campo de la vista ya hemos hablado anteriormente); para comprobarlo, basta comparar estos textos con los

## • ἐννοέω (ἐννοιαν λαμβάνω) <sup>19</sup>:

δρώντες CG 38.18 καὶ γὰρ καὶ τὴν ἐν τῷ σώματι τῶν μελῶν προς ἑαυτὰ συμφωνίαν δρώντες, ὅτι οὐ μάχεται ὁ ἀφθαλμὸς τῷ ἀκοῷ, οὐδὲ ἡ χὲιρ τῷ ποδὶ στασιάζει ..., ἐννοοῦμεν ἐκ τούτου πάντως εἶναι ψυχὴν ἐν τῷ σώματι τὴν τούτων ἡγεμονεύουσαν, κὰν μὴ βλέπωμεν αὐτήν.

**ἔννοεῖν** CG 38.6 κὰν γὰρ μὴ τοῖς ὀφθαλμοῖς ὁρᾶται [ὁ δεσπότης], ἀλλ' ἀπὸ τῆς τάξεως καὶ συμφωνίας τῶν ἐναντίων, ἐννοεῖν ἐστι τὸν τούτων ἀρχοντα καὶ κοσμήτορα καὶ βασιλέα.

**ὁρῶν CG 35.35** τίς δέ, **ὁρῶν** ἡλιον μὲν ἀνατέλλοντα μεθ'ἡμέραν, σελήνην δὲ φαίνουσαν κατὰ νύκτα, καὶ φθίνουσαν, καὶ πληρουμένην ἀπαραλλάκτως κατὰ τὸν τῶν ημερῶν ἰσον πάντως ἀριθμόν..., οὖκ ἀν ἔννοιαν λάβοι ὅτι πάντως ἐστὶν ὁ κυβερνῶν αὐτὰ δημιουργός;

**ὁρῶν CG 36.11** τίς, **ὁρῶν** ἐν ἀέρι τὰς νεφέλας ὕποβασταζομένας, κὰι ἐν νεφέλαις τὴν τῶν ὑδάτων δεθεῖσαν βαρύτητα, οὐκ ἐννοιαν λαμβάνει τοῦ ταῦτα δήσαντος κὰι προστάξαντος γενέσθαι;

## • διανοέομαι:

όρων CG 36.13 ἡ τίς, όρων αὐτὴν τὴν γῆν βαρυτάτην οὖσαν τῆ φύσει, ἐπὶ τὸ ὕδωρ ἑδρασθεῖσαν καὶ ἀκίνητον μένουσαν ἐπὶ τὸ φύσει κινούμενον, οὖ διανοηθήσεται εἶναί τινα τὸν ταῦτα διαταξάμενον καὶ ποιήσαντα θεόν;

**ὁρῶντες ΕΑL 15 (573 A)** .... · ὡς γὰρ τὴν κτίσιν **ὁρῶντες διανοούμεθα** τὸν ταύτην κτίσαντα θεόν, ...

## • κατανοέω :

ἀναβλέψαντας DI 12.3.13 εξὸν οὖν ἦν ἀναβλέψαντας αὖτοὺς εἰς τὸ μέγεθος τοῦ οὐρανοῦ, κὰι κατανοήσαντας τὴν τῆς κτίσεως άρμονίαν, γνῶναι τὸν ταύτης ἦγεμονα τὸν τοῦ πατρὸς λοίγον, ...

Todos los indicios invitan a considerar que se trata en realidad de un único lexema, expresado de forma sintética (εννοεω) o analítica (εννοιαν λαμβανειν). El texto siguiente (del tratado *Contra Gentes*) constituye una prueba fehaciente, ya que los manuscritos de la recensión breve leen εννοιαν λαβοι en lugar del εννοησειεν de la recensión larga:

**λοών CG 36.9** τις **λόων** χειμωνα παραχωρουντα εαρι, και εαρ θερει, και θερος μετοπωρω... ουκ αν εννοησειεν οτι εστι τις κρειττων τουτων ο τη ισοτητα παρεχων πασι και κυβερνων τα παντα, καν μη βλεπη τουτον:

#### • ἐπινοέω:

ἀποβλέποντες CG 18.21 ... οὐδὲν <u>θαυμαστὸν</u> εἶ τῆ ἀνθρωπίνη διανοία καὶ αὐτοὶ [οἱ ἀνθρωποι] εἰς τὴν ἑαυτῶν φύσιν ἀποβλέποντες, καὶ ταύτης ἐπιστήμην λαβόντες, τὰς τέχνας ἐπενόησαν.

## • ἐνθυμέομαι:

δρῶν CG 35.30 τίς γάρ, δρῶν τὸν οὐρανοῦ κύκλον καὶ τὸν δρόμον ἡλίου καὶ σελήνης..., οὐκ ἐνθυμεῖται ὅτι οὐκ αὐτὰ ἑαυτά, ἀλλ' ἐτεκος ἐστιν ὁ διακοσμῶν αὐτὰ ποιητής;

**ἰδόντας CG 45.1** ὥσπερ γάρ, ἀναβλεψαντας εἰς τὸν οὐρανὸν καὶ **ἰδόντας** τὸν κόσμον αὖτοῦ καὶ τὸ τῶν ἀστρων φῶς, ἔστιν ἐνθυμεῖσθαι τὸν ταῦτα διακοσμοῦντα λόγον · ούτω νοοῦντας λόγον θεοῦ, νοεῖν ἔστιν ἀνάγκη καὶ τὸν τούτου πατέρα θεόν, ...

βλέποντες ΕΑL 15 (573 A) ..., ούτω βλέποντες μηδεν ἀτακτον εν τοῖς γενομένοις, ἀλλὰ πάντα τάξει καὶ προνοία κινούμενά τε καὶ μένοντα, ἐνθυμούμεθα λόγον εἶναι τοῦ θεοῦ τὸν ἐπὶ πάντων ὄντα τε καὶ ἡγεμονεύοντα.

## νομίζω:

**ὁρῶντες ΕΡS 396 C** ... εἰς τὴν σάρκα **ὁρῶντες** [οἱ Φαρισαῖοι] τοῦ κυρίου, ψιλὸν ἀνθρωπον ἐνόμιζον λέγοντες · οὐπω τριακονταέτης γέγονας, καὶ Ἀβραὰμ ἑώρακας [Lc 8.57];

βλέποντες ΕΑD 7 (1081 A) καὶ οὖτε τὸν ναὸν βλέποντες [οἱ Ἰουδαῖοι] ἐκ λίθων ἐνόμιζον καὶ τὸν ἐν αὖτῷ ναῷ λαλοῦντα κύριον εἶναι κτίσμα, οὖτε τὸν ναὸν ἐξουθενοῦντες ἀπερχόμενοι μακρὰν προσεκύνουν ·

## • γινώσκω:

δράν CG 4.21 ἔχοντος γὰρ [τοῦ ἀνθρώπου] τοῦ σώματος ἀφθαλμοὺς εἰς τὸ τὴν κτίσιν δράν, καὶ διὰ τῆς παναρμονίου ταύτης συντάξεως γινώσκειν τὸν δημιουργόν · ...

**ὁρώμενος CG 35.8** ἐκ γὰρ τῶν ἔργων πολλάκις ὁ τεχνίτης καὶ μὴ **ὁρώμενος γινώσκετ**αι · ...

**εώρακα DS 1.1.6** ... ἐπειδὴ δὲ κὰι φιλομαθεῖς ὄντες ζητεῖτε γνῶναι τὰ πεπραγμένα [ἐν τὴ ἄρτι συνόδω] ἀκόλουθον εἶναι νενόμικα, άπερ **εωρακα** 

καὶ ἐγνων ἀκριβῶς ταῦτα καὶ ὕμιν δηλῶσαι, ἵνα μη παρ' ἔτέρων ἀκούοντες ἀμφίβολον ἔχητε τὴν διάνοιαν, μάλιστα ὅτι τινὲς εἰώθασιν ἕτέρως ἀπαγγέλλειν τὰ πραττόμενα ἢ ὡς γείγονεν.

**εώρακα VA prooem. (840 A)** ... · διὰ τοῦτο ἁπερ αὐτός τε γινώσκω (πολλάκις γὰρ αὐτὸν **εώρακα**), καὶ ἃ μαθεῖν ἦδυνήθην παρ'αὐτοῦ, ἀκολουθήσας αὐτῷ χρόνον οὖκ ὀλίγον, καὶ ἐπιχέων ὑδωρ κατὰ χεῖρας αὐτοῦ, γράψαι τῆ εὐλαβεία ὑμῶν ἐσπούδασα · ...

## • ἐπιγινώσκω :

**βλέποντες ΕΑD 4 (1076 D)** ... · άλλὰ καὶ ἀνθρωπον [τὸν λόγον] **βλέποντες ἐπεγίνωσκον** αὐτὸν ὀντα δημιουργὸν αὐτῶν · ...

δρωντα [Ac.sg.] 3CA 5 (332 A) ... · ώστε τὸν ἐνορωντα τῆ εἰκόνι ὁρῶν ἐν αὐτῆ τὸν βασιλέα, καὶ τὸν πάλιν δρωντα τὸν βασιλέα ἐπιγινώσκειν ὅτι οῧτός ἐστιν ὁ ἐν τῆ εἰκόνι.

### • $\hat{oi}\delta\alpha$ :

βλέπων 3CA 14 (349 C) και ὁ βλέπων δὲ ἀγγέλων ὀπτασίαν οἶδεν, ὅτι τὸν ἀγγελον εἶδε, καὶ οὐ τὸν θεόν.

βλέπων 3CA 47 (424 A) ο γοῦν Ἐλισσαῖος, βλέπων τὸν Ἡλίαν, οἶδε καὶ πῶς ἀνελήφθη · ...

En todos estos textos la relación se nos presenta con una claridad meridiana: a la actividad visual del hombre le sigue (de forma más o menos inmediata) la actividad intelectual, expresada por lexemas que indiscutiblemente se alinean en este último campo (derivados de νοῦς y θυμός, así como νομίζω, (ἐπι–)γι[γ]νώσκω y οἶδα).

204 Entre el amplio grupo destacan νοέω y sus compuestos (ἐννοέω [ἐννοιαν λαμβάνω], διανοέομαι, κατανοέω, y ἐπινοέω); de todos ellos es ἐννοέω (ἐννοιαν λαμβάνω) el más empleado. El hecho de esa doble forma de expresión resulta muy interesante, porque nos descubre el valor no-resultativo de este lexema: valor que viene indicado por λαμβάνειν, verbo ingresivo que expresa una acción puntual<sup>20</sup>. También

<sup>20</sup> En el nivel físico, la relación es λαμβάνω - είχω "cojo -- tengo"; el mismo *corpus* Athanasianum nos muestra la resultatividad de είχω en el siguiente texto:

CG 30.16 πάντες γὰρ είς αὖτὴν [τὴν δδὸν τῆς τοῦ θεοῦ γνώσεως] ἐπιβεβήκαμεν καὶ ἔχομεν.

Si transferimos esto al nivel intelectual (fenómeno panligüístico, cf. esp. "concebir" etc.) λαμβάνω expresa la idea de "aprender" (-- "saber"). La expresíon "ἔννοιαν λαμβάνειν" habrá

κατανοέω se nos presenta como no-resultativo, ya que aparece inserto en la secuencia aspectual

Sin embargo, ἐπινοέω constituye el resultado -mejor, la *consecuencia*- de un proceso visual-intelectual, tal como denota una secuencia que hemos visto más arriba (ἀποβλέποντες *CG* 18.21):

205 Respecto de ἐνθυμέομαι, los textos aducidos muestran claramente que tiene valor *ingresivo*, no-resultativo: indica siempre el momento inicial del acto intelectual. Por lo demás, parece situarse muy cerca de νοέω, como se deduce de ἰδοντας *CG* 45.1 (aunque es posible que se trate de un hecho estructural: empleo del archilexema [νοέω] en lugar de un lexema concreto [ἐνθυμέομαι]). También νομίζω expresa el momento ingresivo de la acción intelectual.

**206** Por último, (ἐπι)γινώσκω y οἶδα se configuran como lexemas resultativos; lo cual aparece claro, en el caso de γινώσκω, al funcionar como resultativo de κατανοέω (cf. la relación secuencial reseñada *supra*).

Aparte de los grandes rasgos que hemos delineado, estos textos no nos permiten descubrir entre los diversos lexemas que hemos examinado las diferencias semánticas que nos manifestaría un estudio detallado de este campo; labor esta que no podemos emprender ahora, ya que desbordaría los límites que nos hemos impuesto por razones metodológicas. Baste para nuestro propósito, pues, con lo dicho.

207 Respecto de los lexemas del campo de *ver* que preceden al acto intelectual, no hay nada especial que señalar; la mayoría de las veces es ὁράω (lo cual es completamente normal, dada la elevada frecuencia de sus apariciones), pero también hallamos varias veces βλέπω, así como ἀναβλέπω y ἀποβλέπω. Nada, pues, podemos deducir en esta dirección<sup>21</sup>. Es interesante constatar, por otra parte, que el proceso

que traducirla, pues, como "darse cuenta de" u otra expresión similar; y su acción resultativa será " $\widehat{olo}\delta\alpha$ " "sé".

<sup>21</sup> Lo cual nos obliga a corregir la conclusión que presentábamos en SÁNCHEZ NAVARRO 1993a, 505-506, a la sola luz de los datos del *Contra Gentes*, basándonos en el (casi) exclusivo empleo de δράω como término precedente de la acción intelectual. Seguimos manteniendo la idea de que δράω constituye, por sus rasgos semánticos característicos, el lexema más adecuado para expresar ese tránsito de lo sensible a lo inteligible; "está, por así decirlo, 'a caballo' entre lo sensorial y lo intelectual, y quizá más cerca de esta segunda ribera que de la primera y originaria" (ibid. 506). Pero queda fuera de toda duda que también βλέπω

intelectivo puede estar precedido simplemente por el archilexema de la percepción sensorial, según podemos deducir de la siguiente secuencia:

si la ponemos en relación con los textos que acabamos de reproducir en que este último lexema intelectual expresa el resultado de la acción visual.

208 Sin embargo, la acción visual no siempre desemboca en la intelección; por el contrario, puede dar origen a la *duda*:

θεωροῦντες 4ES 15 (657 C) ὅταν δὲ πάλιν τὰ τῆς θεότητος ἔργα θεωροῦντές τινες διστάζωσι περὶ τῆς τοῦ σώματος φύσεως, ...<sup>23</sup>

O, incluso, a la negación positiva de la realidad de aquello que se ve, como ya vimos anteriormente que se deducía de relaciones secuenciales como θεωρέω<sub>A</sub> -- ἀγνοέω, βλέπω<sub>A3</sub>/θεωρέω<sub>A</sub> -- ἀρνέομαι, βλέπω<sub>A3</sub> -- οῦ πιστεύω, etc. Ya entonces señalábamos que la explicación de este fenómeno hay que buscarla en un hecho subjetivo: la no-disponibilidad del sujeto a aceptar esas realidades que capta mediante la visión.

### V.2.2 El campo contiguo emocional

Un examen atento de los textos en que actúan los lexemas del campo de ver nos permite descubrir que el acto visual puede desencadenar en el hombre otros procesos al margen de lo meramente intelectual; la raiz última de ello hay que buscarla en la constitución profunda del ser humano, cuya espiritualidad no sólo se manifiesta en la actividad intelectual sino también en su capacidad emocional. Vemos, en efecto, que la visión puede provocar multitud de procesos que podemos encuadrar dentro del amplio campo semántico de la actividad emocional, con la amplísima gama de matices que ésta admite. Podemos distinguir tres grandes grupos:

V.2.2.A Lexemas que expresan admiración y asombro : fundamentalmente,  $\theta \alpha \nu \mu \dot{\alpha} \zeta \omega$  en su empleo transferido al campo emocional (C); cuando nos ocupemos

puede expresar esa acción visual, igual que también, en sentido transferido, funciona plenamente (como comprobaremos más adelante) dentro del campo intelectual.

- 22 Aparece en βλέποι CG 8.22, texto que ya hemos transcrito en otro lugar (nº 144).
- Aunque lo normal es que a la visión le siga la certeza; así nos lo deja ver, por ejemplo, el texto siguiente, de la *Vita Antonii* :

βλέπων VA 79 (953 B¹), 79 (953 B³) τοῦτο δὲ οὖδεὶς ἀμφιβάλλει βλέπων τοὺς μάρτυρας διὰ τὸν Χριστὸν καταφρονοῦντας τοῦ θανάτου, βλέπων τὰς τῆς ἐκκλησίας παρθένους διὰ τὸν Χριστὸν καταφρονοῦν κὰς τοῦς διὰ τὸν Χριστὸν καθακὸν κὰς ἐκκλησίας

de las transferencias a este campo examinaremos los textos en que hallamos estos empleos de  $\theta\alpha\nu\mu\dot{\alpha}\zeta\omega$  precedidos de un acto visual. Pero también existen otros lexemas:

## • ἔκπλήττομαι:

**ἐθαύμαζον [3² pl] VA 80 (956 A)** καὶ οἱ μὲν λεγόμενοι φιλόσοφοι **ἐθαύμαζον** καὶ ἀληθῶς ἐξεπλήττοντο ἐπὶ τῆ συνέσει τοῦ ἀνδρὸς καὶ τῷ γενομένω σημείφ · ...

## • ξενίζομαι:

**ὁρῶντες 3CA 30 (388 B)** εἶ γὰρ ούτως ἦν, καὶ μόνον ἐν ἀνθρώπωρ φανεὶς ἦν, οὐδὲν ἦν παράδοξον, οὐτε οἱ **ὁρῶντες ἐξενίζοντο** λέγοντες · 'ποταπὸς ἄρα ἐστὶν οδτος;'

### V.2.2.B Lexemas que expresan gozo:

## χαίρω:

**βλέποντες ΑC 16.25** πῶς ἐχαιρον οἱ λαοὶ **βλέποντες** ἀλλήλους τὸ πρότερον ἐν διηρεμένοις συνερχόμενοι τόποις;

δρῶντες EPS 393 Α Διήρπαζον αὐτὸν... εὖφρανας πάντας τοὺς ἐχθροὺς αὐτοῦ [Sal 88.42-43] <sup>\*</sup>Εχαιρον γὰρ καὶ ἐπέσειον αὐτῷ τὰς κεφαλάς, δρῶντες αὐτὸν ἐπὶ ξύλου κρεμάμενον.

# • μακαρίζω:

**βλέπων** AC 16.24 τίς οὐκ ἐμακάρισέ σε βλέπων τὸν τοσοῦτον λαὸν ἐν ἑνὶ συνελθόντα τόπω;

## • αγαλλιάομαι:

δρων 1ΕΟR 91.13 είδον τον σύνεργόν σου καὶ πατέρα των ἀδελφων Θεόδωρον καὶ ἐν αὐτῷ τὸν κύριον τοῦ πατρὸς ἡμῶν Παχουμίου. καὶ δρων ἡγαλλιασάμην <sup>24</sup> τῆς ἐκκλησίας τὰ τέκνα καὶ εὐφραναν ἡμᾶς τῆ παρουσία.

<sup>24</sup> El ms. A lee ηγαλλιασάμην δοῶν

### V.2.2.C Lexemas que expresan temor:

• φοβέομαι :

θεωρήσαντες VA 36 (896 C) [Verba Antonii] 'δταν τοίνυν θεωρήσαντές τινα [φαῦλα πνεύματα] φοβηθητε, ἐὰν μὲν εὐθὺς ὁ φόβος ἀφαιρηθη..., θαρσεῖτε καὶ εὐχεσθε · ... '.

εωρακώς ΗΑ 68.1.20 Οὐχ οὕτως Ἀχαὰβ κατὰ τῶν ἱερέων τοῦ θεοῦ γέγονεν, ὡς οὖτος [ὁ Κωνστάντιος] κατὰ τῶν ἐπισκόπων τετόλμηκεν. ὅλως γὰρ ἐκεῖνος καὶ φονευθεντος τοῦ Ναβουθαὶ κατενύγη [1R 20.27] καὶ τὸν Ἡλίαν ἔωρακώς ἔφοβήθη, οὖτος δὲ οὖδὲ τὸν τηλικοῦτον 'Όσιον ἡδέσθη...²5

• πτήσσω:

**βλέποντες 3CA 54 (437 A)** πῶς δὲ οὖκ ἄτοπον κὰι δυσσεβές, λέγειν τοῦτον [τὸν λόγον] δειλιῷν τὸν θάνατον ἢ τὸν ἅδην, ὃν οἱ πυλωροὶ τοῦ ἄδου **βλέποντες ἔπτη**ξαν;

V.2.2.D Lexemas que expresan diversas situaciones emocionales negativas (agitación, dolor, sospecha, desagrado, ira):

• ταράσσομαι:

**ξωρακώς VA 14 (865 A)** οὖτε... **ξωρακώς** τὸν ὄχλον ἐταράχθη [δ ᾿Αντώνιος], οὖτε ὡς ὑπὸ τοσούτων κατασπαζόμενος ἐγεγήθει · ἀλλ' ὅλος ἦν ἴσος, ὡς ὑπὸ τοῦ λόγου κυβερνώμενος, καὶ ἐν τῷ κατὰ φύσιν ἑστώς.

• λύπης καὶ ἀμηχανίας πληροθμαι:

θεωρήσας EPS 249 D [Sal 54] Τῷ πνεύματι θεωρήσας ὁ προφήτης τὰ ἐσόμενα κακὰ Χριστοῦ παρὰ τοῦ Ἰουδαίων λαοῦ κὰι αὐτοῦ τοῦ Ἰούδα, λύπης πληρούμενος κὰι αμηχανίας, ...διατελεῖ ταραττόμενος κὰι ἀπορῶν ἐν τοῖς τολμωμένοις, ...

Vemos que ese dolor va acompañado también, como consecuencia de la visión, de agitación (ταραττόμενος).

• ὑπονοέω:

θεωρήσαντες 2ΕΜ 1188 Α όταν γάρ τινες ύμας τοὺς εν Χριστῷ πιστοὺς θεωρήσαντες μετ'αὐτῶν συνερχομένους καὶ κοινωνοῦντας,

Aguí no se hace referencia al miedo, sino a un temor reverencial

πάντως υπονοήσαντες άδιάφορον εἶναι τὸ τοιοῦτον, εἶς τὸν τῆς ἀσεβείας ἐμπεσοῦνται βόρβορον.

## • καίομαι :

**βλέποντες ΕΜC 33 (45 B)** ... · ἐκαίοντο γὰρ [οἱ δαἰμονες] καὶ μόνον *βλέποντες* παρόντα τὸν κύριον.

210 El carácter subjetivo propio de todo movimiento emocional en el hombre lo descubrimos en el diverso efecto que una misma visión puede provocar en sujetos distintos; los siguientes textos nos lo permiten ver claramente:

δρῶντες ΗΑ 25.1.15 Τούτων οὕτω πραχθέντων οὕτω τε συνταξαμένων καὶ τῆς ὁδοῦ λοιπὸν ἐπιβάντων οἱ μὲν φίλοι φίλον [Αθανάσιον] δρῶντες ἐχαιρον, τῶν δὲ ἀλλων οἱ μὲν ἐδυσωποῦντο βλέποντες αὐτόν, οἱ δὲ καὶ παρρησίαν οὐκ ἐχοντες ἐκρύπτοντο, οἱ δὲ καὶ μετεγίνωσκον ἐφ΄οἷς ἐγραψαν κατὰ τοῦ ἐπισκόπου. [alegría, desagrado, necesidad de esconderse, arrepentimiento]

βλέποντες ΗΑ 58.1.27, ΗΑ 58.1.28 Ταῦτα βλέποντες Ελληνες μὲν ἐφοβήθησαν καὶ οὐδὲν πλέον ἐτόλμησαν, ᾿Αρειανοὶ δὲ οὐδὲ οὕτως ἢσχύνθησαν, ἀλλ' ὡς Ἰουδαῖοι σημεῖα βλέποντες οὐκ ἐπίστευον οἱ ἀπιστοι²6. [temor de Dios, increencia]

#### V.2.3 CONCLUSIÓN

211 La acción visual se realiza en el hombre como un primer momento respecto de otra actividad ulterior, fundamentalmente intelectual, emotiva o incluso -como manifiesta el último texto reproducido- fiducial; esta relación de consecuencia entre diversas acciones es el fundamento estructural del hecho que a partir de ahora va a atraer nuestra atención: las transferencias de los lexemas visuales a los campos intelectual, emocional y teológico, a cuya descripción vamos a proceder inmediatamente.

<sup>26</sup> El temor a que hace referencia φοβέομαι en este texto no es -al igual que señalábamos en la nota anterior- el miedo, sino el santo temor de Dios que precede y acompaña a la fe; esto se infiere claramente de las palabras que siguen (de las que deducimos la oposición entre φοβέομαι y ού πιστεύω).

#### VI. TRANSFERENCIAS A OTROS CAMPOS

Hasta ahora hemos tenido oportunidad de examinar en toda su complejidad el campo semántico de ver en Atanasio, en lo que se refiere a sus acepciones "sensibles" y originarias; también hemos dedicado nuestra atención a los lexemas que forman la clase causativa del paradigma clasemático de ' $\delta\rho\dot{\alpha}\omega$ ' y a los que expresan las acciones consecuentes de la visión. Todos ellos "envuelven" el acto visual en su realización concreta, existencial, y sin ellas éste no puede ser correctamente comprendido; el estudio de estos aspectos ha sido todo lo exhaustivo que nos permitían los datos de que disponemos, limitados a la fuerza por ceñirnos al corpus léxico de un único autor.

Pero nuestro estudio quedaría fatalmente incompleto si no nos dedicáramos ahora a estudiar los lexemas visuales que actúan también *transferidos*<sup>1</sup> a otros campos semánticos; y también a aquellos que, procedentes del campo semántico de *ver*, se han desligado de él funcionalmente y actúan exclusivamente integrados en otros campos semánticos.

- Y ¿a qué campos semánticos se transfieren los lexemas visuales? Fundamentalmente, según hemos indicado más arriba, a tres: el campo *intelectual*, el campo *emocional* y el campo *teológico;* campos semánticos todos ellos que, como acabamos de ver, son *consecuentes* del campo de la *visión* sensible. Este hecho estructural (la íntima *relación* entre los lexemas que designan un acto y aquellos que designan su consecuencia), añadido a una semejante estructura clasemática de los campos, explica que los lexemas pertenecientes al campo originario pasen a emplearse dentro de los otros.
- Antes de nada, hay un hecho que merece la pena resaltar: aunque entre los lexemas visuales que ya hemos estudiado hay algunos que no presentan un empleo transferido, a grandes rasgos podemos decir que es el entero campo semántico de ver el que se transfiere, particularmente al ámbito de lo intelectual<sup>2</sup>. El examen que vamos a realizar a continuación mostrará que, a la vez que están íntimamente entrelazados con los términos estrictamente intelectuales (no en vano actúan en un mismo campo), los términos procedentes del campo semántico de ver forman por sí solos una estructura

<sup>1</sup> Cf. la Introducción, nº 22.

También en latín, "en lo que se refiere a frecuencia relativa de empleo el funcionamiento de algunos lexemas en los campos de transferencia es más importante que en el de ver... otros, en cambio, se mantienen arraigados con firmeza al campo de origen..." (GARCÍA HERNÁNDEZ 1976, 123).

completa, capaz de expresar una inmensa gama de matices significativos, y en la que en gran medida se mantienen las relaciones interlexemáticas del campo de origen<sup>3</sup>. El hecho de esta "transferencia masiva" pone de manifiesto la importancia capital del campo semántico originario, cuya riqueza expresiva lo hace especialmente apto para la expresión de unas realidades tan específicamente humanas como son el *entendimiento*, el *sentimiento* o, incluso, el *conocimiento de Dios*.

Algo semejante sucede en la lengua latina: "La estructura semántica que tienen [los lexemas visuales] en el campo visual se refleja de algún modo en los de transferencia" (*ibid*.).

#### VI.1 TRANSFERENCIAS AL CAMPO INTELECTUAL

215 En esta nueva etapa de nuestro estudio vamos a seguir la misma linea trazada anteriormente; distinguiremos tres grupos, correspondientes a las tres dimensiones fundamentales del acto de ver, dimensiones que se mantienen en los empleos transferidos al campo intelectual (mera capacidad intelectual, intelección intencional y plena intelección). Dado que las transferencias a este campo son muy numerosas, y que -como hemos señalado más arriba- se puede apreciar una transferencia "en bloque" de los lexemas del campo de ver, hablaremos con frecuencia de este conjunto de lexemas transferidos al campo intelectual como 'el campo intelectivo-visual'.

216 Tenemos que hacer una salvedad inicial: este campo de la visión transferida ocupa, todo él, una dimensión no-resultativa dentro del amplio campo de la actividad intelectual. Éste, en efecto, se desglosa (en sus dimensiones dinámicas intencional y resultativa) en una secuencia básica que podemos esquematizar como sigue:

comprendo -- sé no-resultativo -- resultativo.

Pues bien: todo el conjunto de lexemas visuales transferidos al campo intelectual se mueven dentro del ámbito *no-resultativo* de este mismo campo<sup>1</sup>. Pero, dentro de ese marco general no-resultativo, distinguimos plenamente las tres dimensiones que ya hemos mencionado, ya que el acto de *comprender* se desglosa en una dimensión inicial *estática* (tener lucidez mental), una dimensión dinámica intencional (atender) y una dimensión dinámica resultativa (comprender).

El resultado de la intelección en griego encuentra su expresión principal en el defectivo οἶδα 'sé', que procede de la raiz ide. \*weid-, perteneciente al ámbito de la vista (lat. uideo, gr. εἶδος, etc); pero ya desde los primeros momentos del griego histórico se comporta como un lexema plenamente transferido al campo intelectual, y así es como es comprendido por el hablante, de manera que (por ejemplo) en las obras de Atanasio sólo aisladamente lo hemos hallado relacionado con algún lexema visual

#### VI.1.1 LA DIMENSIÓN I

217 Se halla escasa -pero suficientemente- representada por lexemas visuales, que muestran la secuencia básica de esta dimensión:

### VI.1.1.1 ${}^{2}$ ANABAE $\Pi\Omega_{B1}$ 'recobrar la lucidez mental' ${}^{2}$ (2x)

- 218 De los dos valores que presenta este lexema en el campo visual originario, Atanasio sólo emplea en el campo intelectual el valor absoluto (ἀναβλέπω<sub>B1</sub>), que corresponde a ἀναβλέπω<sub>A1</sub> (lexema que, como ya veíamos, presenta el valor *iterativo* del preverbio ἀνα–). Como se deduce del escaso número de ocurrencias transferidas (2, frente a 14 en el campo visual), el empleo transferido es de importancia muy secundaria frente al empleo original. Es un lexema firmemente anclado en el ámbito sensible<sup>3</sup>.
- 219 Las notas definitorias de αναβλέπω<sub>B1</sub>, según se desprende de nuestro análisis, son /ingresivo/ /iterativo/4.
- Las dos veces en que aparece transferido al campo intelectual B con el sentido de recobrar la lucidez mental (en los tratados De incarnatione y De decretis Nicaenae synodi), presenta la misma forma (aoristo de subjuntivo), y es empleado en un mismo contexto: el deseo ( $\kappa \dot{\alpha} v + \text{subj.}$ ) de que los sujetos en cuestión reconozcan, a partir de ciertos motivos racionales, al Dios verdadero. Lo descubrimos en las siguientes perícopas:

αναβλέψωσι DI 19.1.4 Ταῦτα δὲ πάντα ποιεῖν τῷ σωτῆρι καλῶς ἔχειν ἐδοκει, ἵν' ἐπειδὴ τὴν ἐν τοῖς πᾶσιν αὐτοῦ πρόνοιαν ἠγνόησαν οἱ ἄνθρωποι καὶ οὐ κατενόησαν τὴν διὰ τῆς κτίσεως αὐτοῦ θεότητα, κὰν ἐκ τῶν διὰ τοῦ σώματος ἔργων αὐτοῦ ἀναβλέψωσι, καὶ ἔννοιαν λάβωσι τῆς εἰς τὸν πατέρα γνώσεως, ἐκ τῶν κατὰ μέρος τὴν εἰς τὰ ὅλα αὐτοῦ πρόνοιαν ... ἀναλογιζόμενοι.

Intentaremos ofrecer, como hasta ahora, una traducción aproximada de cada lexema; para lo cual muchas veces tendremos que recurrir, también en castellano, a términos visuales o lumínicos empleados con sentido intelectual (como, aquí, *lucidez*), ya que con frecuencia constituyen el mejor medio de expresar el contenido semántico de los lexemas transferidos.

<sup>3</sup> De hecho, en griego moderno la única acepción de este verbo es 'recobrar o recuperar la vista' (ΧΟΥΡΜΟΥΖΙΑΔΗΣ 1974 s.u.); éste es también el único sentido, tanto en Atanasio como en griego moderno, del sustantivo correspondiente, ἀνάβλεψις.

<sup>4</sup> Excluiremos sistemáticamente del enunciado de los rasgos significativos la

En este texto descubrimos una interesante secuencia que podemos esquematizar como sigue:

Esta serie de lexemas en sucesión lógica nos muestran una relación intrasubjetiva secuencial de carácter indiscutiblemente intelectual, en la que ἀναβλέπω<sub>B1</sub> designa el instante del *tránsito* entre la incomprensión y el conocimiento de la noción de Dios por parte del hombre; presenta por tanto -igual que en campo visual- un aspecto verbal *ingresivo*. Hay que señalar también que este conocimiento intelectual procede de la visión sensible, que si bien no está léxicamente expresada, sí está sobreentendida en las palabras ἐκ τῶν διὰ τοῦ σώματος ἐργων (recordamos el fuerte vínculo que une ἔργον con el campo semántico de *ver*).

221 También el siguiente texto muestra a las claras el carácter intelectivo de  $\overset{\circ}{\alpha}$ ναβλέπω $_{B1}$ :

αναβλέψωσιν DNS 15.1.35 φέρε δὲ κὰι ἡμεῖς προτείνωμεν καὶ ἀπαιτήσωμεν κὰι αὐτοὺς ἀποκρίνασθαι · καιρὸς γάρ ἔστιν ἀπορήσαντας αὐτοὺς ἐν τοῖς ἰδίοις ἐρωτᾶσθαι λοιπὸν παρ'ἡμῶν · τάχα κὰν οὕτως ἐντραπέντες ἀναβλέψωσιν, ὅθεν κατέπεσαν, οἱ κακόφρονες.

En efecto, los sujetos de los que se espera que recuperen la visión no son ciegos, sino κακόφρονες. Además tenemos una significativa secuencia,

indicadora del orden intelectual al que pertenece nuestro lexema, punto final de un proceso intersubjetivo que tiene comienzo en una dificultad de orden doctrinal; además, sería absurdo que alguien se ruborizara por ser ciego. En cuanto al régimen sintáctico de αναβλέπω $_{\rm B1}$  en este texto, a primera vista parece que se comporta como un verbo transitivo, cuyo objeto sería la completiva introducida por δθεν; pero un examen más atento hace pensar que se trata de una expresión braquilógica en la que hay que sobreentender un verbo elidido, del tipo ..[καὶ κατανοήσωσιν] δθεν κατέπεσαν...

## VI.1.1.2 $B\Lambda E\Pi\Omega_{B1}$ 'tener lucidez mental' (1x)

222 Este empleo de βλέπω no es algo usual en Atanasio; una única ocurrencia (de un lexema tan frecuente como βλέπω) da testimonio de esto. Pero los hechos muestran que

es posible (de facto ad posse ualet illatio...): la lengua es un "organismo vivo" que admite gran cantidad de recursos (siempre dentro de lo que es "estructuralmente lícito"), y entra dentro de la libertad del autor literario emplearlos o no. Esto es lo que hace Atanasio en el texto siguiente, de la Apologia pro fuga sua:

βλέπουσι AF 13.2 ΓΑρα ταῦτα [τὰς φυγὰς τοῦ σωτῆρος] βλέποντες [οἱ ᾿Αρειανοί], μᾶλλον δὲ κὰν ἀκούοντες ἔπεὶ μή βλέπουσι, πῶς κατὰ τὸ γεγραμμένον οὐ 'θελήσουσι γενέσθαι πυρίκαυστοι' [cf. Is 9.4], ὅτι ἐναντία ὧν ὁ κύριος ποιεῖ κὰὶ διδάσκει, βουλεύονται κὰὶ φθέγγονται;

Atanasio hace un juego de palabras; primero emplea βλέπω<sub>B3</sub> (cuyo sujeto son los herejes), y luego se corrige a sí mismo, diciendo que éstos más bien *escuchan* (ἀκούοντες) los pasajes de la vida de Cristo que acaba de aducir para justificar su propia huida. Pero no es que lo *escuchen* (y no lo *vean*) por estar lejos y no poder *ver* esos episodios de que se trata, sino porque *no ven* (μὴ βλέπουσι), es decir, porque están ciegos *mentalmente*, *privados de la lucidez mental*. Esta expresión, cargada de una fuerte ironía que puede pasar desapercibida a un lector que no esté lo suficientemente atento<sup>5</sup>, hay que entenderla como una alusión velada a Jn 9.39, donde Jesús dice algo semejante de los fariseos con ocasión de la curación del ciego de nacimiento<sup>6</sup>; y no podemos olvidar el constante paralelismo que establece Atanasio en sus obras polémicas entre los judíos (que no reconocieron la divinidad de Jesús) y los herejes arrianos.

## VI.1.1.3 LOS TÉRMINOS ALTERNOS DE ESTA DIMENSIÓN

223 En la dimensión I del campo de la visión sensible hemos echado en falta un término alterno de la noción básica del campo semántico (capacidad de ver): ser ciego. Esta alternancia básica la hallamos, sin embargo, en el campo de transferencia, como vamos a ver ahora. En él descubrimos una relación que podemos esquematizar como sigue:

βλέπ
$$ω_{B1}$$
 |  $[(απο)τυφλόω_B .-]$   $τυφλώττω_{B1}$ .

πηρό $ω_B$ 

De hecho Müller 1952, en su Lexicon Athanasianum (s.u.), incluye esta ocurrencia concreta (MG 25.660 C7) dentro del campo sensible: οὖ (μὴ) βλέπω = uisu careo.

<sup>5</sup> Jn 9.39-41: <sup>39</sup> Καὶ εἶπεν ὁ Ἰησοῦς · εἰς κρίμα εγὼ εἰς τὸν κόσμον τοῦτον ἦλθον, ἵνα οἱ μὴ βλέποντες βλέπωσιν καὶ οἱ βλέποντες τυφλοὶ γένωνται. <sup>40</sup> ἤκουσαν εκ τῶν Φαρισαίων ταῦτα οἱ μετ'αὐτοῦ ὄντες καὶ εἶπον αὐτῷ · μὴ καὶ ἡμεῖς τυφλοί ἔσμεν; <sup>41</sup> εἶπεν αὐτοῖς ὁ Ἰησοῦς · εἶ τυφλοὶ ἦτε, οὐκ αν εἴγετε αμαρτίαν · νῦν δὲ λέγετε ὅτι βλέπομεν, ἡ αμαρτία ὑμῶν μένει.

### VI.1.1.3.1 $TY\Phi\Lambda\Omega TT\Omega_{B1}$ 'carecer de lucidez mental' (5x)

- 224 El lexema alterno correspondiente a βλέπω<sub>B1</sub> es τυφλώττω<sub>B1</sub><sup>7</sup>; Atanasio suele aplicarlo en sus obras polémicas a aquellos que no reconocen la verdad. Esos adversarios pueden ser:
- los paganos, que no reconocen a Cristo:

τυφλώττοντες DI 32.3.13 <u>ἐπεὶ κὰὶ τυφλὸς</u> ἐὰν μὴ <u>βλέπ</u>ῃ τὸν ήλιον, ἀλλὰ κὰν τῆς ὑπ'αὐτοῦ γενομένης θέρμης ἀντιλαμβανόμενος, οἶδεν ὅτι ήλιος ὑπὲρ γῆς ἐστιν. οὕτως καὶ οἱ ἀντιλέγοντες εἰ καὶ μήπω πιστεύουσιν, ἀκμὴν τυφλώττοντες περὶ τὴν ἀλήθειαν, ἀλλὰ κὰν ἑτέρων πιστευόντων γινώσκοντες τὴν δύναμιν, μὴ ἀρνείσθωσαν τὴν τοῦ Χριστοῦ θεότητα καὶ τὴν ὑπ'αὐτοῦ γενομένην ἀνάστασιν.

Quienes contradicen (ἀντιλέγοντες) la doctrina atanasiana, es decir, los que no creen aún (μήπω πιστεύουσιν) se hallan en una ceguera respecto de la verdad; pero no se trata de una situación irreversible (a diferencia de la ceguera física), ya que la fe de otros hombres (ἑτέρων πιστευόντων) puede proporcionarles el conocimiento de esa realidad que se les escapa: la divinidad de Cristo (τὴν τοῦ Χριστοῦ θεότητα).

• los herejes, que yerran en algún punto esencial de la fe:

τυφλώττοντες DI 2.5.39 Οἱ δὲ ἀπὸ τῶν αἱρέσεων ἄλλον ἑαυτοῖς ἀναπλάττονται δημιουργὸν τῶν πάντων παρὰ τὸν πατέρα τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, τυφλώττοντες μέγα καὶ περὶ ἁ φθέγγονται.

La gran (μέγα) ceguera mental de los herejes les lleva a forjarse (ἀναπλάττεσθαι) otra divinidad al margen de la verdadera.

• los acusadores de Atanasio, que alteran la realidad para acusarlo:

τυφλώττειν AF 8.23 οὐδεὶς γὰρ τὸν πρῷον καὶ φιλάνθρωπον φεύγει, ὰλλὰ μᾶλλον τὸν ἀγριον καὶ πονηρὸν ὄντα τὸν τρόπον. πᾶς γοῦν κατώδυνος καὶ ὑποχρέως [18 22.2] ἀπὸ μὲν τοῦ Σαοὺλ ἔφευγε, πρὸς δὲ τὸν Δαϋὶδ κατέφευγε. διὰ τοῦτο καὶ οῦτοι τοὺς κρυπτομένους αὐτοὺς ἀναιρεῖν σπουδάζουσιν ὑπὲρ τοῦ μὴ δοκεῖν ἔχειν τῆς ἑαυτῶν πονηρίας τὸν ἔλεγχον. ἀλλὰ καὶ ἐν τούτφ δοκοῦσι τυφλώττειν οἱ ἀεὶ πλανώμενοι · ὁσφ γὰρ ἡ φυγὴ πρόδηλος, τοσούτφ καὶ πλέον ἡ ἐξ ἐπιβουλῆς γινομένη παρ'αὐτῶν ἀναίρεσις ἡ καὶ ἐξορία προφανεστέρα γενήσεται · ἀν τε γὰρ

<sup>7</sup> Derivado del adjetivo τυφλος mediante el sufijo -ωσσ/ττ-; este sufijo también procede de una raiz visual (\*α///», con el sortido de 'acceste') ef Prévez 1935, 147

ἀποκτείνωσιν, ὁ θάνατος μεῖζον ἢχήσει κατ'αὐτῶν · ἄν τε πάλιν ἐξορίσωσι, πανταχοῦ καθ'ἑαυτῶν αὐτοὶ μνημεια τῆς παρανομίας ἔξαποστέλλουσιν.

El mismo texto nos da la clave para interpretar correctamente la clase de ceguera de que se trata: son los que siempre se engañan (οἱ ἀεὶ πλανώμενοι).

225 Otras ocurrencias de este lexema en fragmentos no propiamente atanasianos nos confirman el carácter específicamente intelectual de τυφλώττω:

**ἔτύφλωττον** AC 30.18 [ep. Constantii] [ύμεῖς] οἱ καὶ τῶν ἐξηγητῶν τοὺς ἀκροὺς είλεσθε καὶ τὴν ἡμετέραν ψῆφον ἑκόντες ἐστέρξατε, τὸν μὲν ἀπατεῶνα καὶ φένακα δικαίως ἀποστραφέντες, τοῖς δὲ σεμνοῖς καὶ παντὸς ἐπέκεινα θαύματος δεόντως προσθέμενοι. καίτοι τίς ἀγνοεὶ καὶ τῶν τὰς ἐσχατιὰς οἰκούντων τὴν ἐπὶ τοῖς πραχθεῖσι φιλοτιμίαν; οἷς οὐκ ἰσμεν καὶ τί δεῖ παραβάλλεσθαι ὧν συμβέβηκεν. ἔτύφλωττον μὲν γὰρ οἱ πλεῖστοι οἱ κατὰ τὴν πόλιν · ἐπεκράτει δὲ ἀνὴρ βαράθρων ἀπὸ ἐσχάτων δρμώμενος, ώσπερ ἐν σκότω τοὺς τῆς ἀληθείας ἐφιεμένους πρὸς τὸ ψεῦδος ἀπατῶν,...

Los alejandrinos, en su mayoría, estaban ciegos ante la realidad; en el texto se habla también de la mentira ( $\psi \epsilon \vartheta \delta \circ \zeta$ ) de que eran víctimas, que se expresa en la mención, con sentido transferido al campo intelectual, de la oscuridad en que se movían ( $\omega \sigma \pi \epsilon \rho$   $\epsilon \nu$   $\sigma \kappa \acute{o} \tau \dot{\phi}$ ). Y en este punto hemos de recordar la importancia del campo semántico de la oscuridad ( $\sigma \kappa \acute{o} \tau \circ \zeta$ ) como alterno de un término causativo de la visión sensible ( $\phi \omega \tau \acute{i} \zeta \omega$ ), según vimos en el apartado IV.1.

τυφλώττειν SD 18.4.5 [verba Dionysii] 'καὶ ποταμὸν ἀπὸ πηγῆς ῥέοντα άλλον σχῆμα καὶ ὁνομα μετειληφέναι · μήτε γὰρ τὴν πηγὴν ποταμὸν μήτε τὸν ποταμὸν πηγὴν λέγεσθαι καὶ ἀμφότερα ὑπάρχειν καὶ τὴν μὲν πηγὴν οἱονὲι πατέρα εἶναι, τὸν δὲ ποταμὸν εἶναι τὸ ἐκ τῆς πηγῆς ὑδωρ. ἀλλὰ ταῦτα μὲν καὶ τὰ τοιαῦτα μηδὲ δρᾶν γεγραμμένα, ἀλλ' οἱονὲι τυφλώττειν ὑποκρίνονται · τοῖς δὲ δυσὶ ῥηματίοις ἀσυνθέτοις καθάπερ λίθοις μακρόθεν ἐπιχείρουσίν με βάλλειν...'

En este caso se trata de una ceguera mental fingida (ὑποκρίνονται) por sus sujetos, aquellos que acusaban al obispo Dionisio de negar la consubstancialidad del Hijo respecto del Padre; su ceguera voluntaria consiste en preterir deliberadamente aquellos escritos de Dionisio en que se refiere positivamente a esa consubstancialidad divina. El contexto polémico de τυφλώττω es el mismo que en textos anteriores; no en vano los arrianos se apoyaban en la autoridad de Dionisio para defender sus teorías, supuestamente sostenidas (según ellos) por este gran obispo alejandrino del s. III. La

pertenencia de τυφλώττω al campo semántico de *ver* queda reflejada en la radical oposición entre οραω y τυφλώττω, oposición que se fundamenta en la relación alterna

οράω<sub>Β3</sub> Ιτυφλώττω<sub>Β1</sub>

relación que procede sin duda del campo sensible.

#### VI.1.1.3.2 $TY\Phi\Lambda O\Omega_{B1}$ 'privar de lucidez mental' (2x)

226 El corpus que manejamos presenta un lexema causativo de la ceguera mental, lexema que Atanasio emplea también únicamente con sentido transferido al orden intelectual: τυφλόω<sup>8</sup>. Lo hallamos, al igual que τυφλώττω, en contexto polémico:

**ἐτύφλωσε ΗΑ 71.3.7 ἐτύφλωσε** γοῦν αὐτῶν [τῶν ᾿Αρειανῶν] ἐν τούτοις τὴν διάνοιαν ἡ κακία, καὶ πάντας ἁπλῶς τοὺς ἐπισκόπους ἀπροφασίστως ἢξίωσαν ἐκβάλλεσθαι, ...

La maldad *cegó* la mente de los arrianos; la consecuencia es una ceguera mental (no mencionada expresamente) cuya consecuencia es una decisión disparatada, como es solicitar que todos los obispos sin más (ortodoxos, se entiende) sean expulsados de sus sedes.

τυφλωθέντας 3CA 16 (353 C) ἀνάγκη δὲ αὐτοὺς [τοὺς ᾿Αρειανούς], οὕτω τυφλωθέντας, ὅτε μὲν προσκυνοῦσι τῷ ἀγενήτῳ κατανωτίζεσθαι τὸν γενητόν, ὅτε δὲ προσέρχονται τῷ κτίσματι ἀποστρέφεσθαι τὸν κτίστην. οὐ γάρ ἐστιν ἰδεῖν τοῦτον ἐν ἐκείνῳ, ...

Ahora no se trata de una ceguera ocasional, como en el texto anterior, que provoca una determinada acción concreta; sino que es un *estado*<sup>9</sup> permanente de ceguera, que se manifiesta en una profesión errónea de fe (la arriana).

Aunque es probable que su sentido originario sea operativo en griego del s. IV; de ello da testimonio el texto siguiente, no atanasiano pero de una obra durante mucho tiempo atribuída al alejandrino (el *Sermo maior de fide*) que, en realidad, constituye un *florilegio atanasiano* (así lo denomina la *Clauis Patrum Graecorum*, nº 2225) con textos auténticos y espúreos:

τετυφλώσθαι SM 67.12 γ τετύφλωται SM 67.14 δμολογεί δὲ [ὁ Παῦλος] ἀπὸ τῆς δόξης τοῦ φωτὸς τοῦ κυρίου τετυφλώσθαι καὶ μετὰ τρεῖς ἡμέρας ἐξ ἀποκαλύψεως καὶ προστάξεως αὐτοῦ <u>ἤτενικέναι</u> εἰ δὲ Παῦλος τὸ σκεῦος τῆς ἐκλογῆς τετύφλωται μὴ δυνάμενος <u>ὁρᾶν</u> τὴν τοῦ κυρίου δόξαν, πῶς ἡμᾶς διδάσκει τὴν θεότητα αὐτοῦ τοῦ λόγου κατανοεῖν;

Éste es el valor propio del sufijo ide. \* -e- (lat. habere, manere...), que en griego se emplea para formar el participio de aoristo pasivo  $-\theta\eta$ .

#### VI.1.1.3.3 ${}^{2}A\Pi OTY \Phi \Lambda O\Omega_{B1}$ 'privar totalmente de lucidez mental' (1x)

227 En el tratado ascético-espiritual *De uirginitate* hallamos un derivado de τυφλόω compuesto con el preverbio intensivo ἀπο- (cegar totalmente):

ἀπετύφλωσεν DV 19 (54.27) δ δὲ ἄμαρτωλὸς κοπιὰ καὶ μοχθεὶ οὐχ ἕνεκεν δικαιοσύνης, ἀλλ' ἕνεκεν τῆς ταλαιπώρου σαρκὸς ταύτης, ἕνεκεν τῆς αἰσχρᾶς γυναικός, ἀλλως καὶ ἀλλως μοχθῶν, μὴ ἀρκούμενος τοῖς παροῦσι, ἐν κακία καὶ φθόνω διατρίβων. ἀλλὰ τούτων οὐδὲν ἐπίστανται οἱ ἀφρονες · ἀπετύφλωσεν γὰρ αὐτοὺς ἡ ὑλη καὶ αἱ πολλαὶ φροντίδες τοῦ κόσμου, καὶ πλανῶνται, ἕως ἀποστάλη ἐπ'αὐτοὺς ὁ ἀπότομος στρατιώτης [sь 18.15], ὅστις οὐ θαυμάζει πρόσωπα οὐδ' οὐ μὴ λάβη δῶρα [Dι 10.17].

Se trata de un contexto distinto del que suele envolver a τυφλόω, lo cual es lógico debido a la diversidad del tema central de cada obra en cuestión. Pero no es una diferencia tan grande: también es un contexto polémico, aunque entre el santo y el pecador. El carácter transferido de nuestro lexema salta a la vista (su objeto no son ciegos, sino insensatos [αφρονες]); se inserta dentro de una secuencia "parabólica" 10 que podemos esquematizar como sigue:

Una preocupación excesiva por las cosas de este mundo *produce* en el pecador *una* completa ceguera que le lleva a ignorar por completo su propio estado de pecado, y a errar.

'Αποτυφλόω constituye por tanto un *término marcado* (por el sema de la /intensidad/) en oposición privativa con τυφλόω:

## VI.1.1.3.4 $\Pi HPO\Omega_{B1}$ 'privar de lucidez mental' (7x)

228 Con valor causativo semejante al de τυφλόω hallamos en el *corpus Athanasianum* otro verbo, procedente por sinestesia del campo del tacto, pero que Atanasio emplea

Aquella secuencia intersubjetiva compleja cuyo origen y cuyo fin presentan el mismo

siempre como término visual transferido al ámbito intelectual:  $\pi$ ηρόω, propiamente 'mutilar'. Pero presenta una diferencia clara respecto de τυφλόω en su empleo: siempre aparece en voz medio-pasiva, de forma que en la práctica se sitúa en una relación intersubjetiva causativa que podemos esquematizar como

La referencia a la visión se manifiesta *passim*; por ejemplo en la perícopa siguiente, construida sobre relaciones entre diversos términos pertenecientes al campo semántico de *ver* o relacionados de una u otra manera con él:

ἐπηρώθησαν DI 32.2.8 Εἰ δὲ ὅτι μὴ ὁρᾶται, ἀπιστεῖται κὰι ἐγηγέρθαι, ώρα καὶ τὸ κατὰ φύσιν ἀρνεῖσθαι τοὺς ἀπιστοῦντας. θεοῦ γὰρ ἰδιον μὴ ὁρᾶσθαι μέν, ἐκ δὲ τῶν ἔργων γινώσκεσθαι, καθάπερ καὶ ἐπάνω λέλεκται. εἰ μὲν οὖν τὰ ἔργα μή ἔστι, καλῶς τῷ μὴ φαινομένῳ ἀπιστοῦσιν · εἰ δὲ τὰ ἔργα βοᾳ καὶ δείκνυσιν ἐναργῶς, διὰ τί ἑκόντες ἀρνοῦνται τὴν τῆς ἀναστάσεως οὕτως φανερῶς ζωήν; εἰ γὰρ καὶ τὴν διάνοιαν ἐπηρώθησαν, ἀλλὰ κὰν ταῖς ἔξωθεν αἰσθήσεσιν ὁρᾶν ἔστι τὴν ἀναντίρρητον τοῦ Χριστοῦ δύναμιν καὶ θεότητα.

Como sucedía con τυφλόω, es un contexto polémico el que invita al autor a emplear el lexema que nos ocupa. Es claro que, aunque se trata de un término no propiamente visual, el autor lo considera así en este texto; lo descubrimos a partir de la ecuación siguiente, que podemos establecer a partir de textos como el ya transcrito ἐτύφλωσε *HA* 71.3.7, en el cual se habla de la ceguera de la *mente* (διάνοια):

| αί έξωθεν αίσθήσεις | > | δρᾶν     |
|---------------------|---|----------|
| ή διάνοια           | > | πηρῶσθαι |

**229** Lo mismo se desprende de los textos siguientes, por la relación con los sustantivos διάνοια, συνείδησις y νοῦς:

πεπήρωται DI 29.4.30 ἡ καὶ ἐὰν θεωρός τις γένηται ἀνδρῶν καὶ θηλείων καὶ παίδων νεῶν ὅρμώντων καὶ ἐπιπηδώντων εἰς τὸν θάνατον διὰ τὴν εἰς Χριστὸν εὐσέβειαν, τίς οὕτως ἐστὶν εὐήθης ἡ τίς οὕτως ἐστὶν ἄπιστος, τίς δε οὕτως τὴν διάνοιαν πεπήρωται, ὡς μὴ νοεῖν καὶ λογίζεσθαι, ὅτι ὁ Χριστός, εἰς ὁν μαρτυροῦσιν οἱ ἀνθρωποι,αὖτὸς τὴν κατὰ τοῦ θανάτου νίκην ἑκάστω παρέχει καὶ δίδωσιν, ...

πεπήρωνται ΑΕ 23.# ...πεπήρωνται γὰρ τὴν διάνοιαν καὶ τὴν συνείδησιν... καὶ νομίζουσι τὸ πικρὸν γλυκύ, καὶ τὸ φῶς σκότος...

πεπηρωμένοι SD 12.3.6 ἐπειδὴ δὲ μὴ μαθόντες τὴν πίστιν τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας πεπτώκασιν εἶς ἀσέβειαν καὶ λοιπὸν τὸν νοῦν πεπηρωμένοι νομίζουσιν εἶναι καὶ τὰ ὀρθὰ στρεβλὰ καὶ λέγουσι τὸ μὲν φῶς σκότος, τὸ δὲ σκότος νομίζουσιν εἶναι φῶς, ...

El sujeto afectado por la mutilatio uisus puede ser igualmente el ojo (también en sentido transferido) de la mente :

πεπηρωμένον CG 27.30 πίστις δὲ τούτων οὖκ ἀφανής, ἀλλὰ κὰι λίαν ἐναργής ἐστι τοῖς τὸν ὀφθαλμὸν της διανοίας πεπηρωμένον ἔχουσιν.

πεπηρωμένοι CG 47.24 ἄφρονες καὶ πολὺ τὸν ὀφθαλμὸν πεπηρωμένοι.

Esa ceguera puede provocar situaciones trágicas, capaces de suscitar el asombro de quien las contempla:

πεπηρωμένους DI 41.1.2 ΕΕλληνας δὲ καὶ πάνυ τις <u>θαυμάσειε</u> γελῶντας μὲν τὰ ἀχλεύαστα, πεπηρωμένους δὲ ἐπὶ τῆ ἑαυτῶν αἰσχύνη, ἡν ἐν λίθοις καὶ ξύλοις ἀναθέντες οὐχ <u>δρῶσι</u>.

Salta a la vista el paralelismo entre πεπηρωμένους y οὐχ ὁρῶσι (también empleado en sentido transferido), que una vez más revela la pertenencia de πηρόω real al campo intelectivo-visual<sup>11</sup>.

#### CONCLUSIONES DEL CAMPO B 1 :

230 Lo escaso de las ocurrencias transferidas a esta dimensión del campo intelectivovisual no impide distinguir una estructura básica mantenida, que configura de forma elemental la dimensión. Ésta se estructura fundamentalmente -como señalamos al comienzo de este capítulo- mediante la relación secuencial ἀναβλέπω<sub>B1</sub> -- βλέπω<sub>B1</sub>. Hay un hecho, sin embargo, que llama la atención: las transferencias de lexemas visuales son francamente muy escasas, pero no lo son las de sus término alterno (τυφλώττω) y los causativos de éste ([ἀπο]τυφλόω, πηρόω): todos ellos presentan un empleo estable en el campo intelectual, empleo que -al menos en el *corpus* limitado que manejamospredomina sobre el referido al ámbito sensible. La relación estable y frecuente de estos

Con este valor intelectual de πηρόω se corresponde perfectamente el sustantivo que de él deriva, πήρωσις, en su única ocurrencia atanasiana:

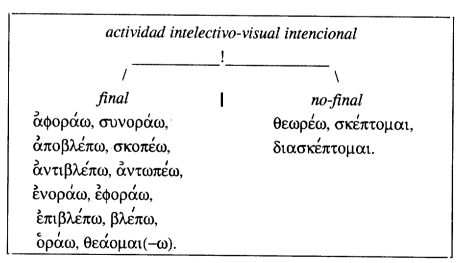
πήρωσιν 4ΕS 15 (660 A) ἐπειδὰν δὲ τὴν ἀμφότεραν τούτων ἀγνοίαν καὶ πήρωσιν ὑπερβάντες οἱ δοκοῦντες ἔχειν τοῦ νόμου τὴν γνῶσιν (οἱ ἦσαν οἱ τότε Φαρισαῖοι) εἰς μανίαν τραπῶσι, καὶ αὐτὸν τὸν ἐν τῷ σώματι ὀντα λόγον τέλεον ἀρνήσωνται : εἰκότως ἀσύρωνοστον ἔχονος τὰν ἔχονος τον εἰκοτος ἀσύρωνοστον ἔχονος τὰν ἔχονος τον εἰκοτος ἀσύρωνοστον ἔχονος τὰν ἔχονος τον εἰκοτος ἀσύρωνοστον ἔχονος τὰν εἰκοτος ἀσύρωνοστον ἔχονος τὰν εἰκοτος ἀσύρωνοστον ἔχονος τὰν εἰκοτος ἀσύρωνοστον εἰκοτος ἐκοτος ἐκοτο

términos con lexemas propiamente intelectuales (πλανάω, αφρων, διάνοια, συνείδησις, νοῦς) muestran su sólida integración en el campo intelectual. Y las relaciones clasemáticas que articulan fundamentalmente la dimensión son las siguientes:

- βλέπω<sub>Β1</sub> | τυφλώττω<sub>Β</sub>
- οράω<sub>Β</sub> | τυφλώττω<sub>Β</sub>
- $(\mathring{\alpha}\pi o)$ τυφλό $\omega_B$ .  $[\pi\eta\rho o \mathring{\upsilon}\mu\alpha\iota_B$  ––] τυφλώττ $\omega_B$ : la relación es de *causatividad*.
- τυφλό $\omega_B$  | ἀποτυφλό $\omega_B$  +: el rasgo diferenciador es la /intensividad/.

#### VI.1.2 LA DIMENSIÓN II

- La gran riqueza del sentido de la vista se refleja, según vamos comprobando, en una considerable capacidad expresiva de los lexemas visuales; esto los hace especialmente aptos para expresar la actividad intelectual del hombre, cuya imagen principal en el orden del cosmos físico es, para el genio griego, la actividad visual. Que esto es así nos lo va a confirmar el estudio de los lexemas visuales no-resultativos transferidos al campo intelectual, en el que veremos que, en lineas generales, conservan sus características clasemáticas propias, y no pocos de sus rasgos semánticos (al margen de su referencia directa a la percepción sensible). Al igual que sucedía en la dimensión intencional del campo de la visión sensible, nos vamos a encontrar con una considerable variedad de lexemas; no en vano, en la dimensión intencional el clasema de la dinamicidad se realiza de una forma especialmente marcada, y admite gran variedad de matices.
- Al igual que sucedía en el campo A con el rasgo de la direccionalidad, la oposición básica en esta dimensión se articula en tormo al clasema de la finalidad; en efecto, la actividad intencional puede hacer referencia concreta (más o menos directa) a su fin, a su objetivo, o puede prescindir de este rasgo. Podemos, por tanto, expresar así esta oposición básica, en virtud de la cual se 'organizan' todos los lexemas del campo:



Abordamos ahora, por tanto, el estudio de los lexemas de esta dimensión, siguiendo este esquema que acabamos de ofrecer; y por último nos referiremos a dos términos intelectivo visuales ( $\pi\alpha\rho\rho\rho\dot{\alpha}\omega_{B2}$  y  $\pi\epsilon\rho\iota\rho\dot{\alpha}\omega_{B2}$ ) que funcionan en Atanasio como *términos alternos* de los lexemas pertenecientes a esta dimensión.

#### VI.1.2.A ACTIVIDAD INTELECTIVO-VISUAL INTENCIONAL FINAL

233 Nos encontramos con el mismo fenómeno que en el campo A: aunque la frecuencia de empleo de lexemas intencionales es mucho menor que la de lexemas resultativos, la variedad lexemática es mayor, sin comparación. Ello da testimonio de la tensión propia de la actividad intelectual intencional, que admite más variedad de matices que la plena comprensión (resultativa). El examen consiguiente de los lexemas nos permitirá individuar esa variedad de matices.

### VI.1.2.A.1 $^{2}A\Phi OPA\Omega_{B2}$ 'atender' (7x) <sup>1</sup>

234 Cuando es empleado con sentido intelectual (la casi totalidad de las veces en que aparece en Atanasio), ἀφοράω<sub>B2</sub> conserva los rasgos clasemáticos propios de ἀφοράω, que ya considerábamos en el campo visual. El *régimen* es de preposición (εἰς [6x], πρός [2x]) + Ac, lo cual manifiesta su carácter *final* (correspondiente a la /direccionalidad/ del campo A); y siempre aparece en forma no-personal, concretamente en participio de presente, lo cual muestra su radical *intencionalidad*: en efecto, se coloca sistemáticamente en una posición de *no-resultatividad* respecto del verbo principal de la oración.

- 235 El objeto de  $\alpha \phi o \rho \alpha \omega_{B2}$ , dentro del orden intelectual, puede ser:
- hechos del pasado, que el sujeto de ἀφοράω<sub>B2</sub> considera:

αφορών EPSV 461 Εμνήσθην ήμερων αρχαιών καὶ ἐμελέτησα ἐν πῶσι τοῖς ἐργοις σου, ἐν ποιήμασιν τῶν χειρῶν σου ἐμελέτων [Sal 142.5] Οὐ μόνον, φησίν, ἀπο τῆς τῶν προτέρων ἀνθρώπων κακίας καὶ περὶ τῆς ἔμαυτοῦ ἐθάρρουν

A este campo pertenecen dos empleos no atanasianos a los que ya hemos aludido (nº 72, nota 10), y que reproducimos aquí para que se pueda apreciar su diversidad respecto de los empleos atanasianos:

ἀπιδόντες ΑΑ 62.5.16 [ep. Constantini] ἐπικουρήσατε τοίνυν ὑμιν αὐτοῖς, παρακαλῶ, τὸ φίλτρον τὸ ἡμέτερον ἀγαπήσατε κὰι παντὶ σθένει διώξατε τοὺς τὴν τῆς ἡμετέρας ὁμονοίας χάριν ἀφανίζειν ἐπιθυμοῦντας, κὰι πρὸς τὸν θεὸν ἀπιδόντες ὑμας αὐτοὺς ἀγαπατε.

Nos hallamos ante una expresión formular empleada por Constantino en su correspondencia, πρὸς τὸν θεὸν ἀπιδεῖν (las dos veces, en tema de aoristo); en ella el verbo no tiene carácter visual, sino que hace referencia a la conciencia de su sujeto. La versión latina de la Apologia contra Arianos editada por Migne traduce este último texto como Deumque prae oculis habentes (MG 25.361 C), empleando para la traducción otro término visual (oculis) también transferido al campo intelectual.

σωτηρίας, άλλα γαρ καὶ εἰς πάντα τὰ εργα σου καὶ τὰ ποιήματα ἀφορῶν εἶχον παραμύθιον · ποῖα δὲ ἦν τὰ εργα καὶ τὰ ποιήματα ἡ τὰ τῆς προνοίας αὐτοῦ, δι'ἡς οἶκονομεῖται τὰ ἄνθρώπινα;

Aunque conserva la relación con ἔργον, relación que procede del campo visual, el contexto deja bien claro que ἀφοράω está empelado en sentido intelectual; de hecho, es la paráfrasis del texto sálmico, en el que el hagiógrafo emplea ἔμνήσθην y μελετάω, lexemas ambos de contenido exclusivamente intelectual. La relación en la que se inserta ἀφοράω $_{\rm B2}$  como no-resultativo se puede expresar como sigue:

El texto nos permite suponer que Atanasio emplea el giro παραμύθιον εχειν como sinónimo de θαρρέω; esta reacción doblemente expresada, de orden ya emocional, tienen su fundamento en la providencia (πρόνοια) de Dios.

αφορώντα DI 54.5.31 κάλλιον οὖν μὴ πρὸς τὰ ὅλα [τὰ ἐν σώματι τοῦ Χριστοῦ κατορθώματα] ἀφορώντα λέγειν, ὧν οὐδὲ μέρος ἐξειπεῖν τις δύναται [cf. Jn 21.25], ἀλλ' ἔτι ἑνὸς μνημονεῦσαι, καὶ σοὶ καταλιπεῖν τὰ ὅλα θαυμάζειν πάντα γὰρ ἐπίσης ἔχει τὸ θαῦμα, καὶ ὅποι δ' ἀν τις ἀποβλέψη, ἐκεῖθεν τοῦ λόγου τὴν θειότητα βλέπων ὑπερεκπλήττεται.

Ahora son todas las acciones beneficiosas realizadas por Cristo en su vida mortal las que atraen (o, mejor dicho, las que es mejor que no atraigan) la atención de Atanasio. La secuencia

presenta nuestro lexema seguido de λέγω, que pertenece a otro campo semántico (el del habla); no se trata de un solo proceso expresado por dos términos, sino de dos procesos diversos aunque estrechamente relacionados entre sí, como comprobamos con frecuencia en las relaciones léxicas que presentan los lexemas visuales (transferidos o no). Por otra parte, el sentido intelectual de ἀφοράω lo pone de manifiesto (jotra vez!; cf. el texto anterior) su relación sinonímica con  $\mu\mu\nu\eta$ σκω, verbo que en este texto parece una  $\mu\nu$ 0 para evitar la repetición de ἀφοράω.

El texto, además, nos sugiere una relación subyacente,

que probablemente sea la principal de todo el pasaje, como sugieren algunos términos de la oración que sigue (θαῦμα, ὑπερεκπλήττομαι). Un último detalle: ἀποβλέπω y

αφοράω muestran un valor semántico prácticamente idéntico; más adelante volveremos sobre este texto.

 realidades espirituales expresadas mediante sustantivos abstractos o adjetivos neutros sustantivizados:

αφορών 1CA 29 (72 C) τὰ δὲ οὖκ ὄντα πρὶν γενηται, πῶς ἡδύνατο συνυπάρχειν τῷ ἀεὶ ὄντι θεῷ; διὸ καὶ πρὸς τὸ λυσιτελὲς αὐτῶν ἀφορῶν ὁ θεός, ὅτε εἶδε, ὅτι δύναται γενόμενα διαμένειν, τότε καὶ πεποίηκε πάντα. καὶ ὥσπερ δυνάμενος καὶ ἐξ ἀρχῆς ἐπὶ τοῦ ձδάμ, ἡ ἐπὶ Νωέ, ἡ ἔπὶ Μωυσέως ἀποστεῖλαι τὸν ἑαυτοῦ λόγον, οὖκ ἀπέστειλεν εἰ μὴ ἐπὶ συντελεία τῶν αἰώνων · τοῦτο γὰρ εἶδε λυσιτελεῖν πάση τη κτίσει · οὕτω καὶ τὰ γενητὰ ὅτε ἡθέλησε καὶ λυσιτελὲς ἦν αὐτοῖς, ἐποίησεν.

Interesante texto, que nos muestra la secuencia

toda ella constituye un proceso visual que precede a otra acción, la de hacer  $(\pi \epsilon \pi o i \eta \kappa \epsilon)$ , y respecto de la cual la acción visual actúa en conjunto como término noresultativo.

αφορῶν DI 10.1.6 εἰ γὰρ βασιλεὺς κατασκευάσας οἰκίαν ἡ πόλιν, καὶ ταύτην ἐξ ἀμελείας τῶν ἐνοικούντων πολεμουμένην ὑπὸ ληστῶν τὸ σύνολον οὐ παρορῷ, ἀλλ' ὡς ἴδιον ἔργον ἐνδικεῖ καὶ περισώζει, οὐκ εἰς τὴν τῶν ἐνοικούντων ἀμελείαν ἀφορῶν, ἀλλ' εἰς τὸ ἑαυτοῦ πρέπον · πολλῷ πλέον ὁ τοῦ παναγαθ οῦ θεὸς λόγος πατρὸς εἰς φθορὰν κατερχόμενον τὸ δι'αὐτοῦ γενόμενον οὐ παρείδεν · …

De este texto es lícito deducir que la acción intelectivo-visual propia de ἀφορά $ω_{B2}$  es de tal clase que es incompatible con el descuido (οῦ παρορᾶ); es, en efecto, muy frecuente que los lexemas intencionales asuman contextualmente el rasgo semántico de la /atención/, para cuya expresión están especialmente capacitados. A su vez, παροραω se configura a partir de esta perícopa -lo veremos más adelante- como término alterno del lexema resultativo de ἀφορά $ω_{B2}$ , que según hemos visto en el texto anterior es (aunque no exclusivamente)  $δράω_{B3}$ . Podemos, por tanto, proponer la relación alterna

# δράω<sub>Β3</sub> | παροράω.

άφορῶν EPS 272 D Εἰσάκουσον, ὁ θεός, τῆς δεήσεώς μου [Sal 60.2a] <sup>2</sup>Επειδὴ εἰς τὴν καταδυναστείαν καὶ εἰς τὴν τυραννίδα τῶν δαιμόνων ἀφορῶν, ἀκηδίας πεπλήρωμαι · τούτου χάριν ἷκετεύω, ...

En este caso, el resultado del la acción designada por αφορα $ω_{B2}$  es de orden emocional, ἀκηδίας πληροῦμαι.

**ἄφορῶντες EPS 393 D** Μνήσθητι, κύριε, τοῦ ὀνειδισμοῦ τῶν δούλων σου [Sal 88.51a] <sup>2</sup>Επειδὴ 'ἀνείδισάν' με, κύριε, 'οἱ ἔχθροί σου'... ἀνείδισαν δὲ ἀφορῶντες εἰς τὸν θάνατον τὸν ἔμόν · ...

En estas palabras queda especialmente realizado el valor final de  $\tilde{\alpha}\phi o \rho \acute{\alpha}\omega_{B2}$ , que designa aquí la malévola intención de los enemigos del hagiógrafo de acabar con su vida.

**ἀφορῶντες ΕΡS 436 Α** Κύριε ὁ θεός μου, ἐμεγαλύνθης σφόδρα [Sal 103.1b] \*Αφορῶντες εἰς τὴν σὴν πρόνοιαν, ὧ δέσποτα, μεγαλύνομεν τῆς σῆς προνοίας τὸ μέγεθος ἐκπληττόμενοι.

La consideración de la providencia de Dios (que ya hemos visto también como objeto real de ἀφορά $ω_{B2}$  en ἀφορῶν EPSV 461) produce en el hombre una fuerte reacción emocional (ἔκπλήττομαι) que le conduce a engrandecer la grandeza de su providencia; dos procesos que tienen su origen en el proceso intelectivo-visual que, de forma incompleta, designa ἀφορῶντες.

236 En síntesis: podemos enunciar las siguientes notas definitorias de ἀφοράω<sub>B2</sub>: /intencionalidad/ /finalidad/ /complexividad/. Llama la atención lo frecuente que es que el proceso intelectivo-visual iniciado por ἀφοράω<sub>B2</sub> culmine en una actividad emocional, ya positiva (παραμύθιον ἔχω, θαυμάζω, [ὕπερ]ἔκπλήττομαι), ya negativa (ἀκηδίας πληροῦμαι). También, a la vista de ἀφορῶν EPSV 461 y ἀφορῶντα DI 54.5.31 (cuyos objetos son, respectivamente, πάντα y τὰ ὅλα), podemos pensar que ἀφοράω<sub>B2</sub> designa una acción intelectivo-visual de tipo complexivo. Y, por último, una observación de orden literario: es llamativa la semejanza, a la hora de emplear esta modalidad de nuestro lexema, de EPS con ICA y, sobre todo, con DI.

## VI.1.2.A.2 $\Sigma YNOPA\Omega_{B2}$ 'atender complexivamente' (1x)

237 La complexividad que, como veremos más adelante, caracteriza a αφορά $ω_{B2}$  frente a αποβλέπ $ω_{B3}$ , no es un rasgo exclusivo del lexema que acabamos de exponer. Hay, en efecto, en el corpus Athanasianum otro verbo que presenta esta característica de forma más agudizada: συνοράω. Se trata de un lexema casi siempre resultativo en Atanasio, pero que por una vez, en la Epistula ad Marcellinum, presenta un claro valor intencional:

συνορών ΕΜC 12 (24 C) Καί μοι δοκεῖ τῷ ψάλλοντι γίνεσθαι τούτους [τοὺς λόγους] ώσπερ εἰσοπτρον, εἰς τὸ κατανοεῖν καὶ αὐτὸν ἐν αὐτοῖς καὶ

τὰ τῆς ἕαυτοῦ ψυχῆς κινήματα, καὶ ούτως αἰσθόμενον ἀπαγγέλλειν αὐτούς. (...) ὅτε γοῦν τὸ τρίτον [ψαλμὸν] ψάλλει τις εἰς τὰς ἰδίας θλίψεις συνορῶν, ὡς αὐτοῦ εἶναι νομίζει τὰ ἐν τῷ ψαλμῷ ῥήματα · ...

El régimen sintáctico (el  $\zeta$  + Ac), así como el sentido general del texto, ponen de manifiesto la intencionalidad final que afecta a este empleo del lexema. Su valor propio le es conferido por la sociatividad que deriva del preverbio  $\sigma vv$ -: es el lexema más apropiado para expresar la consideración intelectual de un conjunto múltiple de objetos; un indicio de ello lo tenemos en el objeto que presenta,  $\tau \alpha \zeta$   $\delta \delta \alpha \zeta$   $\theta \lambda \psi \epsilon \zeta$ , en plural². Por ello, las notas significativas que caracterizan este empleo de  $\sigma v v o \rho \alpha v o con también /intencionalidad/ /finalidad/ /complexividad/; este último rasgo se encuentra más acentuado que en <math>\alpha \phi o \rho \alpha v o complexividad$ , mientras que la intencionalidad-finalidad requeridas por el régimen sintáctico constituyen rasgos ocasionales, contextuales, en un lexema normalmente resultativo tanto en el campo A como en el B.

## VI.1.2.A.3 ${}^{2}A\Pi OB \Lambda E\Pi \Omega_{R2}$ 'atender con exclusividad' (13x)

238 Constituye éste un lexema muy importante en esta dimensión del campo intelectivo-visual; su frecuencia es bastante mayor que la que presenta en el campo visual³. Atanasio lo emplea más a menudo que ἀφορά $ω_{B2}$  (aunque esta superioridad no es especialmente llamativa)⁴, y sobre todo en mucha mayor variedad de obras⁵, lo cual permite suponer que su importancia en esta dimensión es mayor que la de ἀφορά $ω_{B2}$  (del cual está, como veremos, semánticamente muy próximo, casi superpuesto). El paralelismo con ἀφορά $ω_{B2}$  resulta inevitable para cualquiera que aborde el estudio de los lexemas visuales, ya que se trata de verbos compuestos por la misma preposición (ἀπο–) y derivados de dos lexemas fundamentales del campo cuyas fronteras semánticas son casi coincidentes. Por lo tanto, en nuestra exposición la referencia a ἀφορά $ω_{B2}$  será casi constante.

En un salmo en que, además, el hagiógrafo hace especial hincapié en la elevada cantidad de sus enemigos: "Yahveh, ¡cuán numerosos son mis adversarios, cuántos los que se alzan contra mí! ... No temo a esa gente que a millares se apostan en torno contra mí" (Sal 3.2; 7).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. nº 75 ss. De hecho, el valor trasferido es el único que ha pervivido en griego moderno (cf. XOYPMOYZIAAHE 1974 s.u. : apuntar a, aspirar || querer, desear).

Parece que se da una distribución en virtud de las obras; de hecho,  $\alpha \phi o \rho \alpha \omega_{B2}$  aparece 4 de sus 7 apariciones en las *Expositiones in Psalmos*. Fuera de estos casos, sus ocurrencias son muy escasas.

Contra Gentes-De Incarnatione, 1 Contra Arianos, De synodis, Ep. Encyclica, Ep. ad Dracontium, Ep. ad Palladium, Eps. Festales, Expositiones in Psalmos.

- 239 Su régimen sintáctico es direccional, expresado mediante preposiciones (εἰς [7x] / πρός [4x] + Ac) o adverbios (ὅποι, ἔνθα). Repecto de su morfología, predominan las formas no-personales, sobre todo el participio de presente [7x] o de aoristo [1x], así como el infinitivo de presente [1x]. Pero también aparece empleado en forma personal [4x], a diferencia de ἀφοράω<sub>B2</sub>.
- 240 Como suele ocurrir generalmente con la práctica totalidad de los lexemas visuales que admiten un empleo transferido al ámbito intelectual pero que continúan siendo operativos en su campo de origen, a veces es difícil deslindar el campo en que actúa el lexema; en efecto, es muy frecuente la neutralización de la oposición entre los campos. Hay un texto en el que este fenómeno salta a la vista, en el caso de ἀποβλέπω:

El jinete sólo mira (con sus ojos) y atiende (con su mente) a la carrera, lo cual le impide ver y darse cuenta (también el resultativo  $\delta \rho \hat{q}$  presenta la neutralización entre los campos) de que se ha desviado de su obetivo. El texto no permite prescindir de ninguna de las dos perspectivas, la sensible y la intelectual<sup>6</sup>.

241 Un "momento intermedio" que propicia el tránsito del campo A al B podemos verlo en usos como el siguiente:

**ἀποβλέψας EPS 396 Β** Κύριε, καταφυγὴ ἐγενήθης ἡμῖν ἐν γενεᾳ κὰι γενεᾳ [Sal 89.1] ... πῶς δὲ κατὰ γενεὰν εὐηργέτησε, τοῦτο <u>ἰδοι</u> τις εἰς τε τὰ ἐπὶ τοῦ Φαραὼ ἀποβλέψας εἰς τε τὰ ἐπὶ Ἰησοῦ, εἰς τε τὰ ἐπὶ Βαβυλῶνος?.

Si bien nos hallamos ya en el ámbito intelectual (se trata de *considerar* las acciones salvíficas del Señor), no está del todo ausente lo sensorial, ya que esos sucesos los conocemos mediante la *lectura*, cuyo componente visual es evidente.

De hecho, en Sánchez Navarro 1993a (486) lo incluíamos en el campo sensible.

<sup>7</sup> Cf. también ἀποβλέψη DI 54.5.34, que reproducimos en el siguiente párrafo.

242 ¿Cuál es la diferencia semántica entre ἀποβλέπω<sub>B2</sub> y ἀφοράω<sub>B2</sub>? Un indicio de solución lo obtenemos de un texto que ya hemos transcrito anteriormente:

ἀποβλέψη DI 54.5.34 κάλλιον οὖν μὴ πρὸς τὰ ὅλα [τὰ ἐν σώματι τοῦ Χριστοῦ κατορθώματα] ἀφορῶντα λέγειν, ὧν οὖδὲ μέρος ἐξειπεῖν τις δύναται, ἀλλ' ἐτι ἑνὸς μνημονεῦσαι, κὰι σοὶ καταλιπεῖν τὰ ὅλα θαυμάζειν, πάντα γὰρ ἐπίσης ἐχει τὸ θαῦμα, κὰι ὅποι δ' ἀν τις ἀποβλέψη, ἐκεῖθεν τοῦ λόγου τὴν θειότητα βλέπων ὑπερεκπλήττεται.

La concurrencia de los dos lexemas en un mismo texto nos permite perfilar mejor el contenido semántico de cada uno de ellos. Y creemos que la clave en esta cuestión estriba en el *objeto* de cada uno de los lexemas. Αφοραω presenta τὰ ὅλα [τὰ ἐν σώματι τοῦ Χριστοῦ κατορθώματα], mientras que ἀποβλέπω rige un adverbio relativo (ὅποι), que implica una noción de direccionalidad *singular* (a un solo objeto). Podemos parafrasear el texto diciendo: "es mejor no hablar *atendiendo* (ἀφορῶντα) al conjunto de acciones de Cristo; porque a dondequiera que uno mire (ἀποβλέψη), se llena de pasmo al comprobar a partir de ahí la divinidad del Verbo". ᾿Αφοράω<sub>β2</sub> presenta el rasgo de la mirada complexiva, mientras que ἀποβλέπω<sub>β2</sub> conlleva el sema de la mirada restrictiva<sup>8</sup>.

243 Este rasgo lo descubrimos en los textos siguientes; en ellos ya no aparece confrontado con  $\mathring{\alpha}\phi o \rho \acute{\alpha}\omega_{B2}$ , pero hallamos esa *restrictividad* léxicamente expresada:

**ἀποβλέπει** CG 5.18 ... · πρὸς γὰρ μόνον τὸν δρόμον **ἀποβλέπει**, καὶ οὖχ <u>ὁρα</u> ὅτι ...

**ἀποβλέπειν DI 47.5.35** ...καὶ τὰ μὲν πρόσκαιρα <u>παροράν</u>, εἰς δὲ τὰ αἰωνια ἀποβλέπειν, καὶ μηδὲν μὲν ἡγεῖσθαι τὴν ἐπὶ γῆς δόξαν, μόνης δὲ τῆς ἀθανασίας ἀντιποιεῖσθαι<sup>9</sup>.

αποβλέπων CG 39.28 πρὸς εκαστον γὰρ τῶν ποιησάντων αποβλέπων [ὁ κόσμος], διαφόρους εἶχε καὶ τὰς κινήσεις.

Probablemente es esto lo que pretende expresar MÜLLER 1952 cuando traduce ἀποβλέπω (s.u.) como auerto oculos ; este sería, en efecto, el significado propio de ἀποβλέπω si el preverbio ἀπο— tuviera un valor separativo. Pero da la sensación de que el valor semántico de ἀπο— no es tanto espacial como aspectual, de forma que caracteriza a los lexemas visuales que lo llevan como intencionales (así también ἀφοράω). Por ello creemos que ἀποβλέπω<sub>B2</sub> no significa apartar la atención de algo, sino atender con exclusividad a algo.

<sup>9</sup> El adjetivo restrictivo (μόνης) no acompaña a ἀποβλέπιν sino a ἀντιποιέσθαι; pero se trata de oraciones paralelas, en las que ἀντιποιέσθαι corresponde a ἀποβλέπειν igual que παρορᾶν es recogido por μηδὲν ἡγεῖσθαι.

ἀποβλέπουσα CG 8.5 ..., ἥδομένη δὲ [ἡ ψυχὴ] κὰι πρὸς τὰ τοῦ σώματος πάθη κὰι πρὸς μόνα τὰ παρόντα κὰι τὰς τούτων δόξας ἀποβλέπουσα, ἐνόμισε μηδὲν ἔτι πλέον εἶναι τῶν βλεπομένων, ἀλλὰ μόνα τὰ πρόσκαιρα κὰι τὰ σωματικὰ εἶναι τὰ καλά.

Esto explica que ἀποβλέπω<sub>B2</sub> sea un lexema mucho más apropiado para el lenguaje científico (filosófico o teológico) que ἀφοράω<sub>B2</sub>, gracias a la *precisión* que resulta de su carácter *restrictivo*<sup>10</sup>. Nos lo confirma el texto siguiente, en el que el autor está sumamente interesado en delimitar, precisamente, el significado de un término (ἀγεννητον) que admite dos acepciones diversas teológicamente muy importantes:

ἀποβλέπων DS 46.3.20 τὸ 'ἀγέννητον' εἰ καὶ μὴ παρὰ τῶν γραφῶν τοῦτο μεμαθήκαμεν (οὐδαμοῦ γὰρ 'ἀγέννητον' τὸν θεὸν εἰρήκασιν αἱ γραφαί), ὅμως ἔπειδὴ καὶ πολλὸι τῶν δοκούντων ἔμνημόνευσαν τοῦ ονόματος, φιλοπευστήσαντες ἔγνωμεν ὅτι καὶ τοῦτο τὸ ὄνομα διάφορα ἔχει τὰ σημαινόμενα. καὶ οἱ μὲν τὸ ὄν μέν, μήτε δὲ γεννηθὲν μήτε ὅλως ἔχον τὸν αἰτιον λέγουσιν 'ἀγέννητον', οἱ δὲ τὸ ἀκτιστον. ώσπερ οὖν τούτων οὑτω σημαινομένων, εἰ μέν τις ἀποβλέπων εἰς τὸ πρότερον σημαινόμενον τὸ 'μὴ ἔχον τὸν αἰτιον' ἔλεγε 'μὴ εἶναι ἀγέννητον' τὸν υἱον, οὐκ ὰν κατηγόρει βλέπων ἕτερον βλέποντα εἰς τὸ μὴ εἶναι ποίημα μηδὲ κτίσμα, ἀλλ' ἀἰδιον γέννημα καὶ λέγοντα ἀγέννητον τὸν υἱόν · ἀμφότεροι γὰρ πρὸς τὸν ἱδιον σκοπὸν ὁρῶντες καλῶς εἰρήκασιν · οῦτως ...

244 El carácter intencional de ἀποβλέπω<sub>B2</sub>, así como su operatividad en el ámbito intelectual, quedan puestos de manifiesto por las relaciones clasemáticas que deducimos de varias de sus ocurrencias en el corpus Athanasianum :

```
ἀποβλέπω<sub>B2</sub> -- νομίζω ἀποβλέπουσα cg 8.5 
ἀποβλέπω<sub>B2</sub> -- βλέπω<sub>B3</sub> ἀποβλέψη DI 54.5.34 
ἀποβλέπω<sub>B2</sub> -- δράω<sub>B3</sub> ἀποβλέψας EPS 396 B
```

Otras relaciones, en fin, nos muestran la posición de  $\alpha\pi\sigma\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{B2}$  respecto de algunos lexemas intelectivo-visuales de su campo:

| ἀποβλέπω <sub>Β2</sub>   παροράω <sub>Β</sub>     | αποβλέπειν DI 47.5.35 |
|---------------------------------------------------|-----------------------|
| αποβλέπω <sub>Β2</sub> –   σκοπέω <sub>Β2</sub> + | απέβλεπον ΕΕπς 1.3.16 |

Es probable que sea esta la causa por la que se usa mayoritariamente ἀφορά $ω_{B2}$  en la exégesis (*EPS(VI*) mientras que no aparece casi en otras obras, a la vez que ἀποβλέπ $ω_{B2}$  se usa mayoriatriamente en obras de carácter dogmático-apologético.

- 245 A la vista de todo lo expuesto, podemos ya concretar las notas definitorias de  $\alpha\pi\sigma\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega_{B2}$  en /intencionalidad/ /finalidad/ /restrictividad/.
- 246 El contenido semántico específico de  $\alpha\pi\sigma\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{B2}$  lo hallamos expresado también de forma analítica en el texto siguiente del *Contra Gentes* :

οφθαλμον CG 4.30 εἶτα τὸ δυνατὸν ἔαυτῆς, ὡς προεῖπον, ὁρῶσα [ἡ ψυχή], καὶ τούτῳ καταχρωμένη, ἐνενόησεν ὅτι καὶ ἐις τὰ ἐναντία δύναται κινεῖν τὰ τοῦ σώματος μέλη · καὶ διὰ τοῦτο ἀντὶ τοῦ τὴν κτίσιν ὁρᾶν, εἰς ἐπιθυμίας τὸν ὀφθαλμὸν ἀποστρέφει, δεικνύουσα ὅτι καὶ τοῦτο δύναται · ...

El término que nos revela que se trata de una acción intelectivo-visual es δφθαλμόν, lexema transferido al ámbito intelectual. De modo que en la expresión τὸν δφθαλμὸν ἀποστρέφω hallamos reflejados todos los rasgos semánticos de ἀποβλέπω<sub>B2</sub> que hemos descrito, a saber: /intencionalidad/ (expresada por el preverbio ἀπο-, que, como ya hemos visto, tiene carácter aspectual), /finalidad/ (denotada por el régimen de εἰς + Ac) y /restrictividad/ (la aporta el contenido semántico específico de ἀποστρέφω 'apartar'). Podemos formular, por tanto, la siguiente ecuación semántica:

$$\tilde{\alpha}$$
ποβλέ $\pi\omega_{B2}$  = τὸν ὀφθαλμὸν $_{B}$  ἀποστρέφω.

# VI.1.2.A.4 $\Sigma KO\Pi E \Omega_{B2}$ 'atender a un fin' (39x)

- 247 Constituye un lexema muy importante en esta dimensión intencional del campo intelectivo-visual, como da a entender la elevada frecuencia relativa de ocurrencias en las obras de Atanasio<sup>11</sup>. Su *régimen sintáctico* es variado<sup>12</sup>; llama sobre todo la atención la elevada frecuencia de oraciones completivas que aparecen complementándolo<sup>13</sup>, mayoritariamente en sus formas con modalidad impresiva.
- 248 La posición de σκοπέω<sub>B2</sub> en el campo de transferencia intelectivo-visual es, como se puede deducir de la traducción que hemos aventurado para este lexema, muy cercana a la de ἀφοράω<sub>B2</sub> y ἀποβλέπω<sub>B2</sub>. Ya hemos visto que este último lexema es el más importante de los dos en Atanasio; nos interesa ahora por tanto definir σκοπέω<sub>B2</sub> en

Siete de ellas pertenecen a la carta de Julio, obispo de Roma, contenida en los nºs 21-35 de la *Apologia contra Arianos*; no presentan grandes diferencias con las ocurrencias genuinamente atanasianas.

<sup>13</sup> Compl. de  $ε \hat{i}$ : 5x; de  $\acute{o}π$ : 4x; de  $μ \acute{\eta}$ : 4x; de  $\acute{o}\varsigma$ : 3x; interrogativa indirecta: 6x (3x en Ep. Iulii). En total, 22 veces.

función de su relación de oposición con  $\alpha\pi\sigma\beta\lambda\epsilon'\pi\omega_{B2}$ . Tarea que no nos va a resultar difícil, dado que hay algunos textos atanasianos en los que ambos lexemas concurren:

**ἐσκόπουν** ΕΕπς 1.3.16 [Cf Jc 19.11ss] πᾶσα γοῦν φύλη τοῦ Ἰσραὴλ κεκίνητο καὶ πάντες ὡς αὐτοὶ παθόντες κατὰ τῶν πλημμελησάντων συνῆλθον καὶ τέλος κατεπολεμήθησαν οἱ τὰ παράνομα δράσαντες καὶ ἀνάθεμα παρὰ πάντων γεγόνασιν. οὖ γὰρ ἐἰς τὴν συγγένειαν οἱ συνελθοντες ἐσκόπουν, ἀλλ' εἰς τὸ πλημμεληθὲν ἀπέβλεπον.

El empleo estrictamente paralelo de σκοπέω $_{B2}$  y ἀποβλέπω $_{B2}$  nos da idea de su intercambiabilidad; tenemos que recurrir a la etimología de σκοπέω para, teniendo en cuenta la referencia interna (por otro lado innegable) de este lexema al sustantivo σκοπός, afirmar que, en virtud de este concreto contenido semántico, σκοπέω $_{B2}$  se halla positivamente caracterizado frente a ἀποβλέπω $_{B2}$ ; ello sugiere una oposición privativa en la que ἀποβλέπω $_{B2}$  es el término no-marcado, y que por tanto enunciamos como sigue:

# αποβλέπω<sub>Β2</sub> – Ι σκοπέω<sub>Β2</sub> +

248b El siguiente texto nos aporta nuevos datos respecto de esta relación:

σκοπῶν CG 5.25 [ἡ ψυχὴ] ἄμαρτάνει καὶ τὸ κακὸν ἔαυτῆ πλάττει, οὐχ ὅρῶσα ὅτι πεπλανήται τῆς ὁδοῦ, καὶ ἔξω γέγονε τοῦ τῆς ἀληθείας σκοποῦ, εἰς ὁν ὁ χριστόφορος ἀνὴρ ὁ μακάριος Παῦλος ἀποβλέπων ἔλεγε · κατὰ σκοπὸν διώκω, εἰς τὸ βραβεῖον τῆς ἀνω κλήσεως Ἰησοῦ Χριστοῦ [Fil 3.14] · σκοπῶν γοῦν τὸ καλὸν ὁ ἅγιος, οὐδέποτε τὸ κακὸν ἐποίει.

Suponiendo, tal como el contexto sugiere, una identidad real entre el designado de ἡ ἀλήθεια y el de τὸ καλόν, este texto presenta un interés especial para nosotros: en efecto, presenta en pie de igualdad, con un contenido semántico idéntico, el verbo σκοπέω y el giro είς σκοπὸν ἀποβλέπειν, hasta el punto de que aparecen como una mera uariatio expresiva de una misma noción intelectivo-visual. Esta ecuación real entre σκοπέω<sub>B2</sub> y είς σκοπὸν ἀποβλέπω<sub>B2</sub> nos confirma varias cosas:

El carácter direccional-final de σκοπέω<sub>B2</sub>, que se podría poner en duda por lo estadísticamente minoritario que es el régimen de prep. + Ac. A la vista de este texto podemos afirmar que la direccionalidad-finalidad está tan íntimamente ligada al contenido semántico propio de σκοπέω, que no es necesaria su expresión sintáctica mediante un complemento de lugar a donde; éste puede resultar, incluso, redundante.

- El rango archilexemático de ἀποβλέπω<sub>B2</sub>, dada su infracaracterización respecto de σκοπέω<sub>B2</sub>; en efecto, para conseguir el mismo significado hay que añadir al de ἀποβλέπω<sub>B2</sub> la noción expresada por σκοπός.
- La terminalidad como rasgo semántico propio de σκοπέω<sub>B2</sub>, rasgo que concreta el grado en que este lexema realiza la direccionalidad-finalidad característica de este grupo de lexemas. En este texto la /terminalidad/ viene expresada por la mención del σκοπός (meta, objetivo).
- La posibilidad de analizar el contenido semántico propio de σκοπέω<sub>B2</sub>: dado que la expresión εἰς σκοπὸν ἀποβλέπω<sub>B2</sub> constituye la expresión analítica de σκοπέω<sub>B2</sub>. Sobre la base de este texto es plausible la ecuación, válida para cualquiera de los campos en que actúen los lexemas,

249 Hay un texto que nos sugiere la posibilidad de postular también para σκοπέω<sub>B2</sub> el rasgo de la /restrictividad/, que ya hemos visto que define a ἀποβλε'πω<sub>B2</sub>:

σκοπῶν ΕΑΙ 4 (548 A) ὁ μὲν οὖν πιστὸς κὰι τοῦ εὐαγγελίου μαθητής, ἐχων χάριν τοῦ διακρίνειν τὰ πνευματικά, κὰι ἐπὶ τὴν πέτραν οἰκοδομήσας ἑαυτοῦ τὴν τῆς πίστεως οἰκίαν, ἑστηκεν ἑδραῖος κὰι ἀσφαλὴς ἀπὸ τῆς τούτων ἀπάτης διαμένων · ὁ δὲ ἀπλοῦς, ὡς προεῖπον, κὰι μὴ κατηχηθεὶς ἰσχυρῶς, ὁ τοιοῦτος τὰ λεγόμενα μόνον σκοπῶν, καὶ μὴ τὴν διάνοιαν θεωρῶν, εὐθὺς ὑποσύρεται ταῖς ἐκείνων μεθοδείαις.

Qué duda cabe que σκοπέω<sub>B2</sub> está expresando en este texto una atención retrictiva a un objeto intelectual (las palabras) que excluye una perspectiva más amplia (el sentido de lo expresado mediante esas palabras); restricción léxicamente explicitada mediante el adjetivo μόνον. Sin embargo, éste texto es el único en que aparece este fenómeno de forma tan clara; lo cual, considerado en el conjunto de ocurrencias de σκοπέω<sub>B2</sub> (que se acerca a las 40) constituye un hecho aislado, al contrario de lo que sucedía con αποβλέπω<sub>B2</sub> (recordemos que, de un total de 13 empleos, 4 de ellos presentaban de forma inequívoca este rasgo). En σκοπέω<sub>B2</sub> el rasgo semántico de la restrictividad no es orginal; es, más bien, un rasgo semántico implicado en su contenido semántico propio (la /terminalidad/). En efecto, atender a un fin implica centrar la atención en ese objetivo, descuidando por tanto lo demás. Presenta, por tanto, la restrictividad, pero no como rasgo semántico primario, sino como rasgo semántico secundario

implicado por su /terminalidad/ específica<sup>14</sup>. Así lo podemos comprobar en otros textos, por ejemplo los que hemos citado en el punto anterior, o los siguientes:

σκοπήσασα CG 5.2 <sup>7</sup>Αλλὰ τῶν ἀνθρώπων ἡ τόλμα οὖκ εἰς τὸ σύμφερον καὶ πρέπον, ἀλλ' εἰς τὸ δυνατὸν σκοπήσασα, τὰ ἐναντία ποιεῖν ἡρξατο.

**σκοποῦν CG 37.4** καὶ οὖκ, εἰς τὴν ἑαυτοῦ φύσιν εκαστον [στοιχεῖον] **σκοποῦν**, ἀντιμάχεται πρὸς τὸ έτερον<sup>15</sup>.

Por lo demás, el texto primero que hemos aducido en este punto (σκοπῶν EAL 4 [548 A]) nos presenta una relación lexemática (concretamente, una oposición equipolente) entre dos términos intelectivo-visuales (σκοπέω y θεωρέω) que podemos representar como

σκοπέω<sub>B2</sub> + | θεωρέω<sub>B2</sub> + mirada restrictiva | mirada complexiva

250 Hay algo que llama poderosamente la atención al examinar las ocurrencias de σκοπέ $ω_{B2}$ , y es la gran abundancia (cercana al 50%) de expresiones en modalidad impresiva, concretamente en modo imperativo. El régimen de σκοπέ $ω_{B2}$  en estos casos lo constituyen, casi exclusivamente, oraciones completivas; veamos algunos textos:

σκόπει DI 41.4.17 εἶ δε δμολογοῦσιν [οἱ Έλληνες] εἶναι λόγον θεοῦ, ... σκόπει, παρακαλῶ, εἶ μὴ τὴν χλεύην καθ ἑαυτῶν κινοῦντες ἀγνοοῦσι.

σκόπει DNS 2.4.22 σκόπει δὲ καὶ σύ, ἀγαπητέ, εἰ μὴ ούτως ἐχει.

También descubrimos este rasgo de la restrictividad en otra ocurrencia de  $σκοπεω_{B2}$  perteneciente a una homilia de autenticidad atanasiana discutida (In Lc 19,36) que nosotros en principio no hemos tenido en cuenta; Norder 1962 abogaba por su autenticidad y la editó como la 3ª de sus Five Homilies (pp.29-41), pero la CPG (2274) la incluye entre las obras espurias de Atanasio. En lo que se refiere a nuestro lexema, no hallamos diferencia con las ocurrencias propiamente atanasianas:

La *restrictividad* viene expresada mediante las palabras τὰ καθ'εκαστα 'cada suceso *de uno en uno*'.

<sup>15</sup> Es este un caso de *prosopopeya* en σκοπέω<sub>B2</sub>, ya que su sujeto son los *elementos* (στοιχεῖα) inanimados.

σκοπείτω DNS 12.1.23 Τούτων δὲ οὕτως ὀύτων σκοπείτω λοιπὸν ὁ βουλομενος αὐτῶν καὶ γενέσθω τις αὐτοὺς ἐντρέπων, εἰ τὸ ἐκ τοῦ θεοῦ καὶ ἰδιον αὐτοῦ γεννημα θέμις εἰπεῖν 'ἐξ οὐκ ὀντων', ἢ λόγον ἐχει καν εἰς ἐνθύμησίν τινος ὁλως ἐλθεῖν, ὅτι τὸ ἐκ τοῦ θεοῦ ἐπισυμβέβηκεν αὐτῷ, ἱνα καὶ τολμήσας εἰπη, ὅτι 'οὖκ έστιν ἀεὶ ὁ υἱος'.

**σκόπει EPS 325 D** Εδλογητὸς ὁ κύριος ὁ θεὸς Ἰσραήλ, ὁ ποιῶν θαυμάσια μόνος [Sal 71.18] **σκόπει** δέ, ώς οὐχ άρμόσει τῷ Σολομῶντι τῷ ἐκ τῆς τοῦ Οὐρίου οὐδὲν τῶν εἰρημένων ἐν τῷ ψαλμῶ·...

**σκοπεῖτε** 2CA 6 (157 B) Σκοπεῖτε γὰρ ὁπόσον ἔχει πτῶμα τὸ λέγειν ποίημα τὸν τοῦ θεοῦ λόγον.

σκοπείτε 2CA 29 (209 A) εἰ θέλων ὁ θεὸς τὴν γενητὴν κτίσαι φύσιν, περὶ δὲ ταύτης βουλευσάμενος ἐπινοεῖ καὶ κτίζει τὸν υἱὸν καθ'ὑμᾶς, ἱνα δι'αὐτὸν ἡμᾶς δημιουργήση · σκοπεῖτε πόσην ἀσέβειαν φθέγγεσθαι τετολμήκατε.

σκοπείτωσαν ICA 20 (53 B) σκοπείτωσαν οἱ τὴν εἰκόνα καὶ τὸ εἶδος τῆς θεότητος χρόνω μετροῦντες εἰς πόσον ἀσεβείας βάραθρον πίπτουσιν.

Este empleo es mayoritario (casi exclusivo) de las obras polémico dogmáticas de Atanasio (AA, 1-2-3CA, DI, DNS, EAL, HA, HMt<sup>16</sup>); sólo se emplea, aparte de estas obras, dos veces en las Expositiones in Psalmos. Y constituye un valioso elemento retórico-estilístico en manos del autor para atraer la atención del lector hacia el punto que le interesa, generalmente un error doctrinal profesado por los adversarios de Atanasio o deducido lógicamente de su doctrina. Para ello, σκοπέω<sub>B2</sub>, tanto por su referencia interna al σκοπός como por la restrictividad que de ella deriva, aparece como el verbo ideal. De hecho nunca hemos hallado αποβλέπω<sub>B2</sub> empleado con modalidad impresiva,

Esta homilía es, propiamente, un tratado dogmático; según Hugger 1918, los 5 primeros capítulos formarían parte de una obra atanasiana más amplia, mientras que el c. 6 sería un añadido posterior, del s.V. El carácter polémico-dogmático de esta obra viene indicado en las primeras palabras de la admonitio que la precede en la edición de Migne (MG 25.207): In Tractatu sequenti prauam Eusebii Eusebianorumque interpretationem in haec Christi Domini uerba Omnia mihi tradita sunt a patre meo [Mt 11.27] refellit sanctus Athanasius.

lo cual quiere decir que  $\sigma \kappa o \pi \dot{\epsilon} \omega_{B2}$  ha "acaparado" la expresión de todos estos actos intelectivo-visuales netamente *intencionales* (ya hemos señalado en otra parte que la modalidad impresiva es por naturaleza intencional, no-resultativa).

251 En varias ocasiones, el imperativo (σκόπει[τε], σκοπείτωσαν) aparece complementado con una oración completiva negativa introducida por  $\mu \dot{\eta}$ ; en este contexto, σκοπέω<sub>B2</sub> adopta un rasgo semántico concreto, el de la /solicitud/:

**σκόπει ΗΑ 30.2.8** [Verba Constantii] '... καὶ φόβος μὴ καὶ ἡ αίρεσις γνωσθῆ καὶ λοιπὸν ἡμεῖς καὶ σὰ χρηματίσωμεν αίρετικοί. κᾶν τοῦτο γένηται, **σκόπει** μὴ μετὰ Μανιχαίων λογισθῶμεν'.

σκοπείτωσαν 2CA 28 (205 D) αλλ'εἰρήκασι · 'κτίσμα μέν ἐστι [δ λόγος], καὶ τῶν γενητῶν · ὡς δὲ μεμάθηκε τὸ δημιουργεῖν, καὶ οὕτως ὑπερέτησε τῷ διδάξαντι θεῷ'. ταῦτα γὰρ καὶ ᾿Αστέριος ὁ σοφίστης, ὡς μαθὼν ἀρνεῖσθαι τὸν κύριον, γράψαι τετόλμηκεν, οὖ συνορῶν τὴν ἐκ τούτων ἀλογίαν. εἰ γὰρ διδακτόν ἐστι τὸ δημιουργεῖν, σκοπείτωσαν μὴ καὶ αὐτὸν τὸν θεὸν εἰπωσι μὴ φύσει, ἀλλ' ἐπιστήμῃ δημιουργὸν εἶναι, ώστε καὶ δυνατὸν μεταπίπτειν ἀπ'αὐτοῦ.

Este último texto, construido a partir de una clara relación subyacente entre  $\sigma\kappa\sigma\kappa\omega_{B2}$  y  $\sigma\nu\nu\rho\dot{\alpha}\omega$ , concretamente una relación secuencial

en la que queda patente la no-resultatividad de σκοπέω<sub>B2</sub>, nos muestra el contexto concreto del empleo de 'σκοπέω<sub>B2</sub> μή' en Atanasio: la advertencia a sus adversarios de que se guarden de seguir sacando conclusiones erróneas a partir de las premisas que ellos mismos han establecido, para evitar caer en errores aún de mayor calibre. Así lo confirman los dos textos siguientes de las Orationes contra Arianos, en los que hallamos la noción de 'caer' léxicamente expresada:

**σκοπεῖτε ICA 12 (36 B)** εἰ μὲν οὖν αὐτάρκης ἐστὶν ἡ κτίσις ἀφ'εκαυτῆς μόνης χωρὶς υἱοῦ γνωρίσαι τὸν θεόν, **σκοπεῖτε** μὴ πέσητε, νομίζοντες καὶ χωρὶς υἱοῦ τὴν κτίσιν γεγονέναι.

σκοπεῖτε 3CA 47 (421 C) τί τοίνυν φατὲ [a 2 Co 12.2] 17; οἶδεν ὁ ἀπόστολος ὁ πέπονθεν ἐν τῷ ἀπτασία, κὰν λέγῃ 'οὐκ οἶδα', ἢ οὐκ οἶδεν; εῖ

<sup>17 2</sup>Co 12.1-4: <sup>1</sup> Καυχᾶσθαι δεῖ, οὐ σύμφερον μέν, ἐλεύσομαι δὲ εἰς ὀπτασίας καὶ ἀποκαλύψεις κυρίου. <sup>2</sup> οἶδα ἀνθρωπον ἐν Χριστῷ πρὸ ἐτῶν δεκατεσσάρων, ἐίτε ἐν σώματι οὐκ οἶδα, ἐίτε ἐκτὸς τοῦ σώματος οὐκ οἶδα, ὁ θεὸς οἶδεν, ἁρπαγέντα τὸν τοιοῦτον ἑως τρίτου οὐρανοῦ. <sup>3</sup> καὶ οἶδα τὸν τοιοῦτον ἀνθρωπον, ἐίτε ἐν σώματι ἐίτε χωρὶς τοῦ σώματος οὐκ οἶδα, ὁ θεὸς οἶδεν, <sup>4</sup> ὅτι ἡρπάγη εἰς τὸν παράδεισον καὶ ἤκουσεν ἀρρητα ῥήματα ἃ οὐκ ἔξὸν ἀνθρώπῳ λαλῆσαι.

μὲν οὖν οὖκ οἶδε, σκοπεῖτε μὴ μαθούτες πίπτειν πέσητε καὶ εἴς τὴν τῶν Φρύγων παρανομίαν τῶν λεγόντων μὴ εἰδέναι τοὺς προφήτας μηδὲ τοὺς ἄλλους τοὺς διακονήσαντας τὸν λόγον μήτε α΄ ποιοῦσι μήτε περὶ τίνων ἀπαγγέλλουσιν.

En este último texto Atanasio hace referencia, no sin ironía, a la notable facilidad de sus adversarios para *caer* en errores ( $\mu\alpha\theta$ óvτες πίπτειν), a la vez que les previene (retóricamente, claro está) de caer en otro nuevo (concretamente, el de los Frigios).

252 Con anterioridad hemos mostrado la posibilidad de analizar en una ecuación semántica el contenido de σκοπέω<sub>B2</sub>, mediante otro lexema verbal intelectivo-visual  $(αποβλέπω_{B2})$  y el sustantivo σκοπός. De hecho, la única vez que hallamos σκοπός como objeto de σκοπέω<sub>B2</sub> se explica, no como acusativo interno (y por tanto redundante), sino en virtud del contenido semántico específico adquirido por el sustantivo σκοπός, que presenta en Atanasio una polisemia que será examinada en su momento. En el texto que nos ocupa, de la *Epistula ad Serapionem de morte Arii*, hay que interpretar σκοπόν como *intención*, *propósito*:

σκοποῦσιν ESMA 5.2.22 καὶ γὰρ καὶ ἐκ τῆς ἐπιστολῆς, ῆς ἐγραψα τοῖς ἀδελφοῖς, δύνασαι μαθεῖν, ὁ πέπονθα γράφων, καὶ γνῶναι, ὅτι καὶ διὰ τοῦτο οὐκ ἐστιν ἀσφαλὲς ἐκδιδόσθαι γράμματα ἰδιώτου καὶ μάλιστα περὶ τῶν ἀνωτάτω καὶ κορυφαιοτάτων δογμάτων, μήποτε τὸ δι'ἀσθένειαν ἢ τὸ ἀδιατράνωτον τῆς γλώττης ἐνδεῶς εἰρημένον βλάβην τοῖς ἀναγινώσκουσιν ἔμποιήση, οἱ γὰρ πολλὸι οὐ τὴν πίστιν οὐδὲ τὸν σκοπὸν τοῦ γράψαντος σκοποῦσιν, ἀλλ' ἢ διὰ φθόνον, ἢ δι'ἔριν ῆς προελήφθησαν κατὰ δ ιάνοιαν δόξης, ὡς ἀν θέλωσιν αὐτοί, δέχονται καὶ μεταποιοῦσι τὰ γραφέντα κατὰ τὴν ἰδίαν ῆδονήν.

Sin embargo, dejando aparte éste texto, la perífrasis con ἀποβλέπω<sub>B2</sub> no es el único análisis posible de σκοπέω<sub>B2</sub>: también admite otra expresión analítica, τὸν σκοπὸν<sub>B</sub> έχω, cuyo carácter intencional viene denotado por su régimen (siempre πρός + Ac)<sup>18</sup>. Sirvan como prueba los textos siguentes:

<sup>18</sup> En el *corpus Athanasianum* hallamos también otra expresión analítica del contenido semántico de σκοπέω<sub>B2</sub>, siempre en palabras de Constancio (en una carta que Atanasio reproduce al menos parcialmente en dos ocasiones): σκοπὸν ποιούμενος. Veámosla:

σκοπόν ΑΑ 55.1.21 [ep. 2 Constantii] Σκοπόν ποιούμενοι την υμέτεραν εν άπασιν ευνομίαν είδοτες τε ως επὶ πολύ της τοῦ ἐπισκοποῦντος προνοίας ἐστέρησθε, ...

σκοπόν ΗΑ 23.3.18 [ep. incompl. Const.] Σκοπόν ποιοῦμενοι την ὑμέτεραν ἐν απασιν εὐνομίαν...

Se trata de una expresión que Atanasio no ha integrado en su propia habla.

σκοπόν CG 30.2 Τὰ μὲν προειρημένα οὐδὲν ἑτερον ἢ πλάνη τῷ βίῳ διηλέγχθη · ἡ δὲ τῆς ἀληθείας δδὸς πρὸς τὸν ὄντως ὄντα θεὸν ἑξει τὸν σκοπόν 19.

σκοπόν ΗΑ 79.2.25 οὐ γὰρ ἀντιστήσονταί ποτε Μελιτιανοὶ τούτῳ [Κωνσταντίῳ] οὐδὲ φροντίσουσι περὶ ἀληθείας οὐδὲ ἀρνήσασθαι τὸν Χριστὸν φαῦλον ἡγήσονται, ἄνθρωποι μηδόλως γνησίως προσελθόντες τῷ λόγω, πρὸς πάντα κατὰ τὸν χαμαιλέοντα σχηματιζόμενοι καὶ μισθωτοὶ τῶν ἀνυόντων αὐτῶν τὴν χρείαν γιγνόμενοι. οὐ γὰρ πρὸς τὴν ἀλήθειαν ἔχουσι τὸν σκοπόν, ἀλλὰ ταύτης τὴν παραυτίκα προκρίνουσιν ἡδονήν, καὶ μόνον λέγουσι · φάγωμεν καὶ πίωμεν · αὐριον γὰρ ἀποθνήσκομεν [1Co 15.32].

σκοπόν SD 6.3.10 οὐ δεὶ δὲ τὰ κατ'οἰκονομίαν γραφόμενα κὰι γινόμενα ταῦτα κακοτρόπως δέχεσθαι καὶ εἰς τὴν ἰδιαν έλκειν έκαστον βούλησιν. καὶ γὰρ κὰι ἰατρὸς πολλάκις τὰ δοκοῦντά τισι μὴ εἶναι κατάλληλα ταῦτα τοῖς ὑποκειμένοις τραύμασιν, ὡς οἶδεν αὖτός, ἐπιτίθησιν οὖδὲν ἑτερον ἡ πρὸς τὴν ὑγιείαν ἐχων τὸν σκοπόν.

Todo ello no hace sino confirmar la importancia grande que para el contenido semántico de σκοπέω<sub>B2</sub> tiene su referencia etimológica interna al sustantivo σκοπός; la expresión τὸν σκοπὸν ἔχω es, en efecto, perfectamente intercambiable con σκοπέω<sub>B2</sub>, dado que presenta incluso el mismo régimen sintáctico.

#### 253 Conclusiones de σκοπέω<sub>B2</sub>:

- Constituye un lexema importante en Atanasio, como muestra la abundancia de ocurrencias en sus obras; tanto más, cuanto que pertenece a la dimensión II del campo intelectivo-visual, dimensión menos abundante en ocurrencias que la dimensión resultativa.
- Su fuerte contenido intelectual lo hace especialmente apto para afinar toda clase de razonamientos; ello explica su presencia casi exclusiva en obras de tipo polémico-dogmático, mientras que está prácticamente ausente de obras de carácter exegético

Este texto constituye precisamente el tránsito entre la primera parte del *Contra Gentes* (cc. 1-29) y la segunda (cc. 30-47); en él la expresión que estamos analizando cobra un relieve especial, ya que señala el *objetivo* de toda esa segunda parte del tratado (*'el camino de la verdad'*) en contraste con todo lo anterior (τὰ προειρημένα), que ha versado sobre *el error* (ἡ πλάνη). Para la estructura del *Contra Gentes*, cf. SÁNCHEZ NAVARRO 1992, 22-24.

(sólo 2 veces, en las Expositiones in Psalmos) o hagiográfico (una sola vez, en la Vita Antonii)<sup>20</sup>.

- Sus *notas definitorias* son: /intencionalidad/ /finalidad/ /terminalidad/. Contextualmente puede adquirir el rasgo de la /solicitud/.
- Pese a su importancia estadísticamente menor en el corpus Athanasianum, ἀποβλέπω<sub>B2</sub> se presenta en el orden lexemático como término no-marcado respecto de σκοπέω<sub>B2</sub>; en efecto, éste último presenta una caracterización semántica mayor (derivada de su referencia interna a σκοπός), y el primero de ellos puede emplearse en sustitución del segundo.
- Llama poderosamente la atención la gran cantidad de ocurrencias en modo imperativo; parece, en efecto, que σκοπέω<sub>B2</sub> ha asumido este nivel expresivo frente a los demás lexemas de esta dimensión. Este dato resalta con vigor el fuerte contenido intencional de nuestro lexema. En la pluma de Atanasio, los imperativos ejercen casi siempre una función estilístico-retórica, para llamar la atención del destinatario de sus escritos sobre un punto concreto, generalmente sobre una doctrina errónea de sus adversarios.
- Principales oposiciones significativas y relaciones clasemáticas de σκοπεω<sub>B2</sub>:

## VI.1.2.A.5 $^{\circ}$ ENOPA $\Omega_{R2}$ 'centrar la atención' (3x)

254 <sup>°</sup>Eνοράω, que en el campo visual se caracterizaba por su *locatividad*, pierde este rasgo al emplearse en el campo intelectivo-visual; y esto es natural, ya que en el ámbito intelectual desaparecen las referencias físico-espaciales propias de la actividad sensible. Sin embargo, eso no quiere decir que no hallemos rastros de esa "personalidad propia"

En un empleo también transferido al campo intelectual, διασκοπέω presenta similitud con el verbo simple en lo referente a su uso en razonamientos lógicos, pero se diferencia de él por el valor *complexivo* que le confiere el preverbio δια–. Esta característica propia lo tiñe de una duratividad de la que carecía σκοπέω, por lo cual forma con él una relación extensional σκοπέω – διασκοπέω; conserva, empero, su carácter intencional, tal como indica la relación secuencial que nos muestra este texto: διασκόπεω – εξορίσκω

<sup>20</sup> En el tratado *De synodis* aparece también un compuesto de σκοπέω, διασκοπέω, dentro de un texto no atanasiano:

διασκοποῦντες DS 10.2.7 [ep.syn.Arim.] ώς γὰρ ἐπὶ πλεῖστον διασκοποῦντες ευρήκαμεν, ὰρεστὸν ἐφάνη...

de  $\tilde{\epsilon}vo\rho\acute{\alpha}\omega$  en su empleo transferido al campo intelectual (siempre en contexto antiarriano en dos obras polémicas, 3CA y DNS); nos lo va a mostrar el análisis inmediato.

255 La rección sintáctica de evop $\acute{\alpha}\omega_{B2}$  no aparece claramente establecida; cada uno de los tres textos en que Atanasio transfiere este lexema al campo intelectual presenta un régimen diverso<sup>21</sup>. En cuanto a la morfología, no hay nada especialmente reseñable<sup>22</sup>.

256 Como es frecuente en los lexemas visuales que admiten un empleo transferido, a veces nos encontramos con una *neutralización* de campos; de manera que es casi imposible decidir si un lexema está empleado en sentido sensorial o intelectual, ya que... presenta los dos. Ya hemos encontrado anteriormente este fenómeno en otros lexemas; veamos ahora un caso en el lexema que nos ocupa:

ἐνορῶν DNS 24.2.8 τίς τολμήσει λέγειν τὸ ἀπαύγασμα ξένον καὶ ἀνόμοιον εἶναι τοῦ ἡλίου; ἢ τίς μᾶλλον ἐνορῶν οὕτως τὸ ἀπαύγασμα πρὸς τὸν ἡλιον καὶ τὴν ταυτότητα τοῦ φωτὸς οὐκ ἂν εἰποι θαρρήσας · 'ὄντως τὸ φῶς καὶ τὸ ἀπαύγασμα έν εἰσι καὶ τοῦτο ἐν ἐκείνω δείκνυται καὶ τὸ ἀπαύγασμα ἐν τῷ ἡλίω τυγχάνει ὄν, ώστε τὸν ὁρῶντα τοῦτο βλέπειν κἀκεῖνο'; τὴν δὲ τοιαύτην ἑνότητα καὶ φυσικὴν ἰδιότητα πῶς ὰν οἱ πιστεύοντες καὶ βλέποντες ὀρθῶς καλέσαιεν ἡ ομοούσιον γεννημα;

Este texto, que gira en torno a dos términos (ἀνόμοιον y ταυτότητα) de gran importancia teológica en la contienda arriana para definir la relación esencial entre las Personas divinas, contiene la frecuentísima metáfora del rayo (ἀπαύγασμα) y el sol (ήλιος) referida a la total unidad, compatible con su diferenciación real, entre el Padre y el Hijo: la luz (esto es, la divinidad) es una sola. Aquí ἐνοράω<sub>B2</sub> refiere a la vez una percepción visual e intelectual, hecho este último que deriva del contexto fuertemente intelectual en que se halla. Aunque el régimen sintáctico es diferente del que presentaba en el campo A (ya hemos visto que el comportamiento sintáctico de este lexema en Atanasio presenta variedad de posibilidades), descubrimos también en esta ocurrencia rastros del carácter inclusivo de ἐνοράω, como muestra la preposición ἐν empleada dos veces en las palabras sintetizadoras propuestas por Atanasio: 'ὄντως τὸ φῶς καὶ τὸ ἀπαύγασμα ἐν εἰσι καὶ τοῦτο ἐν ἐκείνω δείκνυται καὶ τὸ ἀπαύγασμα ἐν τῷ ἡλίω τυγχάνει ὄν'. Por otra parte, este texto descansa sobre la secuencia intersubjetiva

 $Ei_{\zeta} + Ac$ : 1x; Dat: 1x; Ac: 1x. Recordamos que la única ocurrencia de ενοράω<sub>A2</sub> presentaba régimen de Dat.

Aparece una vez en forma personal (pres. ind.), y dos veces en participio de presente.

δείκνυμι .- δείκνυσαι .- ένορ
$$\widehat{q}_{AB2}$$
,

lo cual no tiene nada de novedoso para nosotros; ya vimos en su momento que el campo semántico de la *mostración* es el causativo por antonomasia, junto con el de la *iluminación*, de la visión.

257 Es en los empleos claramente transferidos, ambos de la  $3^a$  Oratio contra Arianos, en los que descubrimos mayor distancia entre el empleo sensible de  $\tilde{\epsilon}\nu o\rho \acute{\alpha}\omega_{B2}$  y el intelectual. El contexto es el mismo en los dos casos: se trata de refutar el error de quienes atribuyen a la naturaleza divina de Cristo las acciones realizadas por su naturaleza humana.

**ἐνορῶντες 3CA 41 (409 C)** καὶ ώσπερ πτύσαντος αὖτοῦ [τοῦ Χριστοῦ], καὶ ἐκτείναντος τὴν χεῖρα, καὶ φωνήσαντος Λάζαρον, οὖκ ἐλέγομεν ἀνθρώπινα εἶναι τὰ κατορθώματα, εἶ καὶ διὰ τοῦ σώματος ἐγίνετο, ἀλλὰ τοῦ θεοῦ · οὕτως ἐὰν τὰ ἀνθρώπινα λέγηται περὶ τοῦ σωτῆρος ἐν τῷ εὐαγγελίῳ, πάλιν εἰς τὴν φύσιν τῶν λεγομένων **ἐνορῶντες**, καὶ ὡς ἀλλότρια ταῦτα θεοῦ τυγχάνει ὄντα, μὴ τῆ θεότητι τοῦ λόγου ταῦτα λογιζώμεθα, ἄλλὰ τῆ ἀνθρωπότητι αὐτοῦ.

La locatividad propia de  $evop\'a\omega_{A2}$  se traduce en su empleo transferido en un rasgo que podríamos designar como centralidad: hay que centrar la atención en la naturaleza (humana) de lo narrado sobre Cristo para no caer en una confusión que nos lleve a atribuírselo, no a su humanidad, sino a su divinidad. La intencionalidad final del lexema que nos ocupa se muestra en el régimen direccional que lo complementa; y el significado netamente intelectual viene dado, además de por el contexto, por la secuencia intrasubjetiva

**ἐνορῶσι** 3CA 55 (440 A) ἀκούοντες μὲν γάρ, ἐγὼ καὶ ὁ πατὴρ ἕν ἐσμεν [Jn 10.30], βιάζονται τὴν διάνοιαν παρεξηγεῖσθαι, καὶ διαιρεῖν τὴν ἑνότητα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υἱοῦ · ἀκούοντες δὲ ὅτι ἔκλαυσεν, ίδρωσε, πέπονθεν, οὖκ ἐνορῶσι τῷ σώματι, ἀλλ' ἐκ τούτων τῆ κτίσει συναριθμοῦσι τὸν δι'οἷ γέγονεν ἡ κτίσις.

Los arrianos tratan de demostrar su doctrina a partir de los textos evangélicos; por ello malinterpretan Jn 10.30 diluyendo su sentido radical, para luego atribuír al  $\lambda \acute{o} \gamma o \varsigma$  acciones que realizó Jesús en su humanidad: con todo ello creen demostrar que ese  $\lambda \acute{o} \gamma o \varsigma$  es una más, aunque principal, entre las criaturas (¡Él,  $\delta$   $\delta\iota$ 'o  $\gamma \acute{e} \gamma o \nu e \nu$   $\eta$  κτίσις!). Y ese error lo cometen porque, al escuchar las reacciones humanas de Jesús,

no centran su atención en su cuerpo (esto es, en su humanidad), comprendiendo que pertenecen a esa naturaleza humana de la que está revestido, sino que directamente las atribuyen al  $\lambda \acute{o}\gamma o\varsigma$ ; ser que, a la fuerza, tiene que poseer un rango distinto -e inferioral de la divinidad. En este texto el régimen (Dat) puede ser considerado también direccional-final, aunque sin el carácter dinámico del régimen de prep. + Ac.

258 Podemos, por tanto, detallar ya las *notas definitorias* de ἐνοράω<sub>B2</sub> concretándolas en /intencionalidad/ /finalidad/ /centralidad/.

## VI.1.2.A.6 ${}^{2}ANTIB\Lambda E\Pi\Omega_{R2}$ 'afrontar' (4x)

- 259 El verbo βλέπω, que constituye una de las bases léxicas más productivas en el campo de la vista, ha dado lugar a un compuesto mediante la adición del preverbio 'afrontativo' ἀντι-. El lexema resultante, ἀντιβλέπω ('mirar de frente'), no aparece nunca en el corpus Athanasianum con su sentido visual originario; las cuatro veces que lo encontramos, actúa en el campo intelectivo-visual. Aparece siempre en infinitivo de presente, complementando a un verbo (δύναμαι, τολμάω); su régimen sintáctico está bastante estabilizado (πρός + Ac), aunque una vez presenta rección de Dat. En cualquier caso, su carácter intencional está fuera de toda duda.
- Su sujeto principal son *los judíos* del tiempo de Jesús, incapaces de *afrontar* la verdad del Cristo. Las dos ocurrencias siguientes, pertenecientes a obras distintas aunque muy cercanas en el tiempo<sup>23</sup>, presentan una llamativa similitud; a Atanasio le gusta particularmente comenzar sus tratados antiarrianos con referencias a los judíos, a los que con tanta frecuencia asemeja a los seguidores de Arrio:

αντιβλέπειν DNS 1.3.20 καὶ γὰρ ἐλεγχόμενοι κὰκεῖνοι [οί Ἰουδαῖοι] παρὰ τῆς ὰληθείας καὶ μὴ δυνάμενοι πρὸς αὐτὴν ἀντιβλέπειν ἐπροφασίζοντο λέγοντες · τί ποιεῖς σὺ σημεῖον, ίνα ἰδωμεν καὶ πιστεύσωμέν σοι; τί ἐργάζη; [Jn 6.30].

ἀντιβλέπειν SD 3.2.27 καὶ γὰρ κἀκεῖνοι [οἱ περὶ Καιάφαν] τοσαῦτα τοῦ κυρίου πεποιηκότος ἔργα, δι'ὧν ἐγνώριζεν ἕαυτὸν εἶναι τὸν Χριστὸν τὸν υἱὸν τοῦ θεοῦ τοῦ ζῶντος, ἔλεγχόμενοί τε παρ'αὐτοῦ πάντα παρὰ τὰς γραφὰς λοιπὸν καὶ φρονοῦντες καὶ λέγοντες καὶ μὴ δυνάμενοι κἀν πρὸς τὸ βραχὺ πρὸς τοὺς κατ'αὐτῶν ἐλέγχους ἀντιβλέπειν, εἰς τὸν πατριάρχην κατέφυγον λέγοντες · ἡμεῖς πατέρα ἔχομεν τὸν ᾿Αβραάμ [Μι 3.9], κὰὶ νομίζοντες ἐν τούτῳ δύνασθαι τὴν ἀλογίαν αὐτῶν ἐπικαλύπτειν.

<sup>23</sup> Compuestas las dos ca. 350 (cf. SÁNCHEZ NAVARRO 1993b, 1077-1078).

En los dos textos se nos habla de la *incapacidad* (μὴ δυνάμενοι) de los judíos para hacer frente (ἀντιβλέπειν) a la verdad, que constituye una auténtica refutación (ἐλεγχόμενοι, τοὺς ἐλεγχους) de su actitud ante Cristo.

Tenemos que destacar, en los textos que hemos visto, otra característica común: el objeto afrontado es algo desagradable para su sujeto<sup>24</sup>. Es un rasgo semántico originariamente contextual (derivado del contexto en que aparece el verbo), pero que parece estar arraigado con bastante firmeza en nuestro lexema. Y es precisamente este rasgo el que permite explicar el tránsito a otro empleo (derivado) de  $\alpha v \tau_1 \beta \lambda e \pi \omega_{B2}$ , con el sentido concreto de 'oponerse'. En el primero de los textos, el sujeto siguen siendo los judíos:

αντιβλέπειν DI 38.4.24 τί τοίνυν καὶ περὶ τούτου [Is 35.3-6]<sup>25</sup> δύνανται λέγειν [οἱ Ἰουδαῖοι], ἢ πῶς ὅλως καὶ πρὸς τοῦτο τολμῶσιν ἀντιβλέπειν; ἡ μὲν γὰρ προφητεία θεὸν ἐπιδημεῖν σημαίνει, τὰ δὲ σημεῖα καὶ τὸν χρόνον τῆς παρουσίας γνωρίζει · τό τε γὰρ τυφλοὺς ἀναβλέπειν, καὶ χωλοὺς περιπατεῖν, καὶ κωφοὺς ἀκούειν, καὶ τρανοῦσθαι μογγιλάλων τὴν γλῶσσαν, ἐπὶ τῆ γενομενη θεία παρουσία λέγουσι.

La actitud "pasiva" de *afrontar* deriva con facilidad en una *oposición* activa a ese objeto desagradable; lo que un hombre no puede (recordemos, μὴ δυνάμενοι) afrontar le lleva a la *osadía* (τολμῶσιν) de la *oposición frontal*. Este sentido nuevo, "desafiante", de ἀντιβλέπω<sub>B2</sub> explica que en estos dos textos vaya dependiendo, en infinitivo, de τολμάω.

262 Con este contenido semántico modificado, ἀντιβλέπω<sub>B2</sub> pasa a una relación de sinonimia muy estrecha con ἀντιλέγω; de ello da prueba una variante textual reseñada por Kannengiesser 1973a en la p. 400 de su edición del *De incarnatione*, referente al texto que acabamos de reproducir<sup>26</sup>. Esta cuasi-identidad de contenido semántico salta a la vista en el texto siguiente, en el que ἀντιλέγειν τῆ συνόδω es sin duda lo mismo que ἀντιβλέπειν τοῖς καλῶς ὁρισθεῖσι (no hay identidad en el *significado* de los complementos de ambos verbos, pero sí en el *designado*); se trata de una mera *uariatio*:

Ya MÜLLER 1952 s.u. traduce como "intueor infestis oculis met. ..."

<sup>25</sup> Is 35.3-6: <sup>3</sup>ἰσχύσατε, χεῖρες ἀνειμέναι καὶ γόνατα παραλελυμένα, · <sup>4</sup>παρακαλέσατε, οἱ δλιγοψύχοι τῆ διανοία · ἰσχύσατε, μὴ φοβεῖσθε · ἰδοὺ ὁ θεὸς ἡμῶν κρίσιν ἀνταποδίδωσιν καὶ ἀνταποδώσει, αὐτὸς ἡξει καὶ σώσει ἡμᾶς. <sup>5</sup>τότε ἀνοιχθήσονται ὀφθαλμοὶ τυφλῶν, καὶ ὧτα κωφῶν ἀκούσονται. <sup>6</sup>τότε ἁλεῖται ὡς ἐλαφος ὁ χωλός, καὶ τραβὴ ἐσται γλῶσσα μογγιλάλων, ὅτι ἔρράγη ἐν τῆ ἐρήμῳ ὕδωρ καὶ φάραγξ ἐν γῆ διψώση.

<sup>26 24</sup> τολμῶσιν: αντιλέγειν καὶ add. Y<sup>1</sup>

αντιβλέπειν DNS 4.1.26 πως τοίνυν οὐκ ἀδικοῦσιν οὖτοι [οῖ ᾿Αρειανοὶ] κὰν ἐνθυμούμενοι μόνον ἀντιλέγειν τῆ τοσαύτη καὶ οἰκουμενικῆ συνόδω; πως οὐ παρανομοῦσι τολμωντες ἀντιβλέπειν τοῖς καλως ὁρισθεῖσι κατὰ τῆς ἀρειανῆς αιρέσεως καὶ μαρτυρουμένοις ὑπὸ των αὐτοὺς πρότερον ἀσεβεῖν διδαξάντων;

El sujeto son ahora of Άρειανοί; ya hemos señalado la especial predilección que siente Atanasio en sus obras polémicas por el paralelismo judío de tiempos de Jesús / arriano. Ello nos lleva a pensar que, en la pluma -y en la mente- de Atanasio, αντιβλέπω es un verbo propio de los enemigos de la fe en Cristo.

263 Otra variante textual de ἀντιβλέπειν DI 38.4.2427 constituye un dato interesante para nosotros. En primer lugar, porque da testimonio de un empleo poco usual de ἀντιβλέπω en Atanasio, lo que ha llevado a dos copistas a sustituirlo por ἀποβλέπω; quizá les haya movido a ello el régimen de Dat., diferente del de los demás empleos de ἀντιβλέπω<sub>B2</sub>. Y en segundo lugar, Porque la posibilidad de esta sustitución no puede descansar más que en una oposición privativa que podemos expresar así:

en la cual ἀποβλε'π $\omega_{B2}$  funciona como término no-marcado respecto de ἀντιβλέ'π $\omega_{B2}$ .

En conclusión: nos las habemos con un lexema visual que, transferido al campo intelectual, puede presentar dos significados diversos, de los cuales uno (afrontar) da origen al otro (oponerse)<sup>28</sup>. Podemos por tanto concretar sus notas definitorias en los rasgos siguientes: /intencionalidad/ /finalidad/ /frontalidad/ [/oposición/].

#### VI.1.2.A.7 ${}^{2}ANT\Omega\Pi E\Omega$ 'encarar' (1x)

265 Con idéntico sentido que ἀντιβλέπω encontramos este otro lexema, derivado de otra base léxica (\* $ok^w$ -) mediante el mismo preverbio "opositivo" ἀντι-. Aparece, sólo una vez, en el *De Incarnatione*, poco después de la única ocurrencia en esta obra de ἀντιβλέπω, transcrita en el parágrafo anterior. Está referida, también, a los judíos incrédulos:

<sup>27</sup> ΚΑΝΝΕΝGIESSER 1973, p. 400: ἀντιβλέπειν : ἀποβλέπειν L Q.

Son las dos acepciones que LAMPE, s.u., ofrece inmediatamente después de presentar el contenido semántico general del verbo ('look in the face'), aunque los regímenes no coinciden exactamente con los datos ofrecidos por Atanasio: "... hence 1. withstand, oppose [con Dat]; 2. face a difficulty [ $\pi \rho \acute{o} \varsigma$ ...] ...".

αντωπησαι DI 39.3.20 ἴσως ἐπὶ τ οῖς ἄλλοις κὰν προφάσε ις ευρίσκειν δυνανται, καὶ εἰς μέλλοντα χρόνον ἀναβάλλεσθαι τὰ γεγραμμένα. τί δὲ πρὸς ταῦτα λέγειν ἡ ὅλως ἄντωπησαι δυνανται;

No presenta diferencia semántica alguna con ἀντιβλέπω, dado que hallamos incluso la equivalencia con λέγω que nos recuerda la semejanza entre ἀντιβλέπω y ἀντιλέγω. Se trata, pues, de variantes estilísticas para un mismo contenido semántico; ἀντώπεω es la forma más culta frente a ἀντιβλέπω, derivado de la base léxica visual más productiva en griego helenístico.

## VI.1.2.A.8 ${}^{\circ}E\Phi OPA\Omega_{B2}$ 'atender con solicitud' (9x)

266 La adición del preverbio  $\tilde{\epsilon}\pi_1$  – a la base léxica fundamental del campo de *ver* (οραω) forma un compuesto en el que la intencionalidad propia de esta dimensión se ve fuertemente acentuada, asumiendo contextualmente en ocasiones el matiz de la 'vigilancia' o 'solicitud' que descubríamos en  $\tilde{\epsilon}\pi_1\sigma\kappa_0\pi_0^2\omega_{A2}$  (otro compuesto de  $\tilde{\epsilon}\pi_1$ ).

267 El régimen sintáctico de este lexema dentro de las obras de Atanasio aparece relativamente fijado en Ac; una vez presenta  $\tilde{\epsilon}\pi i$  + Ac<sup>29</sup>, y otra vez es empleado absolutamente. En cuanto a la morfología, siempre aparece en voz activa<sup>30</sup>, con predominio de las formas no-personales (inf. 3x, partic. 3x) sobre las personales (3x). Se trata de un verbo predominantemente "divino" en Atanasio: seis de sus nueve ocurrencias, como veremos, tienen a Dios como sujeto.

268 Hay una ocasión en que casi se produce la neutralización de campos (sensible e intelectual) en el empleo de ἐφορά $ω_{B2}$ :

Sólo Arrio fue descubierto vencido por el poder del diablo.

Se trata de ἔπιδε ESMA 3.2.20, una ocurrencia cuya paternidad no es en principio directamente atanasiana (son unas palabras puestas por Atanasio en boca de Alejandro, obispo de Constantinopla en tiempos de la muerte de Arrio, y que le fueron trasmitidas a Atanasio por un testigo presencial, el presbítero Macario), pero que la podemos considerar como tal, ya que es difícil pensar que a Atanasio le fuera comunicada la *literalidad* de esta oración del obispo Alejandro.

La única excepción la constituye una carta de Constatino a la Iglesia de Alejandría reproducida por Atanasio al final de su tratado *De decretis Nicaenae synodi*, en la que hallamos el texto siguiente:

ἐφωράθη DNS 38.5.19 [ep. Constantini] Τριακοσίων γοῦν κὰι πλειόνων ἐπισκόπων ἐπὶ σωφροσύνη τε κὰι ἀγχινοία <u>θαυμαζομένων μ</u>ίαν κὰι τὴν αὐτὴν πίστιν, ἡ κὰι ταῖς ἀληθείαις ἀκριβὴς τοῦ θείου νόμου πέφυκε πίστις, εἶναι βεβαιούντων, μόνος ᾿Αρειος ἐφωράθη τῆς διαβολικῆς ἐνεργείας ἡττημένος κὰι τὸ κακὸν τοῦτο πρῶτον μὲν παρ' ὑμῖν, ἐπειτα δὲ κὰι παρ' ἑτέροις ἀσεβεῖ γνώμη διασπείρας.

**ἔφορῶντας IES 14 (565 C)** τοὺς δὲ ἐκλεκτοὺς ἀγγέλους συνεπήγαγεν [δ Παῦλος] εἰκότως, ἱνα, ἐπειδὴ διαμαρτυρία ἢν τῷ μαθητῆ [Τιμοθέῳ] λεγομένη, γινώσκων ὡς τὰ μὲν λεγόμενα παρὰ θεοῦ διὰ Χριστοῦ ἔν Πνεύματι λελάληται, οἱ δὲ ἄγγελοι διακονοῦσι τὰ παρ'ἡμῶν, ἐπισκοποῦντες τὰς ἑκάστου πράξεις, φυλάξη τὰς τοῦ διδασκάλου παραινέσεις, ὡς ἐχων τοὺς ἔφορῶντας τῶν λεγομένων μαρτυρας.

En efecto, la diferencia semántica entre ἐφορῶντας y el anterior ἐπισκοποῦντες, que en su momento estudiamos en el campo A, es muy pequeña, de forma que requiere casi un "acto de fe" para estudiar ambas ocurrencias en campos diversos, y más cuando aparecen referidas al mismo sujeto (οἱ ἄγγελοι). Sin embargo, una mirada atenta al contexto léxico de cada ocurrencia nos da la razón que nos ha empujado a considerarlas en campos distintos: en efecto, el objeto de ἐπισκοποῦντες son τὰς ἑκάστου πράξεις, que son ordinariamente peceptibles por la vista (por lo cual lo consideramos un empleo antropomórfico del lexema visual); por el contrario, ἐφορῶντας, empleado absolutamente, tiene como objeto implícito las enseñanzas del Maestro (τὰς τοῦ διδασκάλου παραινέσεις) que el apóstol Pablo debe conservar íntegras. Por ello, en éste último caso la referencia a la visión sensible aparece desdibujada en favor de la noción intelectual de 'prestar una atención (vigilante)'.

269 El carácter *intencional* inherente a ἐφοράω<sub>B2</sub>, y que se ve intensificado por el rasgo de /solicitud/ que tiñe a este lexema, lo descubrimos en el siguiente texto, manifestado por el régimen preposicional que lo acompaña (ἐπί + Ac):

έπιδε ESMA 3.2.20 παρεκάλει δὲ [Αλέξανδρος ὁ ἐπίσκοπος] δύο ταῦτα λέγων · 'εἰ 'Αρειος αὐριον συνάγεται, ἀπόλυσον ἐμὲ τὸν δοῦλόν σου [cf. Lc 2.29] καὶ μὴ συναπολέσης εὐσεβῆ μετὰ ἀσεβοῦς, εἰ δὲ φείδη τῆς ἐκκλησίας σου (οἶδα δὲ ὅτι φείδη) ἐπιδε ἐπὶ τὰ ῥήματα τῶν περὶ Εὐσέβιον...'.

La atención a las palabras de los eusebianos que se solicita de Dios aparece como una consecuencia lógica de la compasión por su Iglesia; dato que pone de manifiesto una falta de ligazón con la visión sensible del imperativo  $\epsilon \pi \iota \delta \epsilon$ .

270 El empleo de  $\tilde{\epsilon}\phi o \rho \alpha \omega_{B2}$  como 'prestar atención' lo hallamos preferentemente en las Expositiones in Psalmos, obra de Atanasio en que aparecen casi todas las ocurrencias de este lexema; así, la siguiente:

**ἐφορᾶ** EPS 329 Β Καὶ εἶπαν, πῶς ἔγνω ὁ θεός; [Sal 72.11a] Ο μὲν ἔμὸς λαός, φησιν, ἐκ τοῦ καταβληθῆναι τοὺς ἀσεβεῖς ώφεληθήσεται. οἱ δὲ προλεχθέντες δυσσεβεῖς καὶ ἀθεοι οῦτως ἡσέβουν, ὡς σκάνδαλον γενέσθαι τοῖς <u>ὁρῶσι</u> τὸν βίον αὐτῶν, καὶ ἀμηχανεῖν καὶ λέγειν εἰ ἀρα

**ἔφορῷ** τὰ ἀνθρώπινα ὁ θεός; τὸ γὰρ 'πῶς ἔγνω' ἀντὶ τοῦ 'πῶς γινώσκειν τὰ καθ'ἡμᾶς καὶ διοικεῖν λέγεται, καὶ πῶς γνῶσιν ἔχει τῶν ἡμετέρων;'

La impiedad de los infieles es motivo de escándalo para los que observan su forma de vida, de modo que estos se preguntan, desorientados: ¿acaso Dios *presta atención* a las cosas humanas? (Se sobreentiende: si así lo hiciera, recibirían los impíos un justo castigo...). Έφορα es la interpretación que da Atanasio del ἔγνω bíblico, lo cual da idea del carácter netamente intelectual de nuestro lexema.

271 Es éste el mismo contexto (el de la *atención* de Dios a la vida de los malvados, manifestada en el castigo de los mismos) que el de los textos siguientes:

**ἐφορᾶν ΕΡS 329 Β** Διὰ τοῦτο ἐπιστρέφει ὁ λαός μου [Sal 72.10a] Διὰ τοῦτο μέντοι ἐπαρθεντας αὐτοὺς καταβληθῆναι. ὁ δὲ νοῦς οὕτως · ἀφέλειὰ τις, φησί, καὶ ἐπιστροφὴ τῷ ἐμῶ λαῷ γενήσεται, ἡ τούτων τιμωρία. ἑωρακότες γὰρ οἷον τοὺς ἀσεβεῖς διαδέξεται τέλος, ούκ ἀν ποτε εἶς τοῦτο ἔλθοιεν, ἐφορᾶν τὰ ἀνθρώπινα σαφῶς ἐγνωκότες θεόν.

En este texto descubrimos la secuencia

que muestra de nuevo la no-resultatividad de  $\tilde{\epsilon}\phi o\rho \alpha \omega_{B2}$ , a la vez que sugiere la acepción puramente intelectual de ambos lexemas.

<sup>31</sup> Διακύπτω, al igual que otros derivados de la misma base léxica, no es un término visual; indica la acción física de *asomarse*. La versión latina de Migne (27.98 B) lo traduce, creemos que desacertadamente, como '*prospexit*'. Lo mismo sucede con las dos ocurrencias de παρακύπτω en Atanasio, ambas en la *Vita Antonii;* las dos versiones latinas editadas por Migne lo traducen por compuestos de *specio* (*introspicio* el primer texto, *prospicio* el segundo):

ἐβλεπον VA 13 (861 C) ώς δὲ διά τινος τρυμαλίας παρακύψαντες, οὐδένα ἐβλεπον, τότε δὴ λογισάμενοι δαίμονας εἶναι τούτους... τὸν Αντώνιον ἐκάλουν.

**VA 48 (913 A)** ως δὲ ἐπὶ πολὺ διέμενε κόπτων τὴν θύραν κὰὶ ἄξιῶν ἐλθεῖν αὖτόν, κὰὶ εὐξασθαι τὸν θεὸν διὰ τὴν παῖδα · ἀνοῖξαι μὲν οὐκ ἦνέσχετο, παρακύψας δὲ ἄνωθεν, εἶπεν · ...

Aunque por su naturaleza la acción de 'asomarse' esté muy cercana a la acción de 'ver', se trata de dos actos distintos, uno de orden corporal y el segundo de orden sensitivo.

A consecuencia de esta *atención* de Dios a las cosas humanas para no permitir que el malvado triunfe, el comentarista de los salmos ha tenido la ocasión de *prestar atención*, él también, a la caída de sus enemigos:

**ἐπιδεῖν EPS 265 C** ... · ὅτι δὴ καὶ συναντελάβου μου, καὶ πρὸ τῶν δεήσεων τῷ ἐλέει σου περιέσφιγξας, ὡς καὶ τὴν πτῶσιν ἐπιδεῖν με τῶν ἐχθρῶν μου.

272 El texto siguiente nos ilumina la relación que, en el habla atanasiana, guardan ἐφοράω y ἐπισκέπτομαι:

**ἐπιδεῖν EPS 265 Β** • Εξουδενώσεις πάντα τὰ ἔθνη [Sal 58.9b] Τὰ νοητὰ δηλονότι, τὰ κὰι αὐτοὺς εἰς τὸν κατὰ τοῦ κυρίου ἐγείραντα πόλεμον. "Ανω εἶπε · πρόσχες τοῦ ἐπισκέψασθαι πάντα τὰ ἔθνη [Sal 58.6b] · ἐνταῦθα · ἐξουδενώσεις πάντα τὰ ἔθνη · πολλῆ δι'δλου τῆ τάξει τοῦ λόγου κὰι διὰ τῶν ἐν μέσφ χρησάμενος. δεικνὺς γὰρ ὅτι μὴ ἁπλῶς αἶτεῖ τὴν κατ'αὖτῶν τιμωρίαν, πρότερον ἤτησεν ἐπιδεῖν τε τὸν θεὸν κὰι ἐξετάσαι τὰ γινόμενα · εἶτα διηγήσατο οἶα πράττουσιν, οὐδὲ εἶναί τινα τὸν προνοοῦντα νομίζοντες. καὶ τότε τὴν τιμωρίαν ἐπήγαγεν, τοῦτο λέγων, ὅτι · ἐπὶ τούτοις ἀξιῶς αὐτοὺς κολάσεις, κὰι τῆ παρὰ σοῦ τιμωρία τὸ μηδὲν ἀποφανεῖς.

El infinitivo de aoristo ἐπιδεῖν "traduce" otro infinitivo de aoristo, ἐπισκέψασθαι, del salmo 58 (6b). Se trata de un hecho lingüístico que, con gran probabilidad, refleja la diferencia entre el habla atanasiana y el habla bíblica: Atanasio reserva ἐπισκέπτομαι para la visión sensible, y por ello sustituye (puede ser que inconscientemente) un verbo por otro. En este texto descubrimos, además, otra relación secuencial que podemos expresar como

y que de nuevo pone de manifiesto la no-resultatividad de  $\xi$  $\phi$ o $\rho$  $\alpha$  $\omega$  en su transferencia intelectual.

273 El texto siguiente, perteneciente a una carta del sínodo de Jerusalén que Atanasio recoge en su *Apologia contra Arianos*, nos ayuda a precisar más el contenido semántico de ἐφοράω<sub>B2</sub>, presentado como resultado de la *solicitud* (κήδομαι) de Dios por su Iglesia:

ἐπιδόντι ΑΑ 57.3.3 [ep.syn.Hier.] τίς γὰρ ἦλπισέ ποτε ταθτα οφθαλμοῖς ἰδεῖν. ἃ νθν ὅμεῖς ἐργφ ἀπολαμβάνετε; ἀληθῶς αἱ προσευχαὶ ὑμῶν εἰσηκούσθησαν παρὰ τῷ τῶν ὅλων θεῷ τῷ κηδομένφ τῆς ἑαυτοθ

ἐκκλησίας καὶ ἐπιδόντι ὑμῶν τὰ δάκρυα καὶ τοὺς ὁδυρμοὺς καὶ διὰ τοῦτο τῶν δεήσεων ὑμῶν ἐπακούσαντι.

La secuencia intrasubjetiva

nos indica el empleo transferido de los dos lexemas, ambos provenientes del ámbito sensorial; el primero de ellos es, claramente, no-resultativo respecto del segundo.

274 En las Expositiones in Psalmos encontramos un empleo de ἐφορά $ω_{B2}$  divergente de los ya vistos; en él el sujeto (un hombre) hace referencia a la visión escatológica de los bienes futuros, sin que por tanto actúe el rasgo contextual de la solicitud, tan frecuente en este lexema. Ya hemos señalado con anterioridad la posibilidad siempre abierta de un empleo indiferenciado de un lexema (lo que Atanasio llamaba ἀδιαφόρως):

ἐπόψομαι EPS 73 C Τὸ πρωὶ παραστήσομαί σοι [Sal 5.4] Μέγα ἀγωνίας καύχημα τὸ ἐκ τῆς κοίτης αὐτῆς παρίστασθαι τῷ θεῷ καὶ φθάνειν ἐν εὐχαριστία τὸν ἡλιον. οὕτω γάρ, φησιν, ἐπόψομαι τὰ θεῖα καὶ άγιά σου μυστήρια ὰ ἡτοίμασας τοῖς ἀγαπῶσι σε.

275 Resumiendo: Podemos sintetizar las notas definitorias de έφορά $\omega_{B2}$  en /intencionalidad/ /finalidad/ /solicitud/. Por lo demás, una visión complexiva de las relaciones clasemáticas que έφορά $\omega_{B2}$  presenta en textos diversos, nos permite concluir que se trata de un lexema cercano al lenguaje forense (aunque se trata de un "juicio" muy concreto: el de Dios):

## VI.1.2.A.9 $\rightarrow$ EΠΙΒΛΕΠΩ<sub>B2</sub> 'velar por' (3x)

Se trata de un lexema muy esporádicamente empleado por Atanasio; las tres veces que aparece lo hallamos en las *Expositiones in Psalmos*, ya en la edición de Migne, ya en la de Vian. El *régimen* no aparece estable<sup>32</sup>; en cuanto a la *morfología*, presenta una forma personal (pres. ind.) y dos no-personales (inf. aor.). El sujeto es, siempre, Dios.

 $<sup>\</sup>tilde{\epsilon}\pi i + Ac$ : 1x;  $\epsilon i \zeta + Ac$ , 1x; empleo absoluto (implícito:  $\tilde{\epsilon}\pi i/\tilde{\epsilon}i \zeta \tilde{\epsilon}\mu \dot{\epsilon}$ ), 1x.

277 Hay un dato común a las tres ocurrencias: el empleo de ἐπιβλέπω<sub>B2</sub> en Atanasio viene siempre sugerido (si no impuesto) por el texto bíblico que se comenta. Veamos los textos:

ἐπιβλέψαι EPS 376 D <sup>15</sup>Καὶ σύ, κύριε ὁ θεός, οἰκτίρμων καὶ ἐλεήμων, μακρόθυμος καὶ πολυέλεος καὶ ἀληθινός, <sup>16</sup>ἐπίβλεψον ἐπ'ἐμὲ καὶ ἐλέησόν με, δος τὸ κράτος σου τῷ παιδί μου καὶ σῶσον τὸν υἱὸν τῆς παιδίσκης μου. [Sal 85.15-16] ἐσται δε μοι ὁ ἐλεος διὰ τοῦ ἐπιβλέψαι σε εἰς ἐμέ.

Pese a la indudable influencia, podemos reconocer cierta independencia de Atanasio al modificar el régimen verbal ( $\mathring{\epsilon}\pi \acute{\iota}$  + Ac en el salmo,  $\mathring{\epsilon \iota}\varsigma$  + Ac en el comentario).

επιβλέπει EPSV 74

16Οὖ σώζεται βασιλεὺς διὰ πολλὴν δύναμιν, κὰι γίγας οὐ σωθήσεται ἔν πλήθει ἰσχύος αὖτοῦ · 17ψευδὴς ἵππος εἰς σωτηρίαν, ἔν δὲ πλήθει δυνάμεως αὖτοῦ οὖ σωθήσεται [Sal 32.16-17]

Διδάσκει τοὺς πιστεύοντας εἰς θεὸν μηδενὶ ἕτέρῳ ἢ ἔπ'αὖτῷ κὰι μόνῳ τὰς ἐλπίδας ἔχειν, ὅτι δὴ κὰι ἐπὶ τούτους κὰι μόνους ἐπιβλέπει.

La influencia bíblica es inapreciable a partir de los versos sálmicos que en su edición reproduce Vian inmediatamente antes de la glosa atanasiana, y que hemos reproducido también nosotros; pero se hace evidente si observamos los versos anteriores (13-14) de este mismo salmo 32: 13 ἐξ οὐρανοῦ ἐπέβλεψεν ὁ κύριος, εἶδεν πάντας τοὺς υῖοὺς τῶν ἀνθρώπων · 14 ἐξ ἑτοίμου κατοικητηρίου αὐτοῦ ἐπέβλεψεν ἐπὶ πάντας τοὺς κατοικοῦντας τὴν γῆν, ... Lo cual muestra una dependencia directa del habla bíblica no sólo en la elección del lexema, sino también en el régimen de éste (ἐπί + Ac). Por otra parte, el texto descansa sobre una relación complementaria invertible que podemos expresar como

# έπι σοι τας ελπίδας έχω .- επιβλέπεις επ'εμέ (.- επί σοι τας ελπίδας έχω),

y que el autor recalca expresamente mediante un juego repetitivo de palabras (ἐπ'αὐτῷ καὶ μόνοω... ἐπὶ τούτους καὶ μόνους...).

278 En el texto siguiente, ἐπιβλέπω<sub>B2</sub> hace referencia directa por dos veces al sustantivo ἐπισκοπή, lo cual pone de manifiesto el carácter "protectivo" de nuestro verbo:

Ante la casi inexistencia de ἐπισκοπέω en Atanasio (un solo empleo, en el campo A), hallamos otro lexema para expresar verbalmente la acción correspondiente al sustantivo ἐπισκοπή, compuesto con el mismo preverbio (ἐπι–) pero sobre distinta base léxica. De todas formas, puesto que todos los indicios nos invitan a suponer que este lexema verbal no pertenece al acervo léxico habitual del habla atanasiana (se trata, como también muestra este texto, de una "contaminación" del habla bíblica), ha de ser ἐφοράω<sub>B2</sub> el verbo con el que Atanasio expresa fundamentalmente la acción correspondiente al sustantivo ἐπσικοπή.

- 279 En dos casos (ἐπιβλέψαι EPS 376 D y EPS 501 B) hay una referencia contextual explícita a la misericordia de Dios (ἐλεος y ἐλέησον, respectivamente); implícitamente podemos hallar este rasgo también en ἐπιβλέπει EPSV 74, como se deduce del sentido de la relación complementaria recíproca expuesta más arriba. Podemos, por tanto, considerar este rasgo semántico contextual como algo condicionante del empleo de ἐπιβλέπω.
- 280 En resumen : ἐπιβλέπω $_{B2}$ , que sólo aparece en las Expositiones in Psalmos, no es un lexema comúnmente activo en el habla atanasiana; su empleo viene siempre condicionado por el texto bíblico que el autor comenta. Sus notas definitorias, pese a todo, las podemos concretar en /intencionalidad/ /finalidad/ /protección/; la misericordia de Dios constituye un contexto semántico condicionante de su uso.

## VI.1.2.A.10 $B\Lambda E\Pi\Omega_{B2}$ 'atender con exclusividad' (18x)

- 281 De nuevo nos encontramos con este lexema, que Atanasio emplea con gran profusión (según vamos viendo) en todas las dimensiones visuales y transferidas al campo intelectual; ya hemos señalado con anterioridad su carácter de término nomarcado respecto de casi todos los lexemas visuales (sólo δράω es normalmente término no-marcado respecto de βλέπω). Las transferencias a la dimensión intencional del campo intelectivo-visual, sin ser excesivamente numerosas, lo constituyen en un lexema importante en esta dimensión, en la que sólo se ve superado en número de ocurrencias por  $σκοπέω_{B2}$  y por el archilexema del campo, δράω (por motivos que más adelante examinaremos).
- Sus notas definitorias, que iremos desgranando, son: /intencionalidad/ /finalidad/ /exclusividad/. y su régimen sintáctico es siempre intransitivo, con objeto

preposicional<sup>33</sup>. Hay dos excepciones, cuyo régimen es Ac (es decir, que funciona como transitivo). Veamos el texto:

βλέπειν y βλέποντες 3CA 1 (321 B) καὶ γὰρ ὧν προεφασίζοντο ρητῶν ... οὐκ οἶδ' ὅπως πάλιν αὐτοὶ ὡς περιχυθέντες τὸν τοῦ ὁφεως ἰόν, καὶ μὴ βλέποντες ἃ δεὶ βλέπειν, μηδὲ νοοῦντες ἃ ἀναγινώσκουσιν, ώσπερ ἐκ βάθους τῆς ἀσεβοῦς αὐτῶν καρδίας ἐρευγόμενοι, ἤρξαντο λοιπὸν καὶ διασύρειν τὸ ὑπὸ τοῦ κυρίου λεγόμενον.

Si bien en textos como éste la oposición entre la dimensión II y la III parece neutralizarse, aún podemos discernir una nota de *intencionalidad*, no sólo del contexto (que sugiere una *atención* del sujeto), sino también de su paralelismo con νοέω, que es un lexema intencional en el campo intelectual.

Respecto de su *morfología*, presenta siempre tema de *infectum*<sup>34</sup>, tal como nos tiene ya acostumbrados este lexema en todos sus empleos. Las formas no-personales superan de forma absoluta los empleos en forma personal<sup>35</sup>; el participio de presente es su forma más usual, como conviene a su no-resultatividad.

284  $Bλέπω_{B2}$  se comporta como término marcado positivamente respecto de ἀποβλέπω<sub>B2</sub>, tal como nos indica el pasaje siguiente, que ya conocemos:

βλέποντα [Ac. sg.] DS 46.3.22 τὸ 'ἀγέννητον', εἰ καὶ μὴ παρὰ τῶν γραφῶν τοῦτο μεμαθήκαμεν (οὐδαμοῦ γὰρ ἀγέννητον τὸν θεὸν εἰρήκασιν αἱ γραφαί), ὅμως ἔπειδὴ καὶ πολλὸι τῶν δοκούντων ἐμνημόνευσαν τοῦ ὀνόματος, φιλοπευστήσαντες ἔγνωμεν ὅτι καὶ τοῦτο τὸ ὄνομα διάφορα ἔχει τὰ σημαινόμενα. καὶ οἱ μὲν τὸ 'ὂν' μέν, μήτε δὲ γεννηθὲν μήτε ὅλως ἔχον τὸν ἀἰτιον λέγουσιν ἀγέννητον, οἱ δὲ τὸ 'ἄκτιστον'. ώσπερ οὖν τούτων οὕτω σημαινομένων, εἰ μέν τις ἀποβλέπων εἰς τὸ πρότερον σημαινόμενον, τὸ 'μὴ ἔχον τὸν ἀἰτιον', ἔλεγε μὴ εἶναι ἀγέννητον τὸν υἱόν, οὐκ ὰν κατηγόρει βλέπων ἕτερον βλέποντα εἰς τὸ μὴ εἶναι ποίημα μηδὲ κτίσμα, ἀλλ' ἀίδιον γέννημα, καὶ λέγοντα ἀγέννητον τὸν υἱόν ἀμφότεροι γὰρ πρὸς τὸν ἴδιον σκοπὸν ὁρῶντες καλῶς εἰρήκασιν οῦτως ...

Un mismo régimen, un mismo contexto y un sentido idéntico, además de su cercanía "física", nos permiten descubrir en el empleo de  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega_{B2}$  un fenómeno que

<sup>33</sup>  $\varepsilon_{i\zeta} + Ac$ , 8x;  $\pi\rho_{i}$ 0 $\zeta$  + Ac, 8x.

<sup>34</sup> Βλέψας DNS 40.17.11 [Ep. 3 Constantini] no es propiamente atanasiano.

Formas personales, 3x; Formas no-personales, 15x (2x, infintivo pres.; 12x, participio pres.;

tradicionalmente se ha llamado simplex pro composito, y que en términos estructurales se expresa en el concepto de término marcado (lexema de amplias posibilidades expresivas susceptible de asumir rasgos semánticos específicos de otros lexemas de su misma dimensión, sean o no compuestos sobre su misma base léxica, cuyo contenido semántico es más definido); éste constituye con los demás lexemas de su mismo ámbito las correspondientes oposiciones privativas. Expresamos por tanto así esta oposición privativa, una de las relaciones más importantes de esta dimensión:

Ya hemos indicado que la rección sintáctica direccional-final nos ofrece un indicio muy claro acerca del carácter intencional de  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{B2}$ ; pero esto lo podemos confirmar acudiendo a los diversos textos en que nuestro verbo aparece en relación con otros lexemas intelectuales:

βλέπει ΕΜС 29 (41 Β) τῆ γὰρ τῶν ἑημάτων μελφδία συνδιατιθεμένη ἐπιλανθάνεται τῶν παθῶν [ἡ ψυχή], καὶ χαίρουσα βλέπει πρὸς τὸν νοῦν τὸν ἐν Χριστῷ, λογιζομένη τὰ βέλτιστα.

El carácter intelectual de βλέπει, doblemente manifestado por su sujeto (ἡ ψυχή) y por su objeto (τὸν νοῦν), coloca a βλέπω $_{B2}$  en una situación de no-resultatividad respecto de λογίζομαι, que podemos expresar como

βλέποντες VA 17 (868 C) [Verba Antonii] "Ωστε, τέκνα, μὴ ἐκκακῶμεν μηδὲ νομίζωμεν χρονίζειν ἡ μέγα τι ποιεῖν · οὖ γὰρ ἄξια τὰ παθήματα τοῦ νῦν καιροῦ πρὸς τὴν μέλλουσαν ἄποκαλυφθῆναι εἰς ἡμᾶς δόξαν [Rom 8.18]. μηδὲ εἰς τὸν κόσμον βλέποντες νομίζωμεν μεγάλοις τισὶν ἀποτετάχθαι · καὶ γὰρ καὶ αὖτὴ πᾶσα ἡ γῆ βραχυτάτη πρὸς ὅλον τὸν οὖρανόν ἐστιν'.

La atención (admirativa) a las cosas del mundo no ha de llevar al monje a pensar que ha renunciado a cosas grandes... La paternal advertencia de Antonio a sus monjes descansa sobre una relación lógica cuya expresión verbal es la secuencia

Los monjes han de saber dirigir correctamente su pensamiento para no sacar una consecuencia errada; y para ello les da él mismo el criterio (la pequeñez de la tierrra frente al firmamento entero).

286 Hay un caso en el que hallamos expresada la secuencia no-resultativo -- resultativo con lexemas procedentes (los dos) del campo visual A:

βλέποντες 4ΕS 15 (657 Β<sup>14</sup>) τοιαύτης δὲ οὖσης τῆς ἔκκλησιαστικῆς πίστεως, ὅταν τινὲς εἰς τὰ ἄνθρώπινα βλέποντες ἴδωσι τὸν κύριον διψῶντα ἢ κοπιῶντα ἢ πάσχοντα, κὰι μόνον φλυαρήσωσιν ὡς κατὰ ἄνθρώπου τοῦ σωτῆρος, ἄμαρτάνουσι μὲν μεγάλως, δύνανται δὲ δίμως, ταχέως μεταγινώσκοντες, λαμβάνειν συγγνώμην, ...

En este texto, tanto βλέπω como ὅράω presentan un sentido transferido al ámbito intelectual, y constituyen una secuencia,

ello nos permite suponer una secuencia en el campo A del tipo  $\beta\lambda \acute{\epsilon}\pi\omega_{A2}$  --  $\delta\rho\acute{\alpha}\omega_{A3}$ ; esta secuencia no la hemos hallado expresada tal cual en Atanasio, pero la existencia de esta relación en el campo de transferencia B nos ofrece un indicio claro de su existencia también en el campo A, aunque quizá no sea ya operativa.

287 El carácter /restrictivo-exclusivo/ de βλέπω<sub>B2</sub>, que hemos enunciado entre sus notas definitorias, ya lo hemos visto actuar en algunos de los textos que acabamos de citar; así, por ejemplo, en βλέποντες 4ES 15 (657  $B^{14}$ ): el hecho de atender (exclusivamente) a los rasgos humanos de Cristo conduce al error sobre su esencia global (αμαρτανουσι μεγάλως). También en βλέποντες VA 17 (868 C) veíamos que la atención exclusiva al mundo podía oscurecer en la mente del monje su pequeñez real; y en βλέπει EMC 29 (41 B) se nos decía que, gracias a la recitación musical del salmo, el alma atiende exclusivamente a su sentido en Cristo, como nos lo revela su olvido de los padecimientos (ἐπιλανθάνεται τῶν παθῶν). Esta exclusividad, sin embargo, la descubrimos léxicamente expresada (μόνην) en el texto siguiente, de las Expositiones in Psalmos:

**ἔβλεπον [3<sup>a</sup> pl] EPS 68 D** Οὖκ ἐστι σωτηρία αὖτῷ ἐν θεῷ αὖτοῦ [Sal 3.3b] Ο θεός, φησιν, αὖτοῦ οὖ σώσει αὖτόν · εἶς γὰρ μόνην τὴν ἅμαρτίαν **ἐβλεπον** ἡν ἐπεποιήκει, ἀγνοοῦντες αὖτοῦ τὴν μετάνοιαν.

Y, como con frecuencia ocurre debido a esta exclusividad de la mirada intelectivovisual, se desemboca en el error, consecuencia del desconocimiento (ἀγνοοῦντες) de otros datos también reales (como sólo miraban al pecado, desconocían su arrepentimiento).

288 Puede suceder que la *mirada* (intelectual) a un objeto cualquiera suscite en el sujeto el deseo de *imitación*; así sucede en el texto siguiente:

βλέπων 3CA 20 (365 B) ἐπειδὴ γὰρ ταῦτα μὲν μένει, καὶ οὖποτε μεταβάλλεται, ὁ δὲ τῶν ἀνθρώπων τρόπος εὖμετάβλητος τυγχάνει · δύναται [δ ἀνθρωπος], πρὸς τὸ ἀμετάβλητον τῷ φύσει βλέπων, τὰ μὲν φαῦλα φεύγειν, ἐν δὲ τοῖς βελτίστοις ἑαυτὸν ἀνατυποῦν.

La secuencia

refleja la consideración de un objeto que representa para el sujeto un bien sumamente apetecible (concretamente la *inmutabilidad* del ser divino); pero es una atención tan intensa, que en cierto modo reproduce en el sujeto esa misma inmutabilidad que considera, llevándole a *configurarse* siempre con las realidades más perfectas. La idea de *imitación* aparece clara.

289 En este lexema es relativamente frecuente la *prosopopeya*, cuando hace referencia a un sujeto inanimado; el ejemplo más claro es el siguiente, de la 3ª *Oratio contra Arianos*, en el que el sujeto de  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{B2}$  es *el sol* (objeto de frecuentes prosopopeyas por parte de Atanasio):

βλέπων 3CA 8 (338 A4) καὶ ώσπερ αν εἰ τις ἡμερας οὐσης καὶ ἡλίου φαίνοντος ζωγραφοίη ξύλον ἄπλῶς, οὐδὲ καν φαντασίαν ἔχον φωτός, καὶ λέγοι τὴν εἰκόνα ταύτην αἰτίαν εἶναι τοῦ φωτός · ὁ δὲ ἡλιος τοῦτο βλέπων εἰ λέγοι · 'ἔγὼ μόνος εἰμὶ τὸ φῶς τῆς ἡμέρας, καὶ οὐκ ἔστιν ἄλλο φῶς τῆς ἡμέρας πλὴν ἐμοῦ' · οὐ πρὸς τὸ ἕαυτοῦ ἀπαύγασμα βλέπων ταῦτα λέγει, ἀλλὰ πρὸς τὴν πλάνην διὰ τὴν εἰκόνα τοῦ ξύλου καὶ ἀνομοιότητα τῆς ματαίας φαντασίας · οὕτως ...

En un amplio contexto de personificación, en el que el sol sale en defensa de sus "privilegios" como única fuente de la luz ante la aberración literariamente fingida por Atanasio, encontramos este empleo de  $\beta\lambda \dot{\epsilon}\pi\omega_{B2}$ , que produce en su sujeto otra acción típicamente humana como es el habla, según nos muestra la secuencia

manifestadora de un hecho evidente (al hablar le precede y acompaña siempre la actividad mental).

290 El sujeto personificado de βλέπω<sub>B2</sub> puede ser, incluso, un sustantivo abstracto; así sucede en el fragmento siguiente (también de la 3ª *Oratio contra Arianos*), en el que βλέπουσαν concierta con ερώτησιν:

βλέπουσαν 3CA 63 (456 A) Εἰπάτωσαν δὲ πάλιν ἡμῖν καὶ τοῦτο (πρὸς γὰρ τὴν ἀναισχυντίαν αὐτῶν ἐρώτησιν αὐτοῖς ἔπαγαγεῖν ἔτι βούλομαι, τολμηρότεραν μέν, βλέπουσαν δὲ ὅμως εἰς εὐσέβειαν · ἱλάσθητι, δέσποτα) · ...

Pero en este texto, más que una personificación de la *pregunta*, tenemos una abstracción total del contenido visual de  $\beta\lambda\acute{\epsilon}\pi\omega_{B2}$ , con actualización exclusiva de su intencionalidad.

Es lo mismo que sucede cuando presenta otro sujeto abstracto,  $\tilde{\eta}$  διάνοια (no en tanto que facultad intelectiva del hombre, sino en cuanto sentido, significado de las palabras):

βλέπουσαν 2CA 1 (149 A) τὰ τοιαῦτα γὰρ πάντα ρητὰ τὴν αὖτὴν ἔχει δύναμιν κὰι διάνοιαν βλέπουσαν εἰς εὖσέβειαν, κὰι δεικνύουσαν τὴν θεότητα τοῦ λόγου, κὰι τὰ ἄνθρωπίνως λεγόμενα περι αὐτοῦ, διὰ τὸ γεγενῆσθαι αὐτὸν κὰι υἱὸν ἀνθρώπου.

βλέπουσαν ΕΕρ 5.1.12 Ταῦτα ἦν ἐν τοῖς ὅπομνήμασιν διαφόρως μὲν εἰρημένα, μίαν δὲ τήν διάνοιαν καὶ τὴν αὖτὴν ἔχοντα, πρὸς ἀσέβειαν βλέπουσαν.

De nuevo, hay abstracción total de toda referencia a la visión (sensible o intelectual), actualizando preferentemente el rasgo de la *intencionalidad* (podríamos traducir ambos participios como 'dirigida').

291 A modo de síntesis : las oposiciones significativas y las relaciones clasemáticas que presenta  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega_{B2}$  en Atanasio, y que ponen de manifiesto sus principales características, son las siguientes:

## VI.1.2.A.11 'OPA $\Omega_{B2}$ ' considerar' (39x)

292 La condición archilexemática de δράω en el campo de la visión lo capacita, según vamos viendo, para gran variedad de usos diversos: así sucedía en el campo visual

originario, y así sucede también con los empleos actuantes dentro del campo intelectivo-visual. En esta dimensión concreta que estamos estudiando (la dimensión intencional del campo intelectivo-visual), las ocurrencias de οραω aparecen bien caracterizadas, según nuestro análisis inmediato mostrará; marcadas en su mayoría morfológicamente, se reducen (con pocas excepciones³6) a formas con modalidad impresiva³7. Este solo dato nos permite concluír, ya a priori, que en Atanasio οραω no es un lexema propiamente intencional; sólo actúa como tal (las excepciones son muy pocas) cuando le viene impuesto por la modalidad impresiva empleada por el hablante. El régimen sintáctico que lo acompaña es el normal en este contexto³8.

293 Vamos a examinar, en primer lugar, esas apariciones de  $\delta \rho \dot{\alpha} \omega_{B2}$  que no están teñidas de modalidad impresiva (de frecuencia ínfima, en comparación con el total de ocurrencias de  $\delta \rho \dot{\alpha} \omega$ ); en ellas comprobaremos más palpablemente el carácter archilexemático de nuestro lexema:

δρωντες DS 46.3.23 το ἀγέννητον εἰ καὶ μὴ παρὰ τῶν γραφῶν τοῦτο μεμαθήκαμεν (οὐδαμοῦ γὰρ ἀγέννητον τὸν θεὸν εἰρήκασιν αἱ γραφαί), ὅμως ἔπειδὴ καὶ πολλοὶ τῶν δοκούντων ἔμνημόνευσαν τοῦ ὁνόματος, φιλοπευστήσαντες ἔγνωμεν ὅτι καὶ τοῦτο τὸ ὄνομα διάφορα ἔχει τὰ σημαινόμενα. καὶ οἱ μὲν τὸ ὄν μέν, μήτε δὲ γεννηθὲν μήτε ὅλως ἔχον τὸν αἰτιον λέγουσιν 'ἀγέννητον', οἱ δὲ τὸ ἀκτιστον. ὥσπερ οδν τούτων οὕτω σημαινομένων, εἰ μέν τις ἀποβλέπων εἰς τὸ πρότερον σημαινόμενον τὸ 'μὴ ἔχον τὸν αἰτιον' ἔλεγε μὴ εἶναι ἀγέννητον τὸν υἱόν, οὐκ ἀν κατήγορει βλέπων ἔτερον βλέποντα εἰς τὸ μὴ εἶναι ποίημα μηδὲ κτίσμα, ἀλλ' αίδιον γέννημα καὶ λέγοντα ἀγέννητον τὸν υἱόν · ἀμφότεροι γὰρ πρὸς τὸν ίδιον σκοπὸν δρῶντες καλῶς εἰρήκασιν · οὕτως ...

<sup>36</sup> Pres. indic. (1x), partic. pres. (2x), inf. aor. (4x).

<sup>1</sup>ª pers. del aor. subj. (11x), imperat. pres. (18x), imperat. aor. (3x).

<sup>38</sup> πρός + Ac : 3x; Ac : 12x; completiva interrog. ind. : 14x; completiva de conj. :7x; <math>περί + Gen : 1x; absoluto : 2x.

lexema más caracterizado semánticamente (que en este caso son dos, también relacionados entre sí mediante una oposición privativa: αποβλέπω $_{B2}$  y σκοπέω $_{B2}$ ). Podemos, por tanto, establecer otra "ecuación semántica" semejante a aquella que enunciábamos para σκοπέω $_{B2}$  respecto de αποβλέπω $_{B2}$ :

$$σκοπέωB2 = οράωB2 + σκοπός$$

El texto siguiente, que no es propiamente de Atanasio, nos muestra este mismo hecho manifestado en una relación lexemática concreta:

δρώντες ΑΑ 25.4.14 [ep.Iulii] ἦλθον γάρ, εἰ ἐθάρρουν, οὐ πρὸς τὸ διάστημα τῆς ὁδοῦ σκοποῦντες οὐδὲ πρὸς τὴν προθεσμίαν ὅρῶντες, ἀλλ' ἐπὶ τοῖς δικαίοις κὰι τοῖς εὐλόγοις παρρησιαζόμενοι. ἀλλ' ἰσως διὰ τὸν καιρὸν οὐκ ἀπήντησαν. τοῦτο γὰρ γράφοντες πάλιν ἐδηλώσατε, ὡς ἀρα ἐδει ἡμᾶς σκοπήσαντας 'τὸν ἐπὶ τῆς Εφας καιρόν' μὴ προτρέψασθαι ὑμᾶς ἀπαντῆσαι. εἰ μὲν οὖν διὰ τὸ τοιοῦτον εἶναι τὸν καιρὸν οὖκ ἀπηντήσατε, ὡς φατε, ἔδει προτέρους ὑμᾶς τὸν καιρὸν τοῦτον σκοπήσαντας μὴ αἰτίους σχίσματος μηδὲ ὅλολυγῆς καὶ θρήνων ἐν ταῖς ἐκκλησίαις γενέσθαι.

No creemos que hagan falta una gran explicación: a partir de estas palabras del obispo de Roma podemos formular una *oposición privativa* que responde perfectamente al habla atanasiana, según hemos podido comprobar en varios lugares anteriormente:

294 En las siguientes perícopas, en que  $\delta\rho\alpha\omega_{B2}$  no presenta ya (como en las anteriores) una rección sintáctica de tipo direccional, el carácter *ingresivo* que descubrimos por el contexto en los cuatro infinitivos de aoristo ( $\delta\epsilon \hat{\imath}$ v) nos muestra su no-resultatividad, y nos permite apreciar en ellos un fuerte valor intencional:

**ιδεῖν CG 27.14** ἄξιον οὖν καὶ περὶ τούτων [los que divinizan los astros, el sol, etc] **ιδεῖν** καὶ διερευνῆσαι . πάντως γὰρ καὶ ἔν τούτοις εὑρήσει δ λόγος τὸν ἔλεγχον ἄληθῆ κατ'αὖτῶν.

**Ἰδεῖν CG 27.16** Πρὶν δὲ ἡμας Ἰδεῖν καὶ τῆς ἀποδείξεως ἀρξασθαι, ἀρκεῖ τὴν κτίσιν αὐτὴν κατ'αὐτῶν [τῶν τὸν ἡλιον, τὴν σελήνην καὶ τὸν κόσμον θεοποιοῦντες] μονονουχὶ βοῆσαι, καὶ δεῖξαι τὸν αὐτῆς ποιητὴν καῖ δημιουργόν, τὸν... πατέρα.

**ιδείν DI 36.3.26** τίς οὖν ἐστιν εἰς δν τὰ ἔθνη τὴν ἐλπίδα τίθεται, ἀξιον ἐδεῖν · εἶναι γὰρ δεῖ, ἐπὲι κὰι τὸν προφήτην ἀδύνατον ψεύσασθαι.

**ἴδεῖν 1ES 9 (552 B)** ἤρκει μὲν οδν περὶ πνεύματος ἀνέμων νοεῖν τὸ γεγραμμένον, ώσπερ εἰρηται · ἔπειδὴ δὲ προφασίζεσθε τὴν ἐν τῷ ρἡτῷ περὶ τοῦ Χριστοῦ μνήμην, ἀναγκαῖον **ἴδεῖν** ἀκριβῶς τὸ λεγόμενον, μὴ ἀρα καὶ περὶ τοῦ λεγομένου κτίζεσθαι πνεύματος οἰκειοτέραν εὕρωμεν τὴν διάνοιαν.

En los textos se hace ver la oportunidad (ἀξιον) o la necesidad (ἀναγκαῖον) de comenzar a considerar un tema concreto, que el mismo autor ha propuesto como conveniente dentro de su linea argumental (contra los paganos en Contra Gentes - De Incarnatione, contra los macedonianos en ad Serapionem). En el primero de los textos, en el que ἰδεῖν aparece ampliado por διερευνῆσαι, aparece léxicamente expresada una secuencia que deja bien claro el carácter intencional de nuestro infinitivo, puesto en posición no-resultativa frente a un lexema (εύρισκω, también transferido) netamente puntual-resultativo ('descubrir'):

Y el segundo de los textos confirma esta *no-resultatividad*, al presentar como equivalente del infinitivo la expresión 'τῆς ἀποδείξεως ἀρξασθαι', cuyo carácter *ingresivo* aparece léxicamente expresado (ἀρχομαι).

295 Este carácter ingresivo de que se ha revestido ἰδεῖν en los textos anteriores lo descubrimos, más sólidamente establecido en el habla atanasiana, en el empleo frecuente de ἰδωμεν revestido de modalidad impresiva (es decir, cuando se trata de un subjuntivo exhortativo y no de un modo verbal exigido por alguna conjunción subordinante). Es sencillo reconocer esta modalidad cuando ἰδωμεν va acompañado por otro una partícula exhortativa, una interjección (en ambos casos, un imperativo fosilizado):

ίδωμεν AC 19.1 Δὸς δὲ καὶ τὴν ἄλλην ἴδωμεν διαβολήν...

**Ἰδωμεν SD 4.1.16** ἐπειδὴ δὲ προφάσεις ἔχειν νομίζουσι τῆς εἰς τὸν ἐπίσκοπον διαβολῆς μέρη τινὰ ἐπιστολῆς αὐτοῦ, φέρε καὶ ταύτας ἔδωμεν...

**ἴδωμεν ΙCA 21 (56 A)** Φέρε τοίνυν, **ἴδωμεν** τὰ τοῦ πατρός, ίνα κὰι την εἰκόνα ἐπιγνῶμεν, εἰ αὐτοῦ ἐστιν.

En este último texto reconocemos la secuencia

que, aunque parece incorrectamente formulada a partir de este texto por no guardarse en él la unidad del proceso (en efecto, sus objetos son distintos), creemos que es real

dado que en realidad esos objetos se refieren a un único designado (la naturaleza divina, común al Padre y a su Imagen). La hallamos más claramente expresada en el texto siguiente, en el que el imperativo se ve reforzado por un vocativo:

**ίδετε 1CA 46 (105 C) ίδετε**, ὧ Άρειανοί, καὶ ἐπίγνωτε καν ἐντεῦθεν [Sal 46.7-8] τὴν ἀλήθειαν.

296 Es frecuente, por último, que ίδωμεν vaya acompañado por un adverbio (o adjetivo con valor adverbial) que indica su posición dentro del orden lógico de la argumentación realizada por Atanasio:

**ἴδωμεν 2CA 19 (185 B)** Καὶ πρῶτα γε **ἴδωμεν** απερ ἐπιδεδωκασι κατὰ τὴν ἀρχήν, ἡνίκα ἡ αιρεσις ἐπλάττετο παρ'αὐτῶν, τῷ μακαρίτῃ ᾿Αλεξάνδρῳ · (...) <u>θεασάσθω</u> δὴ ἑκαστος τὸ πανοῦργον καὶ δόλιον τῆς αιρέσεως ταύτης · ...

Esta perícopa aparece tejida sobre una secuencia que podemos expresar como

y que da fe del carácter no-resultativo de este empleo de δράω frente a θεάομαι.

ίδωμεν ICA 18 (49 C) ... · ἔστι γὰρ ἀίδιος ὡς ὁ πατήρ, οὖ καί ἐστι λόγος ἀϊδιος · καὶ γὰρ κὰι τοῦτο πάλιν ἴδωμεν.

**Ἰδωμεν 3CA 2 (324 C) "Ιδωμεν** δὲ καὶ τὰ τοῦ συνηγόρου τῆς αἴρέσεως Ἀστερίου τοῦ σοφιστοῦ · γέγραφε γὰρ καὶ αὖτός · ...

ίδωμεν IES 21 (581 A) τῶν μὲν οὖν ἡητῶν τοῦ τε προφητικοῦ κὰι τοῦ ἀποστολικοῦ χάριν, ὧν τὴν διάνοιαν παραποιοῦντες ἡπάτησαν ἑαυτούς, ἀρκεῖ διὰ τούτων διελέγξαι τὴν ἐκ τῆς ἀμαθίας τῶν τροπικῶν δυσφημίαν · ἰδωμεν δὲ λοιπὸν καὶ αὐτὰ καθ'αδτὰ τὰ ἐν ταῖς θείαις γραφαῖς περὶ τοῦ πνεύματος τοῦ ἁγιου λεγόμενα, καὶ ὡς δόκιμοι τραπεζῖται διακρίνωμεν, εῖ ἰδιόν τι πρὸς τὰ κτίσματα ἔχει τὸ πνεῦμα, ...

En este texto descubrimos otra relación secuencial dentro del campo intelectual:

que resalta de una forma especial el valor intencional de ίδωμεν, ya que de este atento examen de las Escrituras se ha de derivar un discernimiento de la verdad tan cuidadoso como es el recuento de unos banqueros competentes (ὧς δόκιμοι τραπεζῖται).

**Ἰδωμεν 1ΕS 28 (593 C) Ἰδωμεν** δὲ δίμως καὶ πρὸς τούτοις καὶ αὐτὴν τὴν ἐξ ἀρχῆς παράδοσιν καὶ διδασκαλίαν καὶ πίστιν τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας, ἡν ὁ μὲν κύριος ἐδωκεν, οἱ δὲ ἀπόστολοι ἐκήρυξαν, καὶ οἱ πατέρες ἐφύλαξαν.

**ἴδωμεν DS 51.4.5** ταθτα εἰ κὰι Ἑλλήνων εἰσὶν ἕρμηνεῖαι καὶ οὐκ ἀναγκαῖα ἡμῖν τὰ παρ'ἐκείνων, ἀλλ' ἴδωμεν τὰ εἰρημείνα ...

296b El texto siguiente está construido sobre otra relación secuencial,

en la que el término resultativo lo constituye el archilexema de la percepción sensorial  $(\vec{\alpha} i \sigma \theta \alpha' v o \mu \alpha i)$  transferido también al ámbito intelectual:

**ἴδωμεν 3CA 39 (408 B)** εν ἢ γὰρ [σαρκὶ] ἢν λέγων, ταύτης ἦν καὶ τὰ διδόμενα χαρίσματα δι'αὐτοῦ [τοῦ λόγου] παρὰ τοῦ πατρός. τίνα δὲ ἦν ὰ ἡτεῖτο **ἴδωμεν**, καὶ τίνα ἦν ὅλως ἃ ἔλεγεν εἰληφέναι, ἱνα κὰν οὕτως αἶθέσθαι δυνηθῶσιν ἐκεῖνοι [οἱ αἷρετικοί].

Aunque no se guarda formalmente la unidad del proceso (los sujetos de ίδωμεν y de δυνηθώσιν son distintos), en realidad sí que refleja un solo proceso, ya que dentro del sujeto plural de ίδωμεν se encuentran los lectores de esta obra, que está dirigida (al menos formalmente) a los arrianos. La expresión completa del proceso podría ser ... ίδωμεν, ίνα καν ούτως [ίδωσιν και] αὶ θέσθαι δυνηθώσιν...

297 Pero el "grueso" de las ocurrencias de  $\delta\rho\alpha\omega_{B2}$  tiene lugar en su forma de imperativo, de presente ( $\delta\rho\alpha$  [ $\delta\rho\alpha\tau\epsilon$ ,  $\delta\rho\alpha\tau\omega$ ]) o de aoristo ( $\delta\epsilon$  [ $\delta\epsilon\tau\epsilon$ ]); este empleo lo hallamos en una veintena de ocasiones. Presenta una gran semejanza con el empleo equivalente de  $\sigma\kappa\sigma\epsilon\omega$ , de modo que no pocas de las observaciones allí realizadas (VI.1.2.A.4) son válidas para los textos que ahora examinamos. Ya hemos señalado más arriba que  $\delta\rho\alpha\omega_{B2}$  es archilexema del campo, también por tanto de  $\sigma\kappa\sigma\epsilon\omega_{B2}$ ; es en este marco en el que tenemos que situar el fenómeno de este empleo intencional de  $\delta\rho\alpha\omega$ .

Como sucedía con σκοπέω, el régimen de completiva<sup>39</sup> es mayoritario respecto del régimen de Ac o el empleo absoluto<sup>40</sup>. Su función es generalmente la misma: un

Interrogat. indir. : 11x (πῶς, 8x; ὅσος, 2x; π΄ς, 1x); completiva de ὅτι : 1x; de ὡς : 2x; de εἶι: 1x; de μή : 2x; de ὅτως : 1x.

<sup>40</sup> Ac :2x; absoluto : 2x.

recurso retórico para resaltar un aspecto de la argumentación que le interesa especialmente al autor<sup>41</sup>:

όρα 1ES 6 (545 B) όρα δὲ πῶς καὶ Γαλάταις ἐπιστέλλει [δ Παῦλος] λέγων τίνα ἡ εὐλογία τοῦ Ἀβραὰμ γενηται ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ... [Ga 3.14].

όρα SD 14.4.29 φασκόντων τοίνυν ἔκείνων φρονεῖν τὸν Διονύσιον 'οὖκ ἀεὶ ἦν ὁ θεὸς πατήρ, οὖκ ἀεὶ ἦν ὁ υἱός, ἀλλ' ὁ μὲν θεὸς ἦν χωρὶς τοῦ λόγου, αὖτὸς δὲ ὁ υἱὸς οὖκ ἦν πρὶν γεννηθῆ ἀλλ' ἦν ποτε ὅτε οὖκ ἦν, οὖ γὰρ ἀἱδιός ἐστιν, ἀλλ' ὕστερον ἐπιγέγονεν', ὅρα πῶς ἀποκρίνεται.

όρα SD 23.1.4 Επειδή δὲ ... τοιαθτα λέγων [δ "Αρειος] αὐχεῖ παρὰ τοῖς ἀγνοοθσιν ὡς καὶ ἐν τούτοις ἔχων ὅμόδοξον τὸν Διονύσιον, ὅρα καὶ τὴν περὶ τούτων πίστιν τοθ Διονυσίου καὶ πῶς μάχεται τοῖς τοιαύταις "Αρείου κακονοίαις.

**297b** Sin embargo, hay una diferencia de este empleo de δράω<sub>B2</sub> respecto de σκοπέω<sub>B2</sub>, y es la frecuencia del imperativo de δράω en obras no polémicas, de carácter exegético, como son las *Expositiones in Psalmos* y *In Jn 12.27* <sup>42</sup>; en estos casos, el interés de Atanasio es poner de relieve algún aspecto del texto bíblico comentado:

όρα EPS 68 Α Κύριος εἶπεν πρός με · Υἱός μου εἶ σύ, εγὼ σήμερον γεγέννηκά σε [Sal 2.7b-c] 'Όρα πῶς τὴν κατὰ σάρκα γεννησιν οἰκειοῦται ὁ πατὴρ τοῦ μονογενοῦς τοῦ Χριστοῦ.

Migne traduce 'Et Gabriel quidem ex nomine Mariam appellat, ...'. De hecho, la interjección ιδού procede de aquí; nosotros no la hemos incluido en nuestro análisis, ya que su empleo fosilizado no presenta interés para nuestro estudio.

De hecho, el imperativo de aoristo (ίδε) puede funcionar como una simple interjección con esta misma función retórica, como en el texto siguiente de la *Epistula ad Marcellinum*:

ίδε ΕΜC 6 (16 C) ἄκουσον, θύγατερ, καὶ ἴδε, καὶ κλῖνον τὸ οὖς σου... [Sal 44.11] τοῦτο γὰρ πάλιν ὅμοιόν ἔστι τοῦ λεγομένου παρὰ τοῦ Γαβριήλ · χαῖρε, κεχαριτωμένη, ὁ κύριος μετὰ σοῦ. καὶ γὰρ εἰρηκὼς αὐτὸν Χριστὸν εὐθὺς καὶ τὴν ἄνθρωπίνην γένεσιν ἔκ τῆς παρθένου ἐδήλωσε, λέγων · ἄκουσον, θύγατερ. ἴδε ὁ μὲν Γαβριὴλ ἔξ ὀνόματος καλεῖ Μαρίαν, ξένος ὢν αὐτῆς κατὰ τὴν γένεσιν · ὁ δὲ Δαβιδ ἔκ τοῦ σπέρματος αὐτοῦ τυγχάνουσαν αὐτὴν εἰκότως θυγατέρα προσφωνεῖ ταύτην.

Quizá en esta preferencia haya que descubrir una influencia del habla bíblica, en la que se da una "grande frequenza dell'imperativo [de  $\delta \rho \dot{\alpha} \omega$ ], nel significato di *fare attenzione, stare attenti*, per introdurre un ammonimento, una minaccia, ecc. (con frasi negative: *guardarsi*) oppure come interiezione nel parlare concinato o vivace; in questi casi  $\delta \dot{\rho} \alpha$  e  $\delta \dot{\omega} \dot{\omega}$  corrispondono a  $\dot{\eta}$  inneh o a  $r^e \dot{e} h$  ( $r^e \dot{\omega}$ ); spesso si è vicini al senso di *conoscere...*" (MICHAELIS 1954, 914-915).

όρα EPS 105 A [Sal 15] δρα γοῦν ὅπως γέγονεν ἡ φύσις ἡμῶν εὐδόκιμος ἐν Χριστῷ.

δρα EPS 300 D Αἱ πορεῖαι τοῦ θεοῦ μου, τοῦ βασιλέως μου τοῦ ἐν τῷ ἄγίῳ [Sal 67.25b] "Όρα, ὧς σαφῶς τοῦτον τὸν τὰς πορείας πεποιημένον καὶ θεὸν εἶναί φησι, καὶ βασιλέα ε̊αυτοῦ.

ορα EPS 337 Β Καὶ λαὸς ἄφρων παρώξυνε τὸ ὄνομά σου [Sal 73.18b] "Όρα πάλιν ἕτερον οἰκτιρμοῦ τρόπον, διὰ τὸ τοὺς ἔχθροὺς παροξύναι τὸ ὄνομα αὖτοῦ.

δόρα EPS 381 Α <sup>2</sup> Εθεντό με βδέλυγμα ξαυτοῖς [Sal 87.9b] <sup>2</sup> Όρα πῶς κὰι μέχρι νῦν Ἰουδαῖοι τὸ Χριστοῦ ὄνομα βδελύσσονται.

ίδε EPSV 352 [Sal 118.112] "Ιδε τοῦ κατορθοῦντος τὰς εντολὰς πόσαι αι ἀμοιβαί.

όρα HJn 1244 Α όρα δή, τοῦ κινήματος τοῦ σαρκικοῦ γενομένου, τί φησι · ... [Jn 12.27-28]

**297**c Otra diferencia (no tanto de contenido semántico, cuanto de preferencias concretas) entre  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{B2}$  y  $\sigma\kappa\sigma\pi\dot{\epsilon}\omega_{B2}$  la descubrimos en el menor empleo del primer lexema con la conjunción μη; teñido, por tanto, de *solicitud* :

όρα 3CA 34 (397 B) '... · ἐγὼ δὲ [ἡ σαρξ τοῦ λόγου] γέγονα τούτων ἐλεύθερα, οὖκ ἀφιεμένη δουλεύειν ἔτι τούτοις διὰ τὸν ἐλευθερώσαντά με κύριον ἀπὸ τούτων. ἐι γὰρ ἐγκαλεῖς ὅτι τῆς κατὰ φύσιν ἀπηλλαγὴν φθορᾶς, ὅρα μὴ ἐγκαλέσης, ὅτι ὁ τοῦ θεοῦ λόγος τὴν ἐμὴν τῆς δουλείας ἔλαβε μορφήν'.

δρᾶτε [imp.] ΑΑ 81.2.12 [ep.Dion.] δρᾶτε τοίνυν, μη εγκλήματι υποπέση τὰ γινόμενα ...

όρα CG 6.29 αλλ' εὰν τοῦτο λέγουσιν, ὅρα εἰς ὁσην ἀσέβειαν εκπίπτουσιν [los marcionitas].

όρα CG 22.20 καὶ ὅλως ει σωματοειδὲς τὸ θεῖον ὑπολαμβάνουσι, τόστε καὶ γαστέρα καὶ χεῖρας... αὖτῷ καὶ ἀναπλάττειν, δρα εἰς ὅσην ἀσέβειαν καὶ ἀθεότητα καταπέπτωκε τούτων ὁ νοῦς...

299 El valor intelectivo-visual de  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{B2}$  puede verse abstraído para poner de relieve exclusivamente su valor intencional; así lo descubrimos, por ejemplo, en el texto siguiente, en el que su sujeto ( $\tilde{\eta}$   $\epsilon\pi\iota\sigma\tauo\lambda\dot{\eta}$ ) aparece personificado:

δρ $\hat{\mathbf{q}}$  AA 4.1.20 [ep.syn.Alex.] πῶσα γὰρ αὐτῶν [τῶν ᾿Αθανασίου κατηγόρων] ἡ [πρὸς τοὺς βασιλέας] ἐπιστολὴ οὐδὲν ἄλλο ἡ πρὸς θάνατον  $\hat{\mathbf{o}}$ ρ $\hat{\mathbf{q}}$ , καὶ φονεύειν ἐπιχειροῦσιν, ἐὰν συγχωρῶνται, καὶ ποιεῖν ἔξορίστους<sup>43</sup>.

300 En resumen : ὅράω<sub>B2</sub> funciona en general como archilexema respecto de σκοπέω<sub>B2</sub>, y especialmente en uno de los empleos más frecuentes de este último lexema (el *imperativo retórico*) en que el total de ocurrencias es numéricamente equilibrado; con sus mismos rasgos semánticos fundamentales, hallamos una ligera diferencia en cuanto a la distribución por obras de ambos verbos: en las obras polémico-dogmáticas prevalece σκοπέω<sub>B2</sub>, mientras que en un contexto exegético la preferencia es por οράω<sub>B2</sub>. Los dos lexemas, empero, se emplean en las dos clases de obras. Por otro lado es más frecuente la completiva de μή (solicitud) con σκοπέω<sub>B2</sub> que con οράω<sub>B2</sub>. Las notas definitorias de ὁράω<sub>B2</sub> son, por tanto, /intencionalidad/ /finalidad/; contextualmente puede adquirir el rasgo de la /solicitud/. Las oposiciones significativas y relaciones clasemáticas fundamentales son las siguientes:

| σκοπέω <sub>Β2</sub> +   ὅράω <sub>Β2</sub> –                                              | ορωντες ΑΑ 25.4.14 [ep.lulii], ορώντες DS 46.3.23                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| οράω <sub>B2</sub> ἐπιγινώσκω<br>οράω <sub>B2</sub> διακρίνω<br>οράω <sub>B2</sub> ευρίσκω | ίδωμεν ICA 21 (56 A), ίδετε ICA 46 (105 C)<br>ίδωμεν IES 21 (581 A)<br>ίδεῖν CG 27.14 |
| οράω <sub>B2</sub> θεάομαι <sub>B3</sub><br>οράω <sub>B2</sub> αἰσθάνομαι <sub>B3</sub>    | 1δωμεν 2CA 19 (185 B) 1δωμεν 3CA 39 (408 B)                                           |

## VI.1.2.A.12 $\Theta EAOMAI(-\Omega)_{B2}$ 'atender con fruición' (4x)

301 Aunque ya hemos visto en el campo A que  $\theta \epsilon \alpha o \mu \alpha i$  es un lexema resultativo, se dan casos en que se ve revestido de intencionalidad debido a su modalidad impresiva, derivada del modo imperativo. Así sucede en los casos siguientes:

Aunque se trate de una carta sinodal (sínodo de Alejandría de 338), recordamos que, según ORLANDI 1975 (p.56), probablemente la haya escrito Atanasio en persona.

θεασάσθωσαν ICA 59 (136 B) θεασάσθωσαν γοῦν [οἱ Ἀρειανοὶ] τὴν διὰ τοῦ υἱοῦ χάριν, καὶ ἐπιγνώτωσαν καὶ ἐκ τῶν ἐργων μαρτυρούμενον αὐτόν, ὅτι τῶν μὲν γενητῶν ἄλλος ἐστί, μόνος δὲ αὐτὸς υἱὸς ἄληθινῶς ἔν τῷ πατρί, καὶ ὁ πατὴρ ἐν αὐτῷ.

En estos dos textos las ocurrencias de θεάομαι<sub>B2</sub> nos presentan las mismas características que las que hemos visto anteriormente de σκοπέω<sub>B2</sub> y δράω<sub>B2</sub>; solamente el segundo de ellos nos permite descubrir lejanamente el matiz *fruitivo* que caracteriza a éste lexema en el campo visual originario. Se presentan por tanto como posibles variantes expresivas de  $\delta \rho \dot{\alpha} \omega_{B2}$  o, sobre todo, de σκοπέω<sub>B2</sub> (ya que ambos textos pertenecen a obras polémico-dogmáticas).

302 En la dilogía Contra Gentes - De Incarnatione hallamos en dos ocasiones el imperativo singular  $\theta \epsilon \alpha^{44}$ :

θέα [imperat.sg.] CG 28.21 Θέα γὰρ εἰς δότην ἀσέβειαν κατὰ τοῦ θείου ταῦτα λεγοντες ἐξηγοῦνται<sup>45</sup>.

**θέα** [imperat.sg] DI 21.4.22 **θέα** δὴ πάλιν εἰ μὴ ἡ τοιαύτη ἀντίθεσίς εστιν ἀνθρωπίνη<sup>46</sup>.

En su completo estudio acerca de θεάομαι y θεάω, Massa Positano 1955 hace un detallado análisis de la aparición del verbo en forma activa, tardía en griego. Su conclusión respecto de este punto apunta a un fenómeno producido por analogía morfológica: "dal passivo εθεάθην, sorto nel I secolo d.C. proprio in quanto l'aoristo è l'unico tempo in cui il passivo se diferenzia formalmente dal medio, è stato formato poco dopo un passivo presente e da questo un attivo θεάω, che ha avuto un'esistenza stentata e misera, ma tuttavia innegabile, dal III al XVI secolo, e posteriormente è anch'esso scomparso; l'unica forma che abbia avuto un uso relativamente frequente è stata quella dell'imperativo θέα, che dal III secolo ha sostituito completamente l'imperativo deponente θεῶ" (p.356).

En cuanto a la causa concreta de la total sustitución de  $\theta \epsilon \vec{\omega}$  por  $\theta \epsilon \alpha$ , Massa Positano 1955 apunta a razones de tipo rítmico: "...a mio avviso, la forma  $\theta \epsilon \alpha$ , che risulta un'ultima vece attestata nel XVI secolo, soppiantò  $\theta \epsilon \vec{\omega}$  per la tendenza bizantina alla baritonesi" (p.355). ¿No se podría pensar, como posible concausa de este fenómeno morfológico, lo extraño que con el tiempo se iría haciendo para la conciencia lingüística de un grecoparlante el imperativo presente de un verbo de tema en  $-\alpha$ - acabado en  $-\vec{\omega}$  ( $<-\alpha-\omega$ -00  $<*-\alpha-\omega$ 0)? Creemos que sí. Pero sea cual sea el motivo, lo cierto es que constituye un fenómeno irreversible contra el que en vano intentaron luchar los gramáticos. Massa Positano 1955, 354, reproduce unas palabras de Nicéforo Grégora, que en el s.XVI comentó el de insomn. de Sinesio:  $\theta \epsilon \alpha$  δή  $\cdot$  δρα. γράφεται  $\theta \epsilon \omega$ , δ καὶ κρείττον τοῦ  $\theta \epsilon \alpha$ , ταὖτοσήμαντον δύ. En ellas queda también de manifiesto el carácter archilexemático de ὁράω<sub>B2</sub> frente a  $\theta \epsilon \dot{\alpha} \omega_{B2}$ , lexema éste que es intercambiable por aquel.

Massa Positano 1955 cita (p.353) este texto del Contra Gentes.

No nos es posible descubrir diferencia alguna entre este empleo de  $\theta \epsilon \acute{\alpha} \omega_{B2}$  y los imperativos  $\acute{o}\rho \alpha$  y  $\sigma \kappa \acute{o}\pi \epsilon \iota$ , ya examinados *supra*; nos inclinamos a pensar en meras *uariationes* de orden literario<sup>47</sup>.

303 En resumen :  $\theta \epsilon \acute{\alpha} o \mu \alpha i (-\omega)_{B2}$  presenta un empleo poco representativo en Atanasio, en el cual (como ya hemos visto anteriormente, y veremos más adelante)  $\theta \epsilon \acute{\alpha} o \mu \alpha i$  es ordinariamente un lexema resultativo. Sólo se reviste de intencionalidad cuando así se lo impone la modalidad impresiva; y además es muy probable que algunos de estos casos (el imperat.  $\theta \acute{\epsilon} \alpha$ ) se expliquen por la influencia del habla de otro autor (Eusebio de Cesarea) sobre el habla atanasiana<sup>48</sup>.

<sup>46</sup> Un detalle que no podemos pasar por alto: según Massa Positano 1955, 352, θέα aparece por vez primera en Eusebio de Cesarea. Las tres citas que reproduce la autora del artículo guardan gran semejanza con estas ocurrencias atanasianas; así, praep. ev. IV 13: θέα δὲ λοιπὸν ὁποῖα περὶ τοῦ ζωοθυτεῖν ὁ πρότερος ἱστορεῖ συγγραφεύς; VI 6, 3: θέα εἰς οἷον κακῶν δογμάτων ὁλεθρον τοὺς αὖτῷ πειθομένους καταβέβληκεν; XI 10, 15: θέα δὲ πρὸς τούτοις εἰ μὴ κτλ. Atanasio sólo emplea el imperativo θέα en su dilogía CG / DI (en la que también usa, como ya hemos visto, los imperativos ὁρα [2x, en CG] y σκόπει [1x, en DI]); en todas sus obras restantes, θέα está ausente. En nuestra opinión, podemos ver en este dato un indicio de la influencia ejercida (también en el orden lexemático) por Eusebio en Atanasio (cf Rondeau 1968a).

Así nos invitan a pensar ciertas glosas semánticas reproducidas por Massa Positano
 1955, 353; por ejemplo, Hesiquio: θέα · σκόπει, θεώρει, ὅρα. También Cirilo: θέα γάρ · σκόπει.

ALBERTE GONZÁLEZ 1974 (213) señala -acertadamente- la utilidad del campo semántico

### VI.1.2.B ACTIVIDAD INTELECTIVO-VISUAL INTENCIONAL NO-FINAL

304 Entre los lexemas visuales transferidos al campo intelectual que realizan el clasema de la dinamicidad de forma no-resultativa, hay algunos que no presentan una referencia interna a la finalidad a la que tiende esa actividad visual, como hemos visto que les sucedía a los que hemos estudiado anteriormente dentro de esta dimensión. Sin llegar a expresar una noción resultativa (aunque a veces se encuentren muy cerca, de modo que en ocasiones parece darse incluso una neutralización de la oposición noresultativo / resultativo), estos lexemas designan una actividad intelectivo-visual intencional que se centra más en el proceso mismo que en el fin hacia el que tiende.

Son tres (reductibles a dos) los lexemas visuales que hallamos transferidos a esta "parcela" no-final de la dimensión intencional del campo intelectual: θεωρέω y  $(\delta\iota\alpha)$ σκέπτομαι. Estos dos últimos (simple y compuesto), que no son empleados por Atanasio en su acepción sensible, forman un núcleo significativo importante; pero el lexema fundamental es θεωρέω, como resultará evidente tanto por la frecuencia de sus ocurrencias como por lo específico de su contenido semántico.

## VI.1.2.B.1 $\Theta E \Omega P E \Omega_{B2}$ 'considerar' (74x)

305 Presenta siempre un *régimen sintáctico* transitivo, con empleo casi exclusivo de la voz activa<sup>1</sup>. En cuanto a la *morfología*, es de señalar que sólo presenta los temas de *infectum* y de *aoristo*; por lo demás se aprecia un relativo equilibrio entre formas personales y no-personales, aunque con superioridad de éstas<sup>2</sup> (en proporción semejante a las de  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon \omega_{A2}$ , cf. ibid.).

306 La inclusión de θεωρέω en el campo B, que en la mayoría de los casos es exigida por el contexto, viene avalada por relaciones lexemáticas con lexemas propiamente intelectuales como εντυγχάνω, αναγινώσκω, ερωτάω, εξετάζω, συνοράω y λογίζομαι; nos irán saliendo a lo largo de nuestro análisis. Por otro lado, textos como el siguiente no dejan lugar a duda:

θεωρεῖν DI 17.3.16 ψυχῆς μὲν οὖν ἐργον ἐστὶ θεωρεῖν μὲν κὰι τὰ ἔξω τοῦ ἰδίου σώματος τοῖς λογισμοῖς, οὐ μὴν κὰι ἔξωθεν τοῦ ἰδίου

Voz activa: 72x (Ac: 46x; completiva de participio: 11x; completiva de infinitivo: 4x; completiva interrogativa indirecta: 3x; completiva de conjunción: 5x [οπ: 3x; ως: 2x]; Abs: 1x). Voz medio-pasiva: 2x.

Formas personales: 29x (pres. ind. 9x, pres. subj. 1x, aor. subj. 5x, impf. ind. 4x, aor. ind. 4x, aor. optat. 2x, pres. imperat. 1x, fut. imperat. 2x, aor. subj. pasivo 1x). Formas no-personales: 45x (inf. pres. 8x, inf. aor. 2x, partic. pres. 20x, partic. aor. 14x, partic. pres. med. 1x).

σώματος ἐνεργεῖν, ἢ τὰ τούτου μακρὰν τῷ παρουσία κινεῖν. οὐδέποτε γοῦν ἀνθρωπος διανοούμενος τὰ μακρὰν ἤδη κὰι ταῦτα κινεῖ καὶ μεταφέρει · οὐδὲ εἰ ἐπὶ τῆς ἰδίας οἰκίας καθέζοιτό τις κὰι λογίζοιτο τὰ ἐν οὐρανῷ, ἤδη κὰι τὸν ἥλιον κινεῖ, κὰι τὸν οὐρανὸν περιστρέφει. ἀλλ' ὁρὰ μὲν αὐτὰ κινούμενα κὰι γεγονότα, οῦ μὴν ώστε ἐργάζεσθαι αὐτὰ δυνατὸς τυγχάνει.

El sujeto de la acción es la ψυχή, y va acompañado por el Dat. instrumental τοῖς λογισμοῖς. Además, según nos permite apreciar el contexto amplio de la ocurrencia,  $θεωρέω_{B2}$  es intercambiable por lexemas como διανοέομαι y λογίζομαι, de indudable carácter intelectual.

Este texto nos permite, por otra parte, aquilatar con mayor precisión el contenido semántico de  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon \omega_{B2}$ ; nos viene indicado por una interesante *relación alterna* que hallamos expresada léxicamente:

# θεωρέω<sub>Β2</sub> Ι ένεργέω.

Esta radical oposición da fe del carácter netamente *intelectual* de θεωρέω<sub>B2</sub> (que constituye, además, la gran mayoría de las ocurrencias totales de θεωρέω). Se mueve en el ámbito del λογισμός, no en el de la κίνησις física³; y su ámbito de actuación incluye la actuación a gran distancia de su objeto, a diferencia de las posibilidades de ενεργέω, limitadas por su carácter físico. Dado que todos los lexemas transferidos a este campo B presentan el rasgo de la *intelectualidad*, nos referiremos a esta personalidad específica de θεωρέω<sub>B2</sub> designándola con el rasgo de la /teoricidad/.

La intencionalidad que caracteriza a θεωρέω $_{B2}$  es por tanto meramente intelectual, no conlleva necesariamente una actividad física; así se deduce de esta oposición entre θεωρέω $_{B3}$  y ἐνεργέω.

307 El carácter /intencional/ de  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon \omega_{B2}$  lo descubrimos en textos como los siguientes:

θεωρεί ΑΑ 72.5.29 πάλιν τε γράμματα προς τον έπαρχον της Αιγύπτου, και στρατιωτική δορυφορία, και τό γε <u>θαυμαστον</u> και πάσης <u>υπεροψίας</u> γέμον, Μακάριον μεν τον κατηγορούμενον πεποιήκασι δια στρατιωτων

<sup>3</sup> En esto se diferencia fundamentalmente de la actividad sensitiva, como nos indica el siguiente texto tomado del *Contra Gentes* y que más adelante examinaremos al hablar del sustantivo  $\delta \phi \theta \alpha \lambda \mu o \zeta$ ; en él Atanasio expone, precisamente, la actividad "cinética" del alma respecto de la percepción a través de los diversos sentidos:

CG 43.7-10 ἡ ὡς καθ'ἡμᾶς ψυχὴ ἐν ταὐτῷ τὰς ἐν ἡμῖν αἴσθήσεις κατὰ τὴν ἑκάστης ἐνέργειαν κινεῖ, ὡστε παρόντος πράγματος ἕνὸς τὰς πάσας ὁμοῦ κινεῖσθαι, καὶ τὸν μὲν ὀφθαλμὸν ὁρᾶν. ...

απομείναι, τὸν δὲ κατήγορον μεθ'ἔαυτῶν απήγαγον. τις οὖν λοιπὸν ἔκ τούτων οὖ θεωρεῖ τὴν συσκευήν; τίς οὖ συνορῷ λευκῶς τῶν περὶ Εὖσέβιον τὴν πονηρίαν;

Las preguntas retóricas de Atanasio se hallan articuladas en torno a una relación secuencial,

en la que el primer término constituye un primer momento de ese "sacar conclusiones" a partir de unas premisas dadas (ἐκ τούτων), y el segundo refiere la comprensión plena, calificada mediante el adverbio λευκῶς; ambos verbos tienen como objeto un sustantivo abstracto (συσκευήν, πονηρίαν).

εθεώρει VA 4 (845 A) Ούτω μὲν οὖν ἑαυτὸν ἀγων, ηγαπατο παρὰ πάντων ὁ Ἀντώνιος · αὐτὸς δὲ [δ ἀντώνιος] τοῖς σπουδαίοις, πρὸς οῦς ἀπήρχετο, γνησιώς ὑπετάσσετο, καὶ καθ'ἔαυτὸν ἑκάστου τὸ πλεονέκτημα τῆς σπουδῆς καὶ τῆς ἀσκήσεως κατεμάνθανε · καὶ τοῦ μὲν τὸ χαίρειν, τοῦ δὲ τὸ πρὸς τὰς εὖχὰς σύντονον ἐθεώρει · καὶ ἄλλου μὲν τὸ ἀόργητον, ἀλλου δὲ τὸ φιλάνθρωπον κατενόει · καὶ τῷ μὲν ἀγρυπνοῦντι, τῷ δὲ φιλολογοῦντι προσείχε · καὶ τὸν μὲν ἔν καρτερία, τὸν δὲ ἐν νηστείαις καὶ χαμευνίαις ἐθαύμαζε · καὶ τοῦ μὲν τὴν πραότητα, τοῦ δὲ τὴν μακροθυμίαν παρετηρεῖτο · πάντων δὲ ὁμοῦ τὴν ἐις τὸν Χριστὸν εὐσέβειαν, καὶ τὴν πρὸς τοὺς ἄλλήλους ἀγάπην ἐσημειοῦτο · ...

Este texto se halla construido sobre la secuencia

en la que el segundo término muestra el resultado del aprendizaje teórico del joven monje. En εθεώρει y εθαύμαζε se halla prácticamente neutralizada la oposición entre el campo visual y el intelectual; pero el carácter prevalentemente intelectual de -al menos- εθεώρει lo podemos descubrir gracias a su equivalencia, puesta de manifiesto por el texto, con κατανοέω y προσέχω.

θεωρήσαντες DS 45.4.5 ..., διὰ τοῦτ' εἰκότως εὐλαβηθέντες τὸ τοιοῦτον σόφισμα τοῦ Σαμοσατέως εἰρήκασι μὴ εἶναι τὸν Χριστὸν ὁμοούσιον · οὖκ ἐστι γὰρ οὕτως ὁ υἷὸς πρὸς τὸν πατέρα ὡς ἐκεῖνος ἐνόει · οἱ δὲ τὴν ᾿Αρειανὴν αἰρεσιν ἀναθεματίσαντες, θεωρήσαντες τὴν πανουργίαν τοῦ Παύλου, καὶ λογισάμενοι μὴ οὕτως καὶ ἐπὶ τῶν ἀσωμάτων καὶ μάλιστα ἐπὶ θεοῦ τὸ 'ὁμοούσιον' σημαίνεσθαι...

Vemos especificada la relación entre θεωρέω<sub>B2</sub> y λογίζομαι, que antes (θεωρείν DI 17.3.16) el texto no nos permitía apreciar con claridad: se trata de una relación secuencial, en la que λογίζομαι actúa como resultativo:

La acción intelectivo-visual propia de  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon \omega_{B2}$  se nos presenta, por tanto, como una *intuición no-resultativa*, que culmina en otro estado de la misma intuición designado por otro lexema, ya resultativo. El carácter *dinámico* inherente a toda acción intencional lo descubrimos léxicamente expresado en la siguiente relación secuencial,

en un contexto en que se opone la inactividad del cuerpo durante el sueño a la actividad del alma en ese mismo estado:

θεωρεῖ CG 31.40 ... · καὶ πολλάκις τοῦ σώματος ἡρεμοῦντος καὶ ἡσυχάζοντος καὶ καθεύδοντος, κινεῖται ἐνδον ὁ ἄνθρωπος, καὶ τὰ ἔξωθεν ἑαυτοῦ θεωρεῖ, χώρας ἀποδημῶν καὶ περιπατῶν, καὶ ἀπαντῶν τοῖς γνωρίμοις, καὶ πολλάκις διὰ τούτων τὰς μεθ'ἡμέραν πράξεις ἑαυτοῦ μαντευόμενος καὶ προγιγνώσκων. τοῦτο δὲ τί ἀν εἰή ετερον ἡ ψυχὴ λογική, ἐν ἡ λογίζεται καὶ νοεῖ τὰ ὑπὲρ ἑαυτὸν ὁ ἄνθρωπος;

En el texto siguiente, θεωρέω $_{B2}$  se explica por su relación secuencial con  $\tilde{\epsilon}\xi$ ετά $\zeta$ ω:

θεωρεῖν ΑΑ 72.6.6 κὰι γὰρ τοὺς πρεσβυτέρους τῆς Ἀλεξανδρείας καὶ τῆς χώρας πάσης μεμψαμένους ὅτι μόνοι παρεγένοντο, καὶ ἀξιοῦντας καν αὐτοὺς παρεῖναι οἷς ἔπραττον... οὖκ ἐπέτρεψαν, αλλὰ τὸν μὲν ἔπαρχον τῆς Αἰγύπτου Φιλάγριον παραβάτην καὶ στρατιώτας ἐθνικοὺς εἶχον μεθ'ἑαυτῶν ἐξετάζοντας ὰ μηδὲ κατηχουμένους ἐπρεπε θεωρεῖν, τοὺς δὲ κληρικοὺς οὖ συνεχώρησαν [οἵ περὶ Εὐσέβιον], ἱνα μὴ κἀκεῖ ὧσπερ ἐν τῆ Τύρφ τοὺς διελέγχοντας αὐτοὺς ἔχωσιν.

En εξετάζω descubrimos un lexema que se ordena a θεωρέω<sub>B2</sub> como desiderativo: investigar es desear considerar. Podemos formular así esta relación:

308 Esta intencionalidad se ve reforzada en los casos en que  $\theta \epsilon \omega_{B2}$  presenta modalidad impresiva, como son:

los imperativos θεώρει / θεωρείτω, que hallamos una vez cada uno:

θεώρει [Imperat. pres.] DI 55.2.10 καὶ συλλήβδην εἶπεῖν, θεώρει πῶς ἡ μὲν τοῦ σωτῆρος διδασκαλία πανταχοῦ αὖξει · πασα δὲ εἶδωλολατρία... πίπτει. οὕτω δὲ θεωρῶν προσκύνει μὲν τὸν ἐπὶ πάντων σωτῆρα καὶ δυνατὸν θεὸν λόγον · καταγίνωσκε δὲ τῶν ἐλαττουμένων... ὑπ'αὖτοῦ.

θεωρείτω 3CA 30 (388 A) Ο τοίνυν εντυγχάνων τῆ θεία γραφῆ ἀπὸ μὲν τῶν παλαιῶν τὰ ῥητὰ καταμανθανείτω, ἀπὸ δὲ τῶν εὐαγγελίων θεωρείτω τὸν κύριον γενόμενον ἀνθρωπον.

Hemos comprobado más arriba que καταμανθάνω actúa como término resultativo de θεωρέω<sub>B2</sub>; sin embargo, en este interesante texto descubrimos ambos lexemas en una situación equivalente, manifestada por la oposición que expresan las partículas μέν... δέ... . Por una parte, en este empleo de θεωρέω nuestro autor ha neutralizado la oposición no-resultativo / resultativo : designa, simplemente, una acción intelectual dinámica. Lo que le interesa a Atanasio es oponer ambos lexemas en virtud del campo sensible al que ambos se adscriben ordinariamente; así, καταμανθάνω es un lexema claramente intelectual, pero que, como el simple μανθάνω, presenta una relación estrecha con el sentido auditivo (ἀκούω, ἀκοή), con el que aparece mayoritariamente relacionado en Atanasio; por el contrario θεωρέω, aunque sea empleado metafóricamente, conlleva una referencia etimológica interna a la visión de la que no se puede despojar. A la oposición entre Antiguo y Nuevo Testamento (ἀπὸ μὲν τῶν παλαιών..., ἀπὸ δὲ τῶν εὐαγγελίων...) le corresponde la oposición nocional aprendizaje (auditivo) / contemplación (intelectivo-visual), como pone de manifiesto el objeto de los dos lexemas verbales que consideramos: lo que se aprende son sólo palabras (τὰ ἡητὰ), mientras que lo que se contempla es al Señor hecho hombre (τὸν κύριον γενομενον ανθρωπον). Este solo detalle nos confirma que para Atanasio el sentido de la visión merece una consideración superior al del oído.

Ambos lexemas, sin embargo, pertenecen al ámbito intelectual; lo pone de manifiesto la relación secuencial doble que subyace a todo el texto, y que presenta ambos procesos intelectuales como una consecuencia de la lectura:

 el subjuntivo exhortativo θεωρήσωμεν, que hallamos 3 veces, siempre acompañado por la partícula interjectiva φέρε (λοιπόν): θεωρήσωμεν CG 29.45 φέρε λοιπόν, ὡς ἐξ ἀρχῆς ὁ λόγος ἐπηγγείλατο, τῆς πλάνης διελεγχθείσης, τὴν τῆς ἀληθείας ὁδὸν ὁδεύσωμεν, καὶ θεωρήσωμεν τὸν ἥγεμόνα καὶ δημιουργὸν τοῦ παντὸς τὸν τοῦ πατρὸς λόγον, ἵνα δι'αὐτοῦ καὶ τὸν τούτου πατέρα θεὸν κατανοήσωμεν, καὶ γνῶσιν 'Ελληνες ὅσον τῆς ἀληθείας ἑαυτοὺς ἀπεσχοίνισαν.

La no-resultatividad de θεωρέω<sub>B2</sub> se descubre en su ordenación a otro lexema, este ya resultativo, κατανοέω. Ambos términos se mueven "a caballo" entre lo intelectual y lo teológico; nos inclinamos a estudiarlos en este apartado intelectivo-visual en consideración al texto de que se trata: la transición entre la primera y la segunda parte del *Contra Gentes* (CG 29.41-48), en la cual se hace referencia a los temas que ya han sido tratados (y refutados, διελεγχθείσης), y al tema que se va a abordar en adelante.

Los dos textos siguientes ponen en evidencia que la acción designada por  $\theta$ εωρέω<sub>B2</sub> constituye una investigación con *valor apodíctico*; nos lo muestran dos lexemas (δειχθήσονται, δειχθέντος, δέδεικται, ἀπόδειξιν) que expresan la consecuencia de esa investigación<sup>4</sup>:

θεωρήσωμεν ΑF 10.13 Καὶ εἰ καὶ αὐτάρκης ἐκ τούτων ἐστὶν δ κατ'αὐτῶν ἐλεγχος, ὅμως... φέρε καὶ τὰ ἐκ τῶν θείων γραφῶν περὶ τῶν τοιούτων γεγραμμένα θεωρήσωμεν. δειχθήσονται γὰρ οὐδὲν ἦττον καὶ πρὸς ταύτας μὲν μαχόμενοι, τῶν δὲ ἁγίων τὰς ἀρετὰς διαβάλλοντες · ...

θεωρήσωμεν 2CA 18 (184 C) φέρε λοιπὸν καὶ αὐτὸ τὸ ἐν ταῖς παροιμίαις λεγόμενον · κύριος ἐκτισέ με ἀρχὴν ὁδῶν αὐτοῦ ἐις ἐργα αὐτοῦ [Pr 8.22] θεωρήσωμεν · εἰ καὶ μάλιστα, δειχθέντος τοῦ λόγου, ὅτι μὴ ποίημά ἐστι, δέδεικται, ὅτι μηδὲ κτίσμα ἔστί. ταὖτὸν γάρ ἔστιν εἶπεῖν ποίημα καὶ κτίσμα · ώστε καὶ τὴν ἀπόδειξιν τὴν περὶ τοῦ μὴ εἶναι ποίημα τὴν αὖτὴν εἶναι καὶ περὶ τοῦ μὴ εἶναι κτίσμα.

309 Sin embargo, el valor intencional propio de θεωρέω<sub>B2</sub> no siempre es actualizado por el hablante; θεωρέω es un lexema muy rico en matices, y por tanto con frecuencia vemos neutralizarse ese valor intencional que le es propio (ya nos hemos referido anteriormente a este fenómeno), mientras actualiza algún otro rasgo significativo

<sup>4</sup> Con anterioridad hemos señalado que el grupo lexemático de δείκνυμι está estrechamente unido a los términos visuales por la relación clasemática de causalidad.

característico. Así sucede a menudo con la /visión profundizativa/, rasgo fundamental de este lexema. Lo descubrimos en textos como los siguientes<sup>5</sup>:

θεωρῆσαι ΕΜС 26 (37 C) ... · τον δε  $\mu$  β' και  $\mu$  ε' και  $\mu$  ζ' και  $\mu$  η' [ψαλμὸν] ἀναγινώσκων, θεωρῆσαι δυνήση τὰς εἰς ἡμᾶς τοῦ σωτῆρος διὰ τῶν μαθητῶν αὐτοῦ γενομένας εὐεργεσίας.

Nos encontramos con la secuencia

muy semejante a la que acabamos de aludir en la nota anterior, y en la que de nuevo  $θεωρέω_{B2}$  constituye el *resultado* de la acción de leer, ahora expresada por ἄναγινώσκω.

θεωρηθη 1CA 38 (89 C) τί οὖν ην [ὁ υιὸς] πρὸ τούτου [τοῦ αὐτὸν ἄνθρωπον γεγονέναι]; πάλιν γὰρ αὐτοὺς ἐρωτὰν ἀνάγκη, ινα καὶ τὸ τέλος τῆς ἀσεβείας αὐτῶν θεωρηθη.

La lógica de este texto descansa sobre una relación intrasubjetiva secuencial mediata, que podemos expresar así:

es *mediata* porque supone una secuencia intersubjetiva más compleja, que no hallamos como tal en Atanasio pero que podemos expresar idealmente así:

En un razonamiento lógico-lingüístico, Atanasio afirma que basta con llamar a Dios 'padre' para automáticamente tomar en consideración el término relativo a este concepto, sin el cual no puede darse: 'hijo'. La relación entre νοέω y θεωρέω aparece articulada como una secuencia,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ya hemos reproducido *supra* θεωρείτω *3CA* 30 (388 A), donde descubríamos la secuencia εντυγγάνω — θεωρέωρο.

que colocaría a θεωρέω<sub>B2</sub> en posición resultativa respecto de νοέω. Sin embargo, no parece que esta secuencia responda a una realidad; más bien, todos los indicios recomiendan tomar los dos términos como meramente sinónimos, sin que la coordinación que los une exprese tanto relación secuencial cuanto mero énfasis expresivo en la noción (la misma) designada por ambos lexemas. Esto mismo sugiere la comparación con otros dos lexemas verbales empleados inmediatamente antes (βλέπω y καταμανθάνω), que aparentemente también forman secuencia, pero que expresan ambos una percepción intelectual resultativa. Frente a estos dos términos, tanto νοεω como θεωρέω se presentan como predominantemente no-resultativos, aunque -como decíamos- en realidad esta oposición se halla neutralizada en estas ocurrencias.

**ἔθεώρησαν** 3CA 62 (453 B) ὅτι καταισχυνθέντες [οἱ Αρειανοὶ] ἐπὶ τῷ λέγειν 'ποίημα' καὶ 'κτίσμα', καὶ 'οὖκ ἦν πρὶν γεννηθῆ ὁ τοῦ θεοῦ λόγος', ἄλλως πάλιν κτίσμα λέγουσιν αὐτὸν εἶναι, βούλησιν προβαλλόμενοι καὶ λέγοντες · 'εἰ μὴ βουλήσει γέγονεν, οὐκοῦν ἀνάγκη καὶ μὴ θέλων ἐσχεν ὁ θεὸς υἱον'. καὶ τίς ὁ τὴν ἀνάγκην ἐπιβαλὼν αὖτῷ, πονηρότατοι, καὶ πάντα πρὸς τὴν αιρεσιν ἔαυτῶν ἑλκοντες; τὸ μὲν γὰρ ἀντικείμενον τῆ βουλήσει ξωράκασι · τὸ δὲ μεῖζον καὶ ὑπερκείμενον οὖκ ἐθεώρησαν. ὡσπερ γὰρ ἀντίκειται τῆ βουλήσει τὸ παρὰ γνώμην, οὑτως ὑπέρκειται τῆ βουλήσει καὶ προηγεῖται τοῦ βουλεύεσθαι τὸ κατὰ φύσιν.

Este texto expresa una oposición privativa que podemos expresar como sigue:

y que, además de permitirnos comprobar el carácter archilexemático de ὁράω en todo el campo visual -también respecto de θεωρέω-, nos muestra cómo la oposición noresultativo / resultativo se halla neutralizada. Otro dato interesante: el texto nos presenta en pie de igualdad ξωράκασιν y ἐθεώρησαν. Esto nos lleva a plantearnos dos cuestiones: ¿equivale el perfecto de ὅράω al aoristo de θεωρέω? ¿O es mejor suponer que ξωράκασι se refiere a una acción ya realizada cuyo resultado permanece, mientras que ἐθεώρησαν designa una acción puntual que no ha llegado a realizarse por sus sujetos, lo cual provoca la indignación de Atanasio? En principio consideramos más plausible esta segunda explicación, fundamentada en el carácter propio de θεωρέω<sub>B2</sub>: lo que Atanasio reprocha a sus adversarios es no haber sabido captar precisamente la realidad más profunda de la divinidad, lo referente a su naturaleza (τὸ κατὰ φύσιν), quedándose en un nivel más superficial de razonamiento. Por ello primero emplea ὅράω, después θεωρέω. Pero de todas formas el examen

posterior del conjunto de los datos nos permitirá averiguar el estado real de las relaciones de supletivismo entre diversos tiempos de lexemas diversos.

θεωρήσωμεν CG 31.24 καὶ ἐόικέ γε τὸ τοιοῦτον, ἱνα ἐπὶ εἰκόνος αὐτὸ θεωρήσωμεν, λύρα καλῶς κατεσκευασμένη, καὶ τῷ ταύτην κρατοῦντι μουσικῷ μετ'ἐπιστήμης.

La profundización en el razonamiento que es propia de  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon \omega_{B2}$  puede realizarse, como nos indica este pasaje del Contra Gentes, mediante una comparación; la que Atanasio emplea aquí, una lira correctamente afinada<sup>6</sup>, ayuda a considerar de forma adecuada la sinfonía reinante en el cuerpo humano, "orquestado" por el alma. El modo verbal (aoristo de subjuntivo), aunque exigido por la conjunción final  $i\nu\alpha$ , dota a nuestro lexema de un carácter puntual realizado en una ingresividad fuertemente marcada, que hace que funcione como no-resultativo.

θεωρήσειεν CG 27.35 εἰ γάρ τις καθ'ξαυτὰ τὰ μέρη τῆς κτίσεως λάβοι καὶ ξκαστον ἰδία νοήσει, οἶον ἥλιον καθ'ξαυτὸν μόνον, καὶ σελήνην χωρίς..., ξκαστον ἐκλάβοι καθ'ξαυτὸ καὶ ἰδία θεωρήσειεν · ευρήσει πάντως μηδὲν ικανούμενον ξαυτῷ...

También en este texto podemos descubrir la profundidad propia de  $\theta \epsilon \omega_{B2}$ , a partir del proceso descrito, que podemos esquematizar como

A partir de una selección previa se procede a un análisis de cada elemento de la creación en particular, que lleva a descubrir que ninguno de ellos se basta a sí mismo. Cada uno de los tres términos -todos ellos transferidos al ámbito intelectual- muestra, por este orden, el momento ingresivo, progresivo y resultativo del proceso intelectivo.

310 Otro indicio de la /profundidad/ propia de θεωρέω<sub>B2</sub> lo podemos encontrar en la locución 'ἐντεῦθεν [ἐκ τούτου] ἐξεστι(ν) θεωρεῖν<sub>B2</sub>', relativamente estabilizada en el habla atanasiana a juzgar por los textos siguientes:

**θεωρείν** ΑΑ 71.3.6 ... · καὶ γὰρ ἐντεῦθεν **θεωρεῖν** τὴν κακοήθειαν καὶ τὴν πανουργίαν τὴν καθ'ἡμῶν γενομένην ἐξεστιν.

**θεωρεῖν 2CA 68 (292 C)** πλὴν καὶ τὸ εὐλογον τοῦ γενομένου *θεωρεῖν* εξεστιν εντεῦθεν · ...

<sup>6</sup> Se trata de una imagen platónica (*Phaed.* 86<sup>E</sup> ss.) muy del gusto de Atanasio; cf. SÁNCHEZ NAVARRO 1992, 93, nota 229.

**θεωρεῖν** ΕΕρ 6.4.16 καὶ γὰρ ἐκ τούτου τὸ ἄτοπον **θεωρεῖν** ὑμᾶς ἐζεστιν·...

Como variante de la fórmula, puede faltar en la misma la expresión del punto inicial del razonamiento (ἐντεῦθεν / ἐκ τούτου):

θεωρείν 2CA 19 (188 A) καὶ εἰ ὅλως ποίημά ἐστι πῶς οὐχ ὡς εἰν τῶν ποιημάτων; ἐν οἷς καὶ τὸν ἱὸν τῆς αἱρέσεως θεωρείν ἔξεστι.

θεωρείν EPS 293 Β εφ' άπασι δὲ τούτοις τὴν εἰς οὐρανοὺς ἀνοδον τοῦ κυρίου ἐπιδιδασκει [Sal 67] σαφῶς. ἔξεστι δὲ ταῦτα πάντα κατὰ μέρος τοῖς στίχοις ἐπιβαλόντα θεωρείν.

311 El conocimiento intelectivo-visual designado por θεωρέω<sub>B2</sub> es, además, generalmente *clarificador*; este rasgo semántico implicado por la *profundidad* viene sugerido por la frecuente relación (más o menos directa) de este lexema con el adverbio  $\lambda$ ευκώς y su comparativo  $\lambda$ ευκότερον<sup>7</sup>; el adverbio puede afectar directamente a  $\theta$ εωρέω<sub>B2</sub>:

θεωρεῖ ΕΑL 9 (557 C) τίς οὖκ οἶδε, τίς οὖ θεωρεῖ λευκῶς ὅτι ταῦτα πάντα πράττουσι [οἱ ᾿Αρειανοὶ] διὰ τὴν ὅπὲρ τῆς ἀσεβείας σύστασιν;

O puede, con mayor frecuencia, afectarlo indirectamente, aplicándose al término resultativo de  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon \omega_{B2}^{8}$ :

θεωρήσαντες ΕΑΕ 5 (1037 C) αλλ' οἱ ἐπίσκοποι, θεωρήσαντες τὴν πανουργίαν ἐκείνων [τῶν περὶ Εὐσέβιον] καὶ τὴν τῆς ἀσεβείας κακοτεχνίαν, λευκότερον εἰρήκασι τὸ 'ἐκ τοῦ θεοῦ', καὶ ἐγραψαν ἐκ τῆς οὐσίας τοῦ θεοῦ εἰναι τὸν υἱον.

θεωρήσαντες ΕΑΕ 6 (1040 A) Αύτη των Άρειανων ἡ ἐφθαρμένη διάνοια. ἀλλὰ καὶ ἐνταῦθα οἱ ἐπίσκοποι, θεωρήσαντες ἐκείνων τὸ δόλιον,

The frequente relación del grupo lexemático de λευκός con los lexemas visuales derivar de su originaria pertenencia al campo semántico de 'brillar', cuya dimensión dinámica -lo hemos señalado anteriormente- se constituye en clase causativa de la visión (φωτίζω κτλ). Aunque su sentido corriente es el de contenido meramente cromático ('blanco'), en virtud del cual se constituye en oposición equipolente con μέλας (así en AF 15: ...ἀνευ τοῦ πατρὸς ἡμῶν τοῦ ἐν οῦρανοῖς οὐδὲ θρίξ ἀνθρώπου δύναται λευκὴ ἡ μέλαινα γενέσθαι...), su empleo más frecuente en Atanasio, debido al carácter predominantemente doctrinal de su obra, es el transferido, y no pocas veces unido a lexemas del grupo de δείκνυμι. Hallamos, por ejemplo, la expresión δείκνυσθαι λευκῶς (2CA 50 [253 B], HA 68.3.29), así como ἀπόδειξις λευκή (HA 2.1.19) y λευκὸς κὰὶ ἀποδεικτικός (1CA 40 [93 C]).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cf. también θεωρεῖ ΑΑ 72.5.29, reproducido *supra* (nº 307): ...τίς οὖ συνορῷ λευκῶς...;

συνήγαγον ἐκ τῶν γραφῶν τὸ 'ἀπαύγασμα' τήν τε 'πηγὴν' καὶ τὸν 'ποταμόν', καὶ τὸν 'χαρακτῆρα' πρὸς τὴν ὑπόστασιν, καὶ τὸ ἐν τῷ φωτί σου <u>ὀψόμεθα</u> φῶς [Sal 35.10] · καὶ τὸ ἐγὰ καὶ ὁ πατὴρ ἑν ἐσμεν [Jn 10.30]. καὶ λευκότερον λοιπὸν καὶ συντόμως ἐγραψαν 'ὁμοούσιον τῷ πατρὶ' τὸν υἱον τὰ γὰρ προειρημένα πάντα ταύτην ἔχει τὴν σημασίαν.

Estos dos textos nos sugieren dos relaciones lexemáticas:

la primera de ellas, sobre todo, es relativamente frecuente (con  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon \omega$  u otro lexema visual); en las dos relaciones el lexema intelectivo-visual designa el momento intelectual necesariamente previo a todo acto de habla o de escritura, actividades ambas exclusivamente intelectuales.

A modo de conclusión sobre este punto, podemos afirmar que la acción intelectual designada por  $\theta \epsilon \omega_{B2}$  constituye un conocimiento que, *al profundizar*, *arroja luz*<sup>9</sup> sobre el objeto conocido.

312 Pero el fuerte contenido intelectual de  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon \omega_{B2}$  no implica necesariamente un conocimiento infalible; puede darse el caso (como ya vimos que sucedía con  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon \omega_{A2}$ ) de que, a pesar de constatar una realidad de orden racional que, lógicamente, debería llevar a confesar a Cristo, los hombres (en este caso concreto los judíos el tiempo de Atanasio) lo nieguen :

θεωροῦντες DI 40.4.30 εἰ μέν οὖν ἐστι παρὰ Ἰουδαίοις νῦν βασιλεὺς ἢ προφήτης ἢ ὁρασις, καλῶς ἀρνοῦνται τὸν ἐλθόντα Χριστόν. εἰ δὲ μήτε βασιλεὺς μήτε ὁρασις, ἄλλ' ἐσφράγισται λοιπὸν καὶ πασα προφητεία, καὶ ἡ πόλις καὶ ὁ ναὸς ἑάλω, τί τοσοῦτον ἀσεβοῦσι καὶ παραβαίνουσιν, ὡς τὰ μὲν γενόμενα ὁραν, τὸν δὲ ταῦτα πεποιηκότα Χριστὸν ἀρνεῖσθαι; τί δὲ καὶ τοὺς ἀπὸ τῶν ἐθνῶν θεωροῦντες καταλιμπάνοντας τὰ ἐἰδωλα, καὶ ἐπὶ τὸν θεὸν Ἰσραὴλ διὰ τοὺ Χριστοῦ ἐχοντας τὴν ἐλπίδα, ἀρνοῦνται τὸν... Χριστον...;

A causa de esta paradoja, más sangrante si cabe por el tipo de visión que suele designar  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon \omega_{B2}$ , en absoluto está de más la precisión que Atanasio hace en el texto siguiente:

<sup>9</sup> Nos atenemos a la etimología del adjetivo λευκός, derivado de la raiz ide. \*leuk- (cf. lat. lux); sobre la importancia del campo semántico de la iluminación como causativo de la visión. cf. supra.

θεωρῶν 1CA 12 (36 B) εἴ μὲν οὖν αὐτάρκης ἐστὶν ἡ κτίσις ἀφ'ἑαυτῆς μόνης χωρὶς υξοῦ γνωρίσαι τὸν θεόν, σκοπεῖτε μη πέσητε, νομίζοντες καὶ χωρὶς υξοῦ τὴν κτίσιν γεγονείναι. εἰ δὲ δι'υξοῦ γείγονε, καὶ ἐν αὐτῷ τὰ πάντα συνέστηκεν, ἐξ ἀνάγκης ὁ τὴν κτίσιν ὀρθῶς θεωρῶν θεωρεῖ καὶ τὸν ταύτην δημιουργήσαντα λόγον, καὶ δι'αὐτοῦ τὸν πατέρα νοεῖν ἀρχεται.

El significativo adverbio que modifica a  $\theta \epsilon \omega \rho \widetilde{\omega} v$  ( $\mathring{o}\rho \theta \widetilde{\omega} \varsigma$ ) nos indica la necesidad de que quien contempla la creación tenga una *intención recta*, como único medio para poder llegar así a través de ella a la contemplación del Verbo. En la mente atanasiana, por tanto, es de capital importancia la disposición interior del sujeto a aceptar la verdad de lo que percibe (ya sensitiva, ya intelectualmente), hasta el punto que una percepción correcta puede llevar a conclusiones radicalmente erroneas si el sujeto no está dispuesto a aceptarla.

313 No pocas veces, también en obras de carácter polémico, el objeto de la visión intelectual designada por  $θεωρέω_{B2}$  lo constituye un sustantivo abstracto (πανουργία, δπόκρισις) o un adjetivo neutro sustantivizado (ἀτοπον, ἀπρεπές) cargados de negatividad; así, por ejemplo, en los textos siguientes:

θεωρήσαντες DS 45.7.5 ..., τούτου χάριν δι ἐν Νικαία συνελθόντες θεωρήσαντες τὴν πανουργίαν τῶν οὕτω φρονούντων καὶ συναγαγόντες ἔκ τῶν γραφῶν τὴν διάνοιαν λευκότερον γράφοντες εἰρήκασι τὸ 'δμοούσιον', ...

θεωρήσαντες DNS 20.3.5 αλλ' οἱ ἐπίσκοποι καὶ ἐν τούτω θεωρήσαντες τὴν ὑπόκρισιν ἐκείνων καὶ ὅτι κατὰ τὸ γεγραμμένον ἐν καρδίαις τῶν ἀσεβῶν δόλος ἐστὶ τεκταινομένων κακά [Pr 12.20], ἡναγκάσθησαν καὶ αὐτοὶ αὖθις συναγαγεῖν ἐκ τῶν γραφῶν τὴν διάνοιαν καί, ἁπερ πρότερον ἔλεγον, ταῦτα πάλιν λευκότερον εἶπειν καὶ γράψαι, ὅμοούσιον εἶναι τῷ πατρὶ τὸν υἱόν, ...¹ο

θεωρήσαντες DS 33.1.29 Ἐπειδὴ δὲ οὕτως αὐτοὶ πρός τε ἑαυτοὺς καὶ πρὸς τοὺς πρὸ ἑαυτῶν διετέθησαν, φέρε λοιπὸν ἡμεῖς ἐξετάσαντες μάθωμεν παρ'αὐτῶν, ποῖον ἀτοπον ἀρα θεωρήσαντες ἡ τίνα λέξιν αἰτιώμενοι τῶν ἐγγεγραμμένων ἀπειθεῖς μὲν γονεῦσι γεγόνασι, διαμάχονται δὲ πρὸς οἰκουμενικὴν σύνοδον.

<sup>10</sup> De nuevo hallamos en estos dos textos la secuencia θεωρέω<sub>B2</sub> -- λευκότερον γράφω, que ya encontrábamos en θεωρήσαντες *EAF* 6 (1040 A).

θεωροῦντες DS 2.1.9 ἐπειτα κακεῖνο διενοούμην μετὰ τῶν ἐνταῦθα γνησίων ἀδελφῶν καὶ καθ'έαυτοὺς ἡσχάλλομεν θεωροῦντες τὸ ἀπρεπὲς τῆς τοσαύτης συνδρομῆς.<sup>11</sup>

El objeto de  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon' \omega_{B2}$  en esta utilización especial puede ser también una oración completiva:

θεωρεῖ 1CA 7 (24 C) Τίς τοίνυν, τῶν τοιούτων ... ἄκούσας, οὖ μισήσειεν ἔν δίκη παίζοντα τὸν Ἀρειον...; τίς οὖ θεωρεῖ τοῦτον διὰ τοῦ δοκεῖν ὀνομάζειν θεὸν καὶ περὶ θεοῦ λέγειν, ὧς τὸν ὀφιν συμβουλεύοντα τῆ γυναικί; τίς δέ, τοῖς ἑξῆς ἐντυγχάνων, οὐ <u>βλέπει</u> τὴν ἀσέβειαν αὖτοῦ ...;12

La elevada frecuencia de esta asociación de  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon \omega_{B2}$  con un objeto intelectual cargado de negatividad (siempre, en obras antiarrianas) pone aún más de manifiesto el carácter *profundizativo* de la actividad intelectivo-visual designada por este lexema: a partir de una realidad concreta (palabras, actuaciones, etc., de sus adversarios) se descubre otra realidad de orden abstracto (trampas, malas intenciones, hipocresía, absurdos...), subyacente en ella y cargada de fuerte negatividad.

314 El empleo de  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon \omega_{B2}$  transferido al orden intelectual presenta un empleo técnico específico de este lexema: la *visión en sueños*, que aparece tres veces en el *Contra Gentes*. Una de las ocurrencias ( $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon \hat{\imath} CG$  31.40) ya la hemos reproducido ( $n^o$  307); las otras dos son las que siguen:

θεωρεὶ CG 31.38 πολλάκις γοῦν κειμένου τοῦ σώματος ἐπὶ γῆς, τὰ ἐν οὐρανοῖς φαντάζεται κὰι θεωρεὶ ὁ ἄνθρωπος 13 · ...

θεωρεῖ CG 33.25 ..., ἀλλὰ πολλάκις, ἐπὶ κλίνης τούτου [τοῦ σώματος] κειμένου καὶ μὴ κινουμένου, ἀλλ' ὡς ἐν θανάτω κοιμωμένου, αὕτη [ἡ ψυχὴ] κατὰ τὴν ἑαυτῆς δύναμιν γρηγορεῖ, καὶ ὑπερεκβαίνει τὴν τοῦ σώματος φύσιν · καὶ ὡσπερ ἀποδημοῦσα τούτου, μένουσα ἐν τῷ σώματι,

<sup>11</sup> Cf. también otros textos que ya hemos rerpoducido más arriba: [n° 307] θεωρεὶ AA 72.5.29 (τὴν συσκευήν), [n° 310] θεωρεῖν AA 71.3.6, [n° 313] θεωρήσαντες DS 45.4.5, [n° 311] θεωρήσαντες EAF 5 (1037 C) (τὴν πανουργίαν), [n° 311] θεωρήσαντες EAF 6 (1040 A) (τὸ δόλιον), [n° 310] θεωρεῖν CA 19 (188 A) (τὸν τὸν τῆς αῖρέσεως), [n° 310] θεωρεῖν CA 6.4.16 (τὸ ἄτοπον).

<sup>12</sup> Cf. también (supra, n° 311) θεωρεῖ EAL 9 (557 C), que presenta completiva de ὅπ.

Interesantísima (en el orden filosófico, no ya filológico) resulta la oposición que nos presenta este texto entre τὸ σῶμα y ὁ ἄνθρωπος; a la luz de la oposición contenida en el texto siguiente entre τὸ σῶμα y ἡ ψυχή, lo más correcto será postular entre estos dos términos una oposición equipolente (τὸ σῶμα + | ἡ ψυχή +), mientras que en los primeros, la oposición será privativa (ὁ ἄνθρωπος – | τὸ σῶμα +).

τὰ ὑπὲρ γῆν φαντάζεται καὶ θεωρεῖ, πολλάκις δὲ καὶ τοῖς ἔξω τῶν γνησίων σωμάτων ἄγίοις καὶ ἄγγέλοις συναντῷ, καὶ πρὸς αὐτοὺς ἀφικνεῖται τῷ τοῦ νοῦ θαρροῦσα καθαρότητι · πῶς οῦχὶ μᾶλλον καὶ πολλῷ πλέον, ἀπολυθεῖσα τοῦ σώματος ὅτε ὁ συνδήσας αὐτὴν βούλεται θεός, φανερότεραν ἕξει τὴν τῆς ἀθανασίας γνῶσιν;

El interés fundamental de estos textos radica en que nos muestran una relación secuencial importante, operativa en el ámbito del sueño:

Si la ponemos en relación con aquellas relaciones de complementariedad que descubríamos en el campo A entre φαίνομαι y θεωρέω y entre φαίνομαι y δράω (cf. supra, nº 198), podremos llegar a descubrir la secuencia completa que describe el proceso de visión intelectual durante el sueño:

En el ámbito del sueño, φαντάζομαι se nos presenta como un causativo ('hacer aparecer') de φαίνομαι, lexema que implica la acción complementaria de 'ver', cuyo proceso (en el ámbito del sueño) pasa por el primer momento intencional de  $θεωρέω_{B2}$ .

- 315 La intencionalidad expresada por  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon \omega_{B2}$  es, sin embargo, /no-direccional/; un indicio claro de este hecho, que creemos que ha quedado de manifiesto en los textos aducidos, lo tenemos en el régimen sintáctico que presenta: la transitividad es su principal característica, de forma que nunca presenta un complemento de orden direccional (prep. + Ac, o Dat.).
- 316 El texto siguiente nos aporta un dato acerca de la relación entre el habla bíblica y el habla atanasiana:

θεωροθμεν ΕΜΧ 3 (1088 D) αλλ' αὐτὸς ὁ λόγος τὸ ἰδιον σῶμα προσήνεγκεν ὑπὲρ ἡμῶν, ἵνα μὴ εἰς ἀνθρωπον ἡ πίστις καὶ ἡ ἐλπίς, ἀλλ' εἰς αὐτὸν τὸν θεὸν λόγον τὴν πίστιν έχωμεν. ἀμέλει καὶ ἀνθρώπου γενομένου αὐτοῦ θεωροθμεν τὴν δόξαν αὐτοῦ, δόξαν ὡς μονογενοῦς παρὰ πατρός, πλήρης χάριτος καὶ ἀληθείας [Jn 1.14].

En este párrafo de la *Epistula ad Maximum*  $\theta$ εωρέω<sub>B2</sub> aparece en lugar del  $\theta$ εάομαι de Jn<sup>14</sup>. La razón creemos que es doble: en primer lugar, este empleo es el apropiado para un lexema que designe una visión intelectual *profundizativa*, ya que se trata de descubrir en un objeto visual (en este caso, el hombre Jesucristo) una realidad más profunda, *su gloria*. Además, como en su momento mostrará nuestro análisis,  $\theta$ εάομαι designa en Atanasio una visión (física o intelectual) de carácter *fruitivo*, rasgo que a Atanasio no le ha parecido oportuno actualizar en este texto. Es por ello por lo que Atanasio sustituye  $\theta$ εάομαι por  $\theta$ εωρέω<sub>B2</sub>; hecho que, en fin, manifiesta la diversidad e independencia del habla atanasiana frente al habla bíblica (en este caso, joánica).

317 La acción visual designada por  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon \omega_{B2}$  puede verse teñida de un sentimiento intenso, como se deduce de las relaciones lexemáticas que ponen de manifiesto los textos siguientes:

θεωρήσητε VA 89 (968 B) ὁ δὲ [Ἀντώνιος]... παρήγγελλεν αὖτοῖς μὴ ολιγωρεῖν ἐν τοῖς πόνοις, μηδὲ ἐκκακεῖν ἐν τῆ ἀσκήσει... 'μηδ' ἀν θεωρήσητε προισταμένους αὐτῶν τοὺς δικαστὰς ταράττεσθε · παύσεται γάρ, κὰι θνητὴ κὰι πρὸς ὀλίγον ἔστὶν αὖτῶν [τῶν Ἀρειανῶν] ἡ φαντασία. (...)'.

θεωρῶν 4ΕS 15 (657 Β) ὁ δὲ πιστὸς καὶ ἀποστολικὸς ἀνήρ, εἰδὼς τὴν τοῦ κυριόυ φιλανθρωπιάν, βλέπων μὲν τὰ τῆς θεότητος σημεῖα, θαυμάζει τὸν ἐν τῷ σώματι κύριον · θεωρῶν δὲ πάλιν καὶ τὰ τοῦ σώματος ἰδια ὑπερεκπλήσσεται, κατανοῶν τὴν ἐν αὐτοῖς τῆς θεότητος ἐνέργειαν.

θεωροῦντες ΕΡS 220 C Αὐτὸι ἰδόντες οὕτως ἐθαύμασαν [Sal 47.6] Κατεπλάγησάν, φησι, καὶ ἐξέστησαν τὴν γενομένην βοήθειαν παρὰ τοῦ θεοῦ τοῖς ἄγίοις θεωροῦντες.

θεωρήσαντες ΕΡS 285 Α<sup>4</sup> Ταραχθήσονται τὰ ἐθνη, καὶ φοβηθήσονται οἱ κατοικοῦντες τὰ πέρατα, ἀπὸ τῶν σημείων σου [Sal 64.8c-9a] 'Ότε, φησὶ, τὰ ἔθνη ταραχθήσονται, τουτέστι τῶν δαιμόνων τὰ συστήματα, τότε δὴ τότε καὶ οἱ ἐν τοῖς πέρασι τῆς οἰκουμένης ἀνθρωποι φοβηθήσονταί σε, τὰ μεγάλα σημεῖα θεωρήσαντες.

θεωρήσαντες ΕΡS 285 Α<sup>7</sup> Εξόδους πρώΐας καὶ ἑσπέρας τέρψεις [Sal 64.9b] <sup>c</sup>'Όταν γὰρ τὰ μεγάλα σημεῖα θεωρήσαντες οἱ τὴν οἰκουμένην ἀνθρωποι κατοικοῦντες φοβηθῶσι τὸν ἀγαθὸν φόβον, τότε δὴ τότε καὶ

<sup>14</sup> Jn 1.14: Καὶ ὁ λόγος σὰρξ ἐγένετο καὶ ἐσκήνωσεν ἐν ἡμῖν, καὶ ἐθεασάμεθα τὴν δόξαν αὐτοῦ, δόξαν ὡς μονογενοῦς παρὰ πατρός, πλήρης χάριτος καὶ ἀληθείας.

εὶς τὰς πρωίὰς καὶ εἰς τὰς ἑσπέρας ἐξόδους, τουτέστιν ἐν παντὶ καιρῷ, τέρψις ἐσται αὐτοῖς, ἀγαλλιωμένοις ἐφ'οἷς κατώρθωσεν ἡ σὴ παρουσία.

Estas relaciones secuenciales (θεωρέω $_{B2}$  -- ταράττομαι, θεωρέω $_{B2}$  -- υπερεκπλήττομαι, θεωρέω $_{B2}$  -- καταπλήσσομαι καὶ εξίστημι, θεωρέω $_{B2}$  -- φοβέομαι) son propias de obras (o, al menos, contextos) no-polémicas; así, las hallamos en la *Vita Antonii*, y sobre todo en las *Expositiones in Psalmos*. Y constituyen para nosotros un indicio de que, como en el campo A, también en el campo B θεωρέω designa una acción visual *no-neutral*, acompañada con frecuencia de sentimientos intensos.

318 Otro empleo técnico de  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon' \omega_{B2}$  en Atanasio, que podemos llamar 'exegético', es el de la *interpretación de la Escritura* :

**εθεωρήσατε** 1ES 9 (552 B) ... · εἶτα το μὲν συνονομάζεσθαι τῷ Χριστῷ τὸ πνεῦμα τὸ α̈γιον εθεωρήσατε · τὸ δὲ διαιρεῖν αὐτὸ τῷ φύσει καὶ ἀποξενίζειν ἀπὸ τοῦ υἱοῦ ποῦ κατενοήσατε, ὅτι τὸν μὲν Χριστὸν λέγετε μὴ εἶναι κτίσμα, τὸ δὲ α̈γιον πνεῦμα κτίσμα λέγετε; 15

Aquí θεωρέω<sub>B2</sub> designa la interpretación de un texto profético; sin que sea necesario postular una relación directa con la θεωρία como método exegético (hecho improbable en el ámbito alejandrino al que pertenece Atanasio, ya que la *theoria* como método exegético se desrrolló en Antioquía; cf. ÁLVAREZ SEISDEDOS 1952), quizá si que haya una relación en sentido amplio, basada en la personalidad propia de θεωρέω<sub>B2</sub>: es probable que este empleo técnico de θεωρέω en el cristianismo helenista se deba al carácter *profundizativo* de este lexema, que lo capacita especialmente para designar la *búsqueda del sentido espiritual*, *profundo*, de la Escritura.

## 319 CONCLUSIONES principales de θεωρέω<sub>B2</sub>:

El rasgo más peculiar de este lexema es el que hemos dado en llamar profundidad:
 θεωρέω<sub>B2</sub> designa un acto intelectivo-visual que profundiza en el objeto considerado,
 llegando así a veces a descubrir una realidad "oculta" en ese objeto.

<sup>15</sup> Cf. también θεωρείν EPS 293 B, reproducido supra (nº 310).

- Θεωρέω<sub>B2</sub> es especialmente frecuente en obras de pensamiento, más que en obras exegéticas o hagiográficas; lo cual no sorprende en absoluto, dado el carácter tremendamente intelectual de los empleos transferidos de este lexema.
- Presenta determinados *empleos técnicos*, como son la visión en sueños y la interpretación de la Escritura.
- Sus *notas definitorias*, a la luz de todo lo que hemos dicho, podemos concretarlas en: /intencionalidad/ /no-finalidad/ /profundidad/ /teoricidad/.
- Las principales oposiciones significativas y relaciones clasemáticas que presenta θεωρέω<sub>B2</sub> son las siguientes:

```
δράω<sub>B3</sub> - | θεωρέω<sub>B2</sub> +
                                                 εθεωρησαν 3CA 62 (453 B)
θεωρέωΒ2 + | ενεργέω +
                                                 θεωρειν DI 17.3.16
κινούμαι [ένδον] -- θεωρέωρ2
                                                 θεωρεί CG 31.40
εξετάζω - - θεωρέωΒ2
                                                 θεωρείν ΑΑ 72.6.6
έρωτάω -- θεωρέω<sub>Β2</sub> [έρωτάω .- ἀποκρίνη .- θεωρέω<sub>Β2</sub>] θεωρήθη ICA 38 (89 C)
έντυγχάνω -- θεωρέωρο
                                                 θεωρείτω 3CA 30 (388 A)
άναγινώσκω -- θεωρέωρο
                                                 θεωρήσαι EMC 26 (37 C)
φαντάζομαι -- θεωρέω<sub>Β2</sub>
                                                 θεωρεί CG 31.38, θεωρεί CG 33.25
έκλαμβάνω -- θεωρέω<sub>Β2</sub> -- ευρίσκω
                                                          θεωρήσειεν CG 27.35
θεωρέω<sub>Β2</sub> -- λογίζομαι
                                                 θεωρήσαντες DS 45.4.5
θεωρέω<sub>Β2</sub> -- συνοράω<sub>Β3</sub>
                                                 θεωρεί ΑΑ 72.5.29
θεωρέω<sub>Β2</sub> -- καταμανθάνω
                                                 εθεώρει VA 4 (845 A)
θεωρέω<sub>Β2</sub> -- λέγω
                                                 θεωρήσαντες ΕΑΕ 5 (1037 C)
θεωρέω<sub>Β2</sub> -- γράφω
                                         θεωρήσαντες ΕΑΕ 6 (1040 A), θεωρήσαντες DS 45.7.5
θεωρέω<sub>Β2</sub> -- ταράττομαι
                                                 θεωρήσητε VA 89 (968 Β)
θεωρέωΒ2 -- υπερεκπλήττομαι
                                                 θεωρῶν 4ES 15 (657 B)
θεωρέω<sub>Β2</sub> -- καταπλήσσομαι καὶ εξίστημι
                                                                  θεωρούντες ΕΡS 220 C
θεωρέω<sub>Β2</sub> -- φοβέομαι
                                         θεωρήσαντες EPS 285 A4, θεωρήσαντες EPS 285 A7.
```

# VI.1.2.B.2 **ΣΚΕΠΤΟΜΑΙ<sub>Β2</sub>** 'examinar (decidir)' (15x)

320 Derivado de una raiz eminentemente visual (\*spek-, de la que deriva gr. σκοπέω, etc.), el verbo que nos ocupa no aparece en Atanasio empleado para designar alguna

clase de visión sensible (sí que aparece, como veíamos, el compuesto ἐπισκέπτομαι); todas sus ocurrencias remiten al campo intelectual como su ámbito significativo propio. Es un lexema típicamente transitivo, con diversas posibilidades de *régimen sintáctico*, y con un empleo absoluto también importante<sup>16</sup>. Respecto de la *morfología*, se ciñe al tema de presente y de aoristo, con equilibrio entre ambos<sup>17</sup>. En todas sus ocurrencias hace gala de una especial *intensidad*, como es propio de la acción intelectual *examinativa* (o *decisoria*) que designa.

321 Se trata de un lexema *durativo*<sup>18</sup>; así lo manifiestan las ocurrencias siguientes, todas ellas en tema de presente:

**ἐσκέπτοντο** AC 25.15 ... ἐπειδὴ δὲ σὐτε φανερῶς ἐλεγον εἶναι πρόσταγμα οὐτε, ὥσπερ ἡξιουν, ἐγγράφως ἐπέστελλον, ἀλλ' ὡς ἀφ' ἑαυτῶν πάντα πράττοντες ἦσαν ὁμολογῶ, κὰι τοῦτο λέγω μετὰ παρρησίας, ὑποπτος ἐγενόμην εἰς αὐτούς. πολλοὶ γὰρ ἦσαν οἱ περὶ αὐτοὺς Ἀρειανοί... τοῦτο γάρ με μᾶλλον ἀπαιτεῖν ἐποίει γράμματα παρ' αὐτῶν ἐπειδὴ καὶ ὑποπτα ἦν ἄπερ ἐπεχείρουν καὶ ἐσκέπτοντο ...

σκεπτέον DS 54.2.10 σκεπτέον γὰρ καὶ κατανοητέον ἄκριβῶς ὅτι λέγοντες μὲν 'ἀνομοιοούσιον' καὶ 'ἔτεροούσιον' οὖ σημαίνομεν τὸν ἀληθινὸν υἱον, ...

σκεπτομένους 3CA 67 (465 A) ἔβουλόμην δὲ τοὺς ἀσεβεῖς ούτως εἰς ἀλογίαν πεπτωκότας καὶ περὶ βουλήσεως σκεπτομένους νῦν ἔρωτῆσαι μηκέτι τὰς τικτούσας αὐτῶν γυναῖκας, τὰς οὧτοι πρότερον ἤρώτων λέγοντες · 'εἰ εἶχες υἱόν, πρὶν γεννήσης;' · αλλὰ τοὺς πατέρας, καὶ εἰπεῖν αὐτοῖς · 'πότερον βουλευόμενοι γίνεσθε πατέρες, ἢ κατὰ φύσιν καὶ τῆς ὑμῶν βουλήσεως; ...'.

Nuestro verbo designa en estos textos un acto intelectual *examinativo*, consistente en sopesar diversas posibilidades referentes a un tema determinado; examen que en algún caso (σκεπτέον DS 54.2.10) se realiza con extrema precisión (ἀκριβῶς). La *duración* es especialmente apreciable también en el segundo de los textos, gracias a su

Transitivo: 9x [Ac: 5x; infinitivo: 2x; completiva: 2x (δτ : 1x; interrog. indir.: 1x)]; absoluto: 4x. Sentido pasivo: 2x (siempre, en citas).

<sup>17</sup> Tema de *presente*: 7x; tema de *aoristo*: 7x. En una carta contenida en *De synodis* (10.3.13) aparece el perfecto ἐσκεμμένων, con significado pasivo.

<sup>18</sup> Aunque el empleo frecuente del pres. durativo σκέπτομαι parece postclásico; cf. Prévot 1935, que señala que, dado lo poco frecuente del pres σκέπτομαι, se llegó a formar un sistema supletivo compuesto por el pres. iterativo σκοπέω (y compuestos) y el aor. determinado σκεψάμην (244). Sin duda, la diferencia aspectual que detectamos entre el tema de presente y el de aoristo en Atanasio se remonta a esta causa.

coordinación con κατανοέω. Pero se trata de un *examen* orientado a la acción; así nos hace suponer el primer texto, en el que σκέπτομαι<sub>B2</sub> aparece coordinado con ξπιχειρέω.

322 El sujeto de σκέπτομαι<sub>B2</sub> puede ser el mismo Dios:

σκέπτεται y σκέπτεσθαι 3CA 63 (456 C) πῶς δὲ οὖχ ὅπερβάλλει πᾶσαν μανίαν τὸ καὶ μόνον ἔνθυμεῖσθαι, ὅτι αὖτὸς ὁ θεὸς βουλεύεται καὶ σκέπτεται, καὶ προαιρεῖται, καὶ θέλειν ἕαυτὸν προτρέπεται ἵνα μὴ άλογος καὶ ἄσοφος ἡ, ἀλλὰ λόγον καὶ σοφίαν ἔχη; 19 περὶ ἔαυτοῦ γὰρ δοκεῖ σκέπτεσθαι ὁ περὶ τοῦ ἰδιόυ τῆς οὐσίας ἔαυτοῦ βουλευόμενος.

Este texto (en el que se critica a los arrianos lo absurdo de afirmar que quien carece de λόγος y de σοφία pueda realizar actos espirituales como los que se predican de Dios) nos presenta a un Dios que delibera y toma decisiones. Σκέπτομαι<sub>B2</sub> aparece en sinonimia casi total con βουλεύομαι; esto no se aprecia tanto en la primera de las dos ocurrencias, en la que σκέπτομαι<sub>B2</sub> parece formar parte de un proceso deliberativo (βουλεύεται καὶ σκέπτεται) previo a una elección (προαιρεῖται) que supone un determinarse del propio sujeto a querer eso (θέλειν ἑαυτὸν προτρέπεται), pero aparece claro en la segunda ocurrencia, en la que σκέπτομαι<sub>B2</sub> y βουλεύομαι se presentan como simples variantes expresivas, designando ambos lexemas un mismo acto intelectual, y complementados (en ampliación libre) por idéntico régimen (περί + Gen). Por otro lado se trata, como ya hemos visto anteriormente, de una acción intelectivo-visual examinativa orientada a la acción, como lo muestra el lexema que aparece como resultativo de la primera ocurrencia de σκέπτομαι<sub>B2</sub> (προαιρέομαι). Estas características semánticas fundamentales de σκέπτομαι<sub>B2</sub> pueden sintetizarse en las siguientes relaciones lexemáticas:

σκέπτομαι<sub>B2</sub> ~ βουλεύομαι σκέπτομαι<sub>B2</sub> ~ - προαιρέομαι ( - - θέλειν έμαυτὸν προτρέπω)

323 La única ocurrencia (no atanasiana) de σκέπτομαι<sub>B2</sub> en tema de perfecto presenta también aspecto durativo:

**ἐσκεμμένων** DS 10.3.13 [ep.syn.Rim.] ἄτοπον γὰρ καὶ αθέμιτον ἐφάνη τῶν ὀρθῶς καὶ δικαίως ὡρισμένων τι μεταλλάσσειν καὶ τῶν ἐν Νικαία

Se trata de un texto de sintaxis oscura, que creemos que hay que traducir así: "Y ¿cómo no va a exceder toda locura el sólo pensar que Dios mismo delibera, sopesa, elige y se exhorta a desear el no ser irracional e insipiente [ἄλογος καὶ ἄσοφος], sino tener Razón y Sabiduría [λόγον καὶ σοφίαν]? Pues sobre sí mismo parece *investigar* el que delibera acerca de lo propio de su esencia".

κοινη μετὰ τοῦ ἐνδοξοτάτου Κωνσταντίνου τοῦ σοῦ πατρὸς καὶ βασιλέως ἐσκεμμένων, ὧν ἡ διδασκαλία καὶ τὸ φρόνημα διῆλθε τε καὶ ἐκηρύχθη εἰς πάσας ἀνθρώπων ἀκοάς τε καὶ διανοίας...

Aquí, σκέπτομαι<sub>B2</sub> designa la acción de deliberar, examinar, etc., previa a la posterior definición dogmática<sup>20</sup>.

324 Igualmente, en el tema de aoristo σκέπτομαι<sub>B2</sub> puede conservar el carácter durativo:

σκεψάμενον ΕΕρ 13.5.27 τοῦτο γοῦν κἄμὲ πολλὰ πρότερον σκεψάμενον πεποίηκε γράψαι τὰ ὀλίγα ταῦτα, λογισάμενον μὴ ἄρα ἐκ τῆς σιωπῆς ἄντὶ χαρᾶς λύπη γένηται τοῖς <ἐκ τῆς> συμφωνίας πρόφασιν τοῦ χαίρειν παρασχοῦσιν ἡμῖν.

La duración viene sugerida por uno de los dos adverbios que modifican a σκεψάμενον (πολλά); pero no falta, al igual que en casos anteriores, la referencia a la acción resultado de la deliberación:  $\gamma \rho \acute{\alpha} \psi \alpha \iota^{21}$ .

325 Sin embargo, lo normal es que cuando σκέπτομαι<sub>B2</sub> es empleado en el tema de aoristo, la *duración* ceda ante el valor aspectual *puntual* característico del aoristo. De forma que la actividad intelectivo-visual que nuestro lexema designa ahora es *puntual*, contituyendo el punto terminal del proceso deliberativo:

σκέψασθαι ΕΑΝΤ 81.3 <sup>2</sup>Ερώτησις · <sup>2</sup>Εὰν καταληφθή ἄνθρωπος ἐν καιρῷ ἑορτῆς ἐν χώρα, ἐν ἡ κοινωνία τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας οὖχ

<sup>20</sup> MÜLLER 1952 (s.u.) interpreta este participio como pasivo (τὰ ἐν Νικαία ἐσκεμμένα); nosotros pensamos más bien que el sujeto de ἐσκεμμενων son aquellos obispos ὧν ἡ διδασκαλία καὶ τὸ φρόνημα διῆλθε τε καὶ ἐκηρύχθη εἰς πάσας ἀνθρώπων ἀκοάς... Gramaticalmente, la interpretación de MÜLLER es incorrecta, ya que σκέπτομαι es deponente. La versión latina (bastante libre, por cierto) editada por Migne (26.695 C) ofrece una interpretación semejante a la nuestra: Nefas enim duximus sanctorum aliquid mutare, et eorum qui in Nicaeno tractatu consederant una cum gloriosae memoriae Constatino patre pietatis tuae.

La Apologia contra Arianos contiene, en la carta del obispo Alejandro de Tesalónica al comes Dionisio (a.335), otras dos ocurrencias de  $\sigma \kappa \acute{\epsilon} \pi \tau \sigma \mu \alpha r_{B2}$  en aoristo (infinitivo e imperativo); en ellas apreciamos neutralidad aspectual, con neutralización de la oposición puntual / durativo (decidir / deliberar):

σκέψασθαι ΑΑ 80.2.24 [ep.Alex.Thes.] Φανερὰν όρω κατὰ ᾿Αθανασίου συσκευὴν γενομένην. πάντας γὰρ οὺς παρητήσατο, τούτους οὐκ οἶδα τί πεπονθότες ἄποστεῖλαι ἡθέλησαν μηδὲ σημάναντες ἡμῖν. ἦν γὰρ δόξαν κατὰ τὸ αὐτὸ σκέψασθαι, τίνας δεήσει ἀποσταλῆναι.

σκέψαι ΑΑ 80.3.9 [ep.Alex.Thes.] σκέψαι οὐν τὸ σύμφερον, ίνα μὴ ἀνακύψη τι σκυθρωπὸν καὶ αἰτία ὑποβληθωμεν ως οὐ κατὰ τὸ δίκαιον κρίναντες.

εδρίσκεται, τί δφείλει διὰ τὴν ξορτὴν σκέψασθαι, κοινωνῆσαι τοῖς αἷρετικοῖς ἡ οδ;

La inmediata especificación (κοινωνῆσαι τοῖς αἵρετικοῖς ἢ οὖ) de las posibilidades que asisten al fiel cristiano inmerso en una dificultad concreta (por hallarse un día de fiesta en un territorio en el que los cristianos no están en comunión con la Iglesia católica) revela que σκέψασθαι se refiere aquí a una decisión puntual. También en los textos siguientes:

**ἐσκέψαντο ΗΑ 42.1.21** Τοιαθτα δὲ καὶ τοσαθτα ποιήσαντες οἱ δυσσεβεῖς οὐδὲν ἐνόμιζον πεποιηκέναι, ἕως ὁ μέγας Όσιος ἀπείρατος ἦν αὐτῶν τῆς πονηρίας. καὶ γὰρ καὶ κατὰ τοθ τηλικούτου γέροντος ἔκτεῖναι τὴν μανίαν ἔαυτῶν **ἐσκέψαντο**.

**ἐσκεψάμεθα** AA 44.1.11 [ep.syn.Sard.] Εἶ καὶ τὰ μάλιστα τοίνυν οὖ μόνον ἐκ τῶν προτέρων, ἄλλὰ καὶ ἐκ τούτων αὖτῶν ἡ κακοτροπία δείκνυται καὶ συκοφαντία, ὅμως ἵνα μηδὲ ἐκ τῆς φυγῆς πρόφασίν τινα ἑτέρας κακουργίας πορίσασθαι δυνηθῶσιν, ἐσκεψάμεθα κατὰ τὸν τῆς ἀληθείας λόγον τὰ παρ'ἐκείνων δραματουργηθεντα ἔξετάσαι.

326 Estas dos posibilidades semántico-aspectuales de σκέπτομαι<sub>B2</sub> las encontramos en un solo texto, de la *Vita Antonii*:

La primera ocurrencia (ἐσκέψατο) refiere un acto intelectual puntual: Antonio 'tomó una decisión' (marcharse a la Tebaida superior). Mientras que σκεπτομένου designa un acto durativo de reflexión, que da a entender que la decisión anteriormente tomada no está cerrada a una nueva toma de postura, si se da la circunstancia adecuada. Es por ello por lo que el participio empleado por Atanasio en la segunda ocasión es el del tema de presente, y no el de aoristo.

327 En Atanasio, σκέπτομαι<sub>B2</sub> funciona de forma uniforme como deponente (forma media, significado activo); pero hay una ocasión (en un texto no atanasiano) en que presenta significado pasivo, como exige su sujeto neutro:

σκεπτόμενον DNS 40.30.26 [ep.3 Constantini] ἐφάρμοσον νῦν, εἶ δὴ τολμῷς, ἐφάρμοσον, φημι, τῷ θεῷ καὶ τὸ εὖλαβεῖσθαι καὶ τὸ ἐλπίζειν τὸ ἔκβησόμενον, ἔτι δὲ τὸ ἐνθυμεῖσθαι, τὸ λογίζεσθαι τὸ σκεπτόμενον, <τὸ>γνώμη ἀποφαίνεσθαι καὶ διαρθροῦν καὶ ὅλως τὸ τέρπεσθαι, τὸ γελᾶν, τὸ λυπεῖσθαι.

Sea cual sea la causa de este fenómeno, no afecta al habla atanasiana, tal como nos muestran todos los textos que hemos examinado más arriba.

328 En resumen: σκέπτομαι<sub>B2</sub> es un lexema durativo en el tema de presente<sup>22</sup> que en el tema de aoristo asume valor puntual, con lo que en algunas ocasiones su significado básico se ve alterado. Sus notas definitorias podemos concretarlas en /intencionalidad//no-finalidad//intensidad//duración/.

## VI.1.2.B.3 $\Delta IA\Sigma KEIITOMAI_{B2}$ 'investigar' (1x)

329 En el tratado *De synodis* hallamos este lexema, la única vez que aparece en todo el *corpus Athanasianum*:

διασκέψασθαι DS 43.1.20 ἐπειδὴ δέ, ὡς αὐτοί φασι..., οἱ τὸν Σαμοσατέα κατακρίναντες ἐπίσκοποι γράφοντες εἰρήκασι μὴ εἶναι ὁμοούσιον τὸν υἱὸν τοῦ θεοῦ τῷ πατρί, κὰι λοιπὸν αῦτοὶ διὰ τὴν πρὸς τοὺς εἰρηκότας εὐλάβειάν τε καὶ τιμὴν οὑτω περὶ τὴν λέξιν διάκενται καλὸν μετ'αὐτῶν μετ'εὐλαβείας κὰι περὶ τούτου διασκέψασθαι. συγκρούειν μὲν τούτους [τοὺς ἐν Νικαία ἐπισκόπους] πρὸς ἐκείνους [τοὺς ἐπὶ τοῦ Σαμοσατέως] ἀπρεπές πάντες γάρ εἶσι πατέρες διακρίνειν δὲ πάλιν ὡς οὖτοι μὲν καλῶς, ἐκεῖνον δὲ τοὐναντίον εἰρήκασιν οὐχ ὁσιον οἱ πάντες γὰρ ἐκοιμήθησαν ἐν τῷ Χριστῷ.

El preverbio δια– acentúa fuertemente la duración propia de σκέπτομαι<sub>B2</sub>, característica aspectual que διασκέπτομαι<sub>B2</sub> conserva aún en el tema de aoristo. Se trata de un acto intelectivo-visual intenso y penetrante, realizado con espíritu de fe (μετ'εὐλαβείας), y en contexto polémico contra los arrianos, que se escudaban en el rechazo del ὁμοούσιος por parte de los obispos que rebatían a Pablo de Samosata; es, por tanto, un investigar dialéctico. El texto, asimismo, sugiere que el acto de διασκέψασθαι culmina naturalmente en un διακρίνειν; la relación operante en este texto entre ambos lexemas la podemos formular como

διασκέπτομαι<sub>Β2</sub> - - διακρίνω:

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Éste es de hecho el único valor que le reconoce MÜLLER 1952 s.u. (dispicio, considero, perpendo).

La investigación (durativa) culmina en la acción puntual resultativa de la decisión.

Todo ello, y a falta de más datos, nos lleva a postular para διασκέπτομαι<sub>B2</sub> los mismos rasgos significativos con que hemos descrito más arriba σκέπτομαι<sub>B2</sub>; lo único que podríamos añadir es un fortalecimiento de la intensidad y de la duración.<sup>23</sup>

#### VI.1.2.C LOS TÉRMINOS ALTERNOS DE LA DIMENSIÓN INTENCIONAL

#### VI.1.2.C.1 $\Pi APOPA\Omega_{B2}$ 'desatender' (23x)

330 El conjunto de lexemas visuales transferidos al campo intelectual comprende un término, παροράω, que nunca aparece en Atanasio con significado visual, pero que hallamos con relativa frecuencia con significado intelectual. Posee una personalidad propia caracterizada por su valor negativo (conferido por el preverbio  $\pi\alpha\rho[\alpha]$ -, con sentido originariamente separativo), que lo constituye en un término alterno de los lexemas intelectivos intencionales (visuales o no). Su régimen sintáctico es transitivo<sup>24</sup>, y su morfología es variada (temas de presente, aoristo y perfecto), con predominio de las formas personales sobre las no-personales<sup>25</sup>.

331 Ese valor negativo le confiere a  $\pi\alpha\rho\rho\rho\dot{\alpha}\omega_{B2}$  un rasgo semántico concreto, la desatención, presente en prácticamente todas sus ocurrencias:

παρείδον DI 14.7.39 πῶς οὖν ἀν ἐγεγόνει τοῦτο; ἴσως ἀν τις εἴποι ὅτι ἐξὸν ἦν διὰ τῶν αὖτῶν, ὥστε πάλιν διὰ τῶν τῆς κτίσεως ἔργων τὰ περὶ αὖτοῦ δεῖξαι. ἄλλ' οὖκ ἦν ἀσφαλὲς ἔτι τοῦτο. οὖχί γε · παρεῖδον γὰρ τοῦτο πρότερον οἱ ἀνθρωποι, καὶ οὖκέτι μὲν ἀνω, κάτω δὲ τοὺς ἀφθαλμοὺς ἐσχήκασιν.

<sup>23</sup> El sustantivo abstracto correspondiente a διασκέπτομαι es διάσκεψις; en Atanasio sólo aparece una vez, en un documento no atanasiano:

διάσκεψιν DS 28.2.25 [exp.fid.sirm.357] Επειδή περὶ πίστεως ἔδοξέ τινα διάσκεψιν γενέσθαι, πάντα ἀσφαλῶς ἐζητήθη κὰι διηρευνήθη ἐν τῶ Σιρμίω ἐπὶ παρουσία Οὐάλεντος καὶ Οὐρσακίου καὶ Γερμινίου καὶ τῶν λοιπῶν.

En un contexto semejante al del lexema verbal correspondiente (deliberación de un sínodo) διάσκεψις representa esa misma noción verbal, posteriormente realizada mediante una cuidadosa investigación sinodal (ἀσφαλῶς ἔζητήθη καὶ διηρευνήθη).

<sup>24</sup> Ac: 19x (3x, implícito); completiva: 2x (compl.inf., 1x; compl. oπ, 1x); en voz pasiva, 2x.

Formas personales: 17x (pres. ind., 7x; aor. ind., 5x; aor. subj., 3x; perf. ind., 2x); formas no-personales: 6x (inf. pres., 2x; inf. aor., 1x; partic. aor. act., 1x; partic. pres. pas., 1x; pertic. perf. pas., 1x).

Si los hombres desatendieron (no tuvieron en cuenta) la revelación fundamental de Dios a través de la creación, no era razonable que una nueva revelación se produjera también mediante la relación que las cosas creadas muestran respecto de Dios. Es interesante la secuencia que nos muestra el texto, en la que  $\pi\alpha\rho\rho\rho\alpha\omega_{B2}$  se comporta como término no-resultativo:

y que revela la íntima conexión que aún tiene nuestro lexema con el ámbito visual. En efecto, el *resultado* de la acción de  $\pi\alpha\rho\rho\rho\dot{\alpha}\omega_{B2}$  viene también expresado por una metáfora óptica, reveladora de una total falta de consideración de ciertas realidades (las trascendentes) por parte del hombre.

παρορῶσιν AF 26.9 ἀλλ' οὖτοι [οἱ ἐχθροί μου], ὡς ἐοικεν, οὖτε τι τῶν ἀτολμήτων παρορῶσιν, οὖτε παραλιμπάνειν τι βούλονται, ὁ μη τὴν πονηρίαν αὐτῶν κὰι τὴν ὁμότητα δεικνύει.

En este texto, la relación de sinonimia con παραλιμπάνω (abandonar) hace destacar de nuevo el valor específico de παρορά $ω_{B2}$ ; los dos términos son intercambiables, uariationes expresivas.

παρίδητε ΕΕπς 7.3.22 παρακαλῶ, μὴ παρίδητε τὰ τηλικαῦτα μηδὲ ἐπιτρέψητε τὴν περιβόητον ϶Αλεξανδρέων ἐκκλησίαν ὅπὸ αἰρετικῶν καταπατηθῆναι.

Ahora es otra secuencia de dos acciones,

la que nos indica el valor propio de παρορά $ω_{B2}$ : la acción expresada por este lexema, cuando se presenta negada (μη παρίδετε), es equivalente a una permisión tácita (ἐπιτρέπω). Expresa, por tanto, una omisión permisiva.

παρορῶσιν DI 40.5.40 εἰ δὲ τὸν ... θεὸν ... τὰ ἔθνη σέβουσι, διὰ τί μὴ γινώσκουσι [οἱ Ἰουδαῖοι], μᾶλλον δὲ διὰ τί ἕκοντες παρορῶσιν, ὅτι ὁ ... κύριος ἐπέλαμψε τῷ οἰκουμένῃ κὰι ἔπεφάνη σωματικῶς αὖτῷ ...; ὁμοιον δὲ πάσχουσιν, ὡς ἐἰ τις παραπεπληγὼς τὴν διάνοιαν, τὴν μὲν γῆν φωτιζομένην ὑπὸ τοῦ ἡλίου βλέποι, τὸν δὲ ταύτην φωτίζοντα ἡλιον ἀρνεῖται.

Esta omisión permisiva no se debe a un descuido involuntario del sujeto: es algo conscientemente permitido e, incluso, querido (ἔκόντες); menos excusable, si cabe, porque el Señor brilló sobre la tierra y apareció corporalmente (es clara la referencia visual de ambas expresiones). Por otra parte, su relación con μη γινώσκω da fe del

carácter negativo del preverbio  $\pi\alpha\rho\alpha$ -, a la vez que la oposición entre los dos lexemas manifestada por el autor ( $\mu\alpha\lambda\lambda$ ov  $\delta\epsilon$ ) nos permite establecer la siguiente oposición privativa, articulada en torno al rasgo de la *voluntariedad*:

332 También es culpable, en el hombre, el descuido de la verdad; por ello, las consecuencias que se siguen son traumáticas para él:

παρορωμένης AC 12.33 δ λίθω κρουόμενος ζητεῖ τὸν ἰατρόν · τῶν δὲ λίθων ὀξύτερα τὰ ἐκ τῆς διαβολῆς ἐστι πλήγματα · ... καὶ ταῦτα μόνη ἡ ἀλήθεια ἰᾶσθαι δύναται · ταύτης δὲ παρορωμένης, αδξάνει δεινότερον τὰ τραύματα.

333 El carácter voluntario del descuido hace que constituya una auténtica toma de postura ante las cuestiones, aunque sea por omisión:

παρίδωσιν ΕΕπς 1.2.10 ἀνήρ ποτε Λευίτης ἀδικηθεὶς εἰς τὴν γυναῖκα καὶ τὴν ὑπερβολὴν τοῦ μύσους ξωρακώς (Εβραῖα γὰρ ἢν ἡ γυνὴ καὶ ἐκ τῆς Ἰοὐδα φυλῆς ἐτύγχανε) καὶ καταπλαγεὶς ἐπὶ τοῖς τολμηθεῖσιν εἰς αὐτὸν παρανομήμασιν, ὡς ἡ θεία τῶν κριτῶν διαγορεύει γραφή, διελὼν τὴν γυναῖκα ἀπέστειλε κατὰ πᾶσαν φυλὴν τοῦ Ἰσραήλ, ἵνα μὴ εἰς αὐτὸν μόνον, ἀλλὰ καὶ εἰς πάντας κοινὸν τὸ τοιοῦτον ἀδίκημα πιστευθῆ, καὶ ἵνα, ἐὰν μὲν συμπάθωσιν, ἐκδικήσωσιν, ἐὰν δὲ παρίδωσιν, ὡς αὐτὸι λοιπὸν ἀδικήσαντες αἰσχυνθῶσι. καὶ οἱ μὲν ἀποσταλέντες τὸ γεγονὸς ἀπήγγελλον, οἱ δὲ ἀκούοντες καὶ ὁρῶντες ἐλεγον μηδέποτε τὰ τοιαῦτα γεγενῆσθαι...

Este expresivo comienzo de la *Epistula Encyclica*, en el que Atanasio evoca un pasaje bíblico (Jc 19-20) para describir así su propia situación, presenta un indudable interés para nosotros, ya que nos permite descubrir una *alternancia* enunciable como

El levita de Efraim, con su acción simbólica, puso a todo israelita en un dilema real: sumarse a su causa, "compadecer" con él  $(\sigma \upsilon \mu \pi \alpha' \theta \omega \sigma \upsilon)$ , o no dar importancia  $(\pi \alpha \rho i \delta \omega \sigma \upsilon)$  a la afrenta de que ha sido objeto su hermano de sangre; en este último caso, la indiferencia es culpable: el que la mantenga pasará automáticamente a ser considerado al mismo nivel que los causantes de la afrenta.

334 El sujeto de  $\pi\alpha\rho\rho\rho\dot{\alpha}\omega_{B2}$  es, con mucha frecuencia, Dios mismo (11 veces en total). Hay una carácterística común a todos estos textos: el verbo va negado, *Dios es el que nunca desatiende su creación*, y al hombre especialmente. Así nos lo permiten comprobar estos textos del tratado *De Incarnatione*:

παρορὰ DI 10.1.4 y παρείδεν DI 10.1.9 εἰ γὰρ βασιλεὺς κατασκευάσας οἰκίαν ἡ πόλιν, καὶ ταύτην ἔξ ἄμελείας τῶν ἐνοικούντων πολεμουμένην ὑπὸ ληστῶν τὸ σύνολον οῦ παρορὰ, ἄλλ' ὡς ἰδιον ἔργον ἐνδικεὶ καὶ περισώζει, οὺκ εἰς τὴν τῶν ἐνοικούντων ἀμέλειαν ἀφορῶν. ἀλλ' εἰς τὸ ἑαυτοῦ πρέπον · πολλῷ πλέον ὁ τοῦ παναγαθ οῦ θεὸς λόγος πατρὸς εἰς φθορὰν κατερχόμενον τὸ δι'αὐτοῦ γενόμενον οῦ παρείδεν · ...

παρορά DI 6.8.30 ἀσθένεια γὰρ μᾶλλον καὶ οὖκ ἀγαθότης ἐκ τῆς ἀμελείας γινώσκεται τοῦ θεοῦ, εἶ ποιήσας παρορά φθαρῆναι τὸ ἑαυτοῦ ἐργον, ἤπερ εἶ μὴ πεποιήκει κατὰ τὴν ἀρχὴν τὸν ἀνθρωπον. μὴ ποιήσαντος μὲν γὰρ οὖκ ἦν ὁ λογιζόμενος τὴν ἀσθένειαν, ποιήσαντος δὲ καὶ εἶς τὸ εἶναι κτίσαντος, ἀτοπώτατον ἦν ἀπόλλυσθαι τὰ ἔργα, καὶ μάλιστα ἐπ'οψει τοῦ πεποιηκότος.

Lo primero que llama la atención al examinar estos textos es la correspondencia semántica entre un sustantivo (ἀμέλεια) y el verbo que estamos estudiando,  $\pi\alpha\rho o\rho \acute{\alpha}\omega_{B2}$ . En el primer texto, la indolencia (ἀμέλεια) de los habitantes, que en estricta justicia se debería ver correspondida con idéntica actitud por parte de su rey ( $\pi\alpha\rho o\rho \acute{\alpha}$ ), no suscita esa reacción en el gobernante (no por los méritos, inexistentes, de los ciudadanos, sino en atención a la propia dignidad del rey). En el segundo de los fragmentos el sujeto de ambos términos es el mismo, Dios, en una hipótesis que el autor rechaza (ello explica que  $\pi\alpha\rho o\rho \acute{\alpha}\omega_{B2}$  no vaya negado).

Es interesante señalar también en los dos textos la relación de  $\pi\alpha\rho\rho\rho\dot{\alpha}\omega_{B2}$  con la visión, transferida o no; en el primero de ellos actúa la relación alterna con un término intelectivo-visual ( $\dot{\alpha}\phi\rho\rho\dot{\alpha}\omega_{B2}$ ) que podemos expresar así:

$$\frac{1}{\alpha\phi \circ \rho \alpha\omega_{B2} + 1} \pi\alpha\rho \circ \rho \alpha\omega_{B2} + 1$$

Y en el segundo queda claro que, si Dios permitiera la destrucción de su propia obra, esto sucedería a la vista de su Creador (ἐπ' ὄψει τοῦ πεποιηκότος).

335 La bondad de Dios le impide permitir, por así decirlo, que "le salga mal" algo de lo que ha creado; para ello se compromete al máximo, hasta el punto de que si se ha encarnado, ha sido por no permitir un fracaso de ese calibre:

παριδείν DI 43.4.22 όθεν είκότως, ἐπειδὴ παριδείν τὸ τηλικοῦτον [μόνον τὸν ἀνθρωπον ἀποστραφῆναι τὸ καλὸν ἐν τῆ ὅλη κτίσει] οὖκ ἀξιον

ην της του θεου άγαθότητος, αλλα και έν τῷ ὅλω αὐτὸν διέποντα καὶ ήγεμονεύοντα οὖκ ήδυνήθησαν αὐτὸν γνῶναι οἱ ἄνθρωποι, μέρος του ὅλου λαμβάνει ἑαυτῷ ὄργανον τὰ ἀνθρωπινον σῶμα, καὶ ἔπιβαίνει τούτῳ, τ΄ν' ἐπειδὴ ἐν τῷ ὅλῳ αὖτὸν ἡδυνήθησαν γνῶναι, κὰν ἐν τῷ μέρει μὴ ἀγνοήσωσιν αὐτόν · ...

Y está siempre dispuesto a no menospreciar al hombre que, arrepentido, se arroja arrepentido ante Él:

παρίδη EPS 413 C ''Οπ αὐτοῦ ἐσπν ἡ θάλασσα [Sal 94.5a] Δείκνυσιν ὡς αὐτός, ὢν δημιουργὸς πάσης κτίσεως ὁρατῆς τε καὶ ἀοράτου, οὐκ ἂν παρίδη τὸ ἴδιον ποίημα προσπίπτον δι'ἐξομολογήσεως.

παρεώρακας EPS 421 D Κύριε δ θεὸς ἡμῶν, σὸ ἐπήκουσας αὖτούς [Sal 98.8a] Εἶ καὶ ἐδοξάν τι ἄμαρτάνειν ὡς ἄνθρωποι, οὖ παρεώρακάς, φησιν.

Hasta el punto de que esa continua negación de que Dios se despreocupe del hombre viene identificada formalmente en la *Vita Antonii* con su *providencia* ( $\pi \rho \acute{o} vo\iota \alpha$ ), que Dios nunca niega a quienes esperan en él:

παρορά VA 8 (856 A) Θεοῦ δὲ προνοία (οὖ γὰρ παρορά κύριος τοὺς ἐλπίζοντας ἐπ'αὖτόν), ...

336 Pero παρορά $ω_{B2}$  en su forma negativa no sólo está asociado a la misericordia y la bondad de Dios; también, en dos ocasiones, su sujeto es *la justicia divina* (ἡ θεία δύκη), que Atanasio (siempre en la *Historia Arianorum*) ve realizada en diversos acontecimientos que tienen lugar poco tiempo después de ser víctima de una injusticia, y que suponen un fracaso (o, incluso, la muerte) de sus adversarios:

παρείδεν ΗΑ 7.6.8 τοῦ δὲ τοιούτου θανάτου διάκονον ἔλεγον γεγενησθαι Φίλιππον τὸν γενόμενον ἔπαρχον. ἀλλ' οὐδὲ τοῦτο παρείδεν ἡ θεία δίκη οὐδὲ γὰρ παρηλθεν ἔνιαυτός, κὰι μετὰ πολλης ἄτιμίας καθηρέθη της ἀρχης ὁ Φίλιππος, οὕτως ὡς ἰδιώτην γενόμενον ὑφ'ὧν οὖκ ἡθελε καταπαίζεσθαι.

παρείδεν ΗΑ 14.4.2 ἄμέλει τοὺς μὲν ταῦτα [τὰ γράμματα] κομίζοντας ἐτίμα χρήμασιν [Γρηγόριος], 'Αντωνίου δέ ποτε γράψαντος πεποίηκε τὸν δοῦκα Βαλάκιον καταπτῦσαι τῆς ἐπιστολῆς καὶ ταύτην ἀπορρίψαι. ἀλλ' οὐ παρείδεν ἡ θεία δίκη, μετ'οὐ πολὺ γὰρ τὸν λεγόμενον δοῦκα ἐπικαθήμενον ἵππφ καὶ ἀπερχόμενον εἰς τὴν πρώτην μονὴν ἐπιστραφεὶς ὁ ἵππος καὶ δακὼν εἰς τὸν μῆρον κατέβαλε καὶ τριῶν ἡμερῶν ἀπέθανεν.

Igualmente, la desgracia del pueblo de Israel es vista por Atanasio como consecuencia de un estado de abandono por parte de Dios por no haber creído en Él, lo cual priva a este pueblo de cualquier cualidad moralmente buena (ἐν παντὶ γεγονὼς κακῷ):

παρεωραμένος EPS 193 C Σὺ δέ, κύριε, μὴ μακρύνῃς τοὺς οἰκτιρμούς σου ἀπ'ἔμοῦ [Sal 39.12a] Διδάξαντος τοῦ Χριστοῦ τὸ περὶ τῆς οικονομίας μυστήριον, εἰσκομίζεται τοῦ Ἰσραὴλ τὸ πρόσωπον τοῦ μείναντος ἐν ἀπειθεία. ὡς γὰρ ἀπειθήσας τῷ ἐλέει τοῦ θεοῦ, καὶ διὰ τοῦτο παρεωραμένος, καὶ ἐν παντὶ γεγονὼς κακῷ, ἀνανήφει πρὸς μετάγνωσιν, κατοικτείρεσθαι παρακαλῶν.

337 El sujeto de  $\pi\alpha\rho\circ\rho\acute{\alpha}\omega_{B2}$  puede ser, igualmente, el mismo Cristo; siempre negando la noción de 'descuidar', como es propio de Dios:

παρορᾶν DI 22.5.30 εἰ μὲν οὖν ἦν πάλιν νοσῆσαν το σῶμα, καὶ ἐπ'ομει πάντων διαλυθεὶς ἀπ'αὐτοῦ ὁ λόγος, ἀπρεπὲς μὲν ἦν τὸν τῶν ἀλλων τὰς νόσους θεραπεύοντα παρορᾶν τὸ ἴδιον ὀργανον ἐν νόσοις τηκόμενον²6.

338 Es frecuente, por último, la adquisición por parte de  $\pi\alpha\rho\rho\rho\dot{\alpha}\omega_{B2}$  de una fuerte connotación "emocional"; concretamente, la de 'desatención despectiva'. La hallamos en textos de tipo polémico, en los que  $\pi\alpha\rho\rho\rho\dot{\alpha}\omega_{B2}$  se predica de los adversarios de Atanasio:

παρείδε ΗΑ 45.5.23 καὶ ἀντὶ ἔξορισμοῦ κατέχει [ὁ Κωνστάντιος] τοῦτον [τὸν Όσιον] ὅλον ἐνιαυτὸν ἐν τῷ Σερμίφ οὐτε τὸν θεὸν φοβηθεὶς ὁ άθεος οὐτε τοῦ πατρὸς τὴν διάθεσιν, ἡν εἶχε πρὸς τὸν Όσιον, αἶδεσθεὶς ὁ ἀνόσιος οὐτε τὸ γῆρας (ἐκατονταέτης γὰρ λοιπὸν ἦν) αἰσχυνθεὶς ὁ ἀστοργος. πάντα γὰρ ταῦτα παρείδε διὰ τὴν ἀσέβειαν ὁ νέος ἀχαὰβ κὰὶ ἄλλος Βαλθασὰρ ἐφ'ἡμῶν γενόμενος.

El siguiente texto no-atanasiano, recogido en la *Apologia contra Arianos*, nos presenta un matiz semejante en el contenido semántico de  $\pi\alpha\rho o \rho \acute{\alpha} \omega_{\rm B2}$ :

παρορά ΑΑ 40.3.24 [ep.syn.Sard.] τίνα δέ έστι τὰ παρὰ τῆς ἅγίας συνόδου δογματισθέντα κατὰ... τῶν προισταμένων τῆς ἄρειανῆς αιρέσεως..., γνώσεσθε ἐκ τῶν ὑποτεταγμένων. ἀπεστείλαμεν γὰρ ὑμιν, ἱνα καὶ ἡ ὑμετέρα θεοσέβεια σύμψηφος τοις παρ'ἡμῶν ὁρισθεῖσι γένηται καὶ ἐκ τούτων γνῶτε ὅτι ἡ καθολικὴ ἐκκλησία οὐ παρορὰ τοὺς εἰς αὐτὴν πλημμελοῦντας.

Se trata de un descuido *benevolente* (es decir, de un perdón indulgente con los ataques de sus adversarios) el que no está dispuesta a realizar la Iglesia universal: tiene una necesidad vital de defender la pureza de su doctrina ante intentos beréticos.

En esta perícopa de gran fuerza literaria, Constancio es presentado como la personificación misma del mal; y παρείδε se presenta ante el lector como la síntesis final de todos los desprecios realizados por el gobernante al venerable obispo Hosio (ούτε τὸν θεὸν φοβηθεὶς ὁ ἄθεος, ούτε... τὸν Όσιον αἰδεσθεὶς ὁ ἀνόσιος, ούτε τὸ γῆρας αἰσχυνθεὶς ὁ ἀστοργος). También en los textos siguientes descubrimos este sentido:

παρεωράκασι ΗΑ 1.1.5 αὐτοὶ δὲ ὧν ταῦτα ἐμηχανήσαντο χάριν, οὖκ εἰς μακρὰν ἐπλήρωσαν. άμα γὰρ ἐπεβούλευσαν καὶ εὖθὺς τοὺς περὶ με τοσαύτας κατ'αὐτῶν κρίσεις παρεωράκασι, βασιλικὴν δὲ πάλιν ἐξουσίαν ὑπὲρ αὐτῶν προεφασίσαντο...

παριδών ΑΑ 6.6.5 [ep.syn.Alex.] ἐν Βηρυτῷ μὲν ἦν [Εὐσέβιος] ἀπ'ἀρχῆς, Βηρυτὸν δὲ ἀφὲις εἰς Νικομήδιαν ἦλθε, τὴν μὲν παρὰ νόμον ἀφείς, εἰς τὴν δὲ παρὰ νόμον ἐπιβαίνων, καὶ τὴν μὲν οἰκείαν ἀστόργως καταλελοιπώς, τὴν δὲ ἀλλοτρίαν ἀλόγως κατέχων, καὶ τῆς μὲν πρώτης τὴν στοργὴν ὑπὸ τῆς ἀλλοτρίας ἐπιθυμίας παριδών, τῆ δὲ δευτέρα μηδὲ ἡν ὑπὸ τῆς ἐπιθυμίας ἐσχε τηρήσας.

El interés de este último<sup>27</sup> radica en la alternancia que manifiesta:

que una vez más subraya el valor propio de  $\pi\alpha\rho\rho\rho\alpha\omega_{B2}$  (desatender).

339 Pero el desprecio designado por  $\pi\alpha\rho\rho\rho\dot{\alpha}\omega_{B2}$  puede ser también positivo y saludable, siempre que su objeto sean las realidades mundanas que impiden un testimonio radical de la fe; así, en estas dos perícopas del *De Incarnatione*:

παρορῶσι DI 28.1.4 ³Αρ' οὖν τοῦτο μικρὸς ἐλεγχός ἐστι τῆς τοῦ θανάτου ἀσθενείας; ἡ μικρά ἐστιν ἀπόδειξις τῆς κατ'αὖτοῦ γενομένης νίκης παρὰ τοῦ σωτῆρος, ὁταν οἱ ἐν Χριστῷ παῖδες κὰι νέαι κόραι παρορῶσι τὸν ἐνταῦθα βίον κὰι ἀποθανεῖν μελετῶσιν; ... τὸ δὲ παραδοξότατον τοῦτό ἐστιν, ὅτι τὴν τοῦ σταυροῦ πίστιν ἐνδυσάμενος καταφρονεῖ κὰι τῶν κατὰ φύσιν, κὰι τὸν θάνατον οὖ δειλιῷ διὰ τὸν Χριστόν.

παροράν DI 47.5.35 ... μόνος ὁ Χριστὸς δι'εὐτελῶν ἑημάτων, καὶ δι'ἀνθρώπων οὐ κατὰ τὴν γλῶτταν σοφῶν, κατὰ πᾶσαν τὴν οἶκουμένην

Recordemos que, según ORLANDI 1975 (p.56), probablemente esta carta sinodal fuera escrita por Atanasio mismo.

<sup>28</sup> Con sentido no visual ('cuidar')

παμπληθεῖς ἐκκλησίας ἐπεισεν ἀνθρώπων καταφρονεῖν μὲν θανάτου, φρονεῖν δὲ ἀθάνατα, καὶ τὰ μὲν πρόσκαιρα παρορᾶν, εἰς δὲ τὰ αἰώνια ἀποβλέπειν, καὶ μηδὲν μὲν ἡγεῖσθαι τὴν ἐπὶ γῆς δόξαν, μόνης δὲ τῆς ἀθανασίας ἀντιποιεῖσθαι.

Los dos textos nos presentan a παρορά $ω_{B2}$  en relación de sinonimia con καταφρονέω; en el primero se subraya que el resultado es la *falta de temor a la muerte por Cristo*. Y en el segundo se vuelve a insistir en el mismo concepto diversamente expresado (μηδὲν ἡγεῖσθαι), resultando de especial interés para nosotros la alternancia fundamental que subyace en él, por tratarse de dos términos procedentes del campo visual:

παρορά $ω_{B2}$  | ἀποβλέπ $ω_{B2}$ .

desatender | atender

340 En resumen : παροράω<sub>B2</sub> se nos presenta como un término intelectivo-visual alterno de aquellos lexemas que designan la atención visual; concretamente, según nos han indicado algunos textos, de ἀφοράω<sub>B2</sub> y ἀποβλέπω<sub>B2</sub>. Es un lexema de connotaciones morales negativas, que hace que normalmente se predique de los adversarios de Atanasio afirmado, y de Dios, negado; pero también puede referirse al desprecio saludable de las realidades mundanas para centrarse en las trascendentes. Tiene una especial propensión para adquirir el matiz emocional del desprecio. Podemos, por tanto, concretar sus notas significativas en /intencionalidad/ /desatención culpable//despectividad/. Y las principales oposiciones significativas y relaciones clasemáticas que presenta son las siguientes:

μὴ γινώσκω – | παροράω<sub>B2</sub> + παρορῶσιν DI 40.5.40
παροράω<sub>B2</sub> | ἀφοράω<sub>B2</sub> παρορῷ DI 10.1.4
παροράω<sub>B2</sub> | ἀποβλέπω<sub>B2</sub> παρορῷν DI 47.5.35
παροράω<sub>B2</sub> | συμπάσχω παρίδωσιν ΕΕπς 1.2.10
παροράω<sub>B2</sub> | τηρέω παριδών AA 6.6.5 [ep.syn.Alex.]
παροράω<sub>B2</sub> - κάτω τοὺς ὀφθαλμοὺς ἐσχηκα παρεῖδον DI 14.7.39
παροράω<sub>B2</sub> - - ἐπιτρέπω παρίδητε ΕΕπς 7.3.22

## VI.1.2.C.2 $\Pi EPIOPA \Omega_{B2}$ 'descuidar' (2x)

341 Con un contenido semántico que la escasez de sus ocurrencias no nos permite discernir con nitidez del de  $\pi\alpha\rho\rho\rho\acute{\alpha}\omega_{B2}$ ,  $\pi\epsilon\rho\iota\rho\rho\acute{\alpha}\omega_{B2}$  se nos presenta también como

término alterno de los lexemas de esta dimensión intencional. La única ocurrencia genuinamente atanasiana lo aplica a Dios; negado, al igual que  $\pi\alpha\rho$ o $\rho\dot{\alpha}\omega_{B2}$ :

περιορά ΕΡSV 150 Καὶ εἶπαν · οὖκ δίψεται κύριος, οὖδὲ συνήσει δ θεὸς τοῦ Ἰακώβ [Sal 93.7-9] Πάλιν ἀπὸ τῆς πονηρίας τῶν ἐχθρῶν διεγείρει εἰς ζῆλον τὸν κατὰ τῶν ἀσεβῶν τὸν θεόν, ὅπως ἀν ἐργω μάθοιεν ὡς δπιστωθεὶς παρ'αὖτῶν οὖ περιορά τὰ ἀνρθώπινα · ...

Como corresponde a la fe que sus fieles depositan en Él, Dios no descuida a los hombres; la referencia visual de περιοράω<sub>B2</sub> cobra intensidad a la luz del texto sálmico comentado: 'οὐ περιορὰ' se refiere claramente al 'οὐκ ὀψεται' del salmo. Esto nos permite comprobar una equivalencia real entre οὐχ ὁράω y περιοράω<sub>B2</sub>, cuyo fundamento es la relación alterna subyacente entre ambos lexemas:

Pero no se trata de un lexema exclusivamente aplicable a Dios; así nos lo hace suponer el texto siguiente (de una carta de Constancio a los alejandrinos) contenido en la *Apologia ad Constantium*, aunque no sea atanasiano:

περιοράν AC 30.63 [ep.Constantii] ... · τοὺς δὲ ἐκείνου [τοῦ ὁλέθρου ᾿Αθανασίου] κόλακας καὶ θεραπευτὰς ἀγύρτας τινὰς καὶ τοιούτους ἀνθρώπους, οἱους ὀνομάζειν αἰσχύνη, περιοράν σφαδάζοντας, οῦς πάλαι τεθνάναι διηγόρευται τοῖς δικασταῖς.

El emperador pide a los alejandrinos que desprecien a los seguidores de Atanasio; hallamos el verbo afirmado, y con un fuerte matiz despectivo, de forma que no nos es posible distinguirlo de  $\pi\alpha\rho\rho\rho\dot{\alpha}\omega_{B2}$ .

343 Lo único, por tanto, que podemos señalar acerca de la relación semántica entre παρορά $ω_{B2}$  y περιορά $ω_{B2}$  es la *preferencia* de Atanasio por el primero de los dos lexemas sobre el segundo; los escasos empleos de περιορά $ω_{B2}$  no nos permiten postular otra diferencia semántica entre ambos.

#### • CONCLUSIONES DEL CAMPO B II :

344 Hay que señalar, ante todo, el mantenimiento en el campo intelectivo-visual de la oposición fundamental de esta dimensión en el campo sensible (direccional / no-direccional), que se refleja en la oposición final / no-final. Los lexemas fundamentales de esta dimensión en su campo visual los hallamos transferidos; así, por ejemplo, ἀποβλέπω, ἀφοράω, βλέπω, ὁράω, ἐνοράω, σκοπέω y θεωρέω. Su importancia es, en algunos casos, llamativamente superior que en el campo originario: por ejemplo,

σκοπέω, ο ἀφοράω; pero normalmente mantienen su *status* propio en relación con los demás componentes del campo. Y no hay que olvidar que es normal que en el *corpus Athanasianum* prevalezca el empleo intelectual sobre el sensible, dado el carácter eminentemente doctrinal de la mayoría de sus escritos.

- 345 Nos encontramos también con lexemas que no habían aparecido anteriormente; a este grupo pertenecen ἀντιβλέπω, ἐφοράω, ἔπιβλέπω, σκέπτομαι, διασκέπτομαι, συνοράω y θεάομαι(-άω). No podemos saber con seguridad, sobre la base del *corpus* limitado en que nos movemos, si en en griego alejandrino del s. IV estos verbos han depuesto definitivamente su sentido sensible para emplearse exclusivamente en el ámbito intelectual; sólo la comparación con escritos de otros autores puede aclarar este punto, pero esto excede los límites metodológicos que nos hemos impuesto. Ciñéndonos al habla atanasiana, sin embargo, éste es el panorama que encontramos. Hay que destacar que los dos últimos lexemas enumerados (συνοράω y θεάομαι[-άω]) son normalmente resultativos, de forma que su empleo intencional no deja de resultar una anomalía explicable en función del contexto y de la modalidad verbal que presentan esos casos determinados.
- 346 El protolexema de esta dimensión es αποβλέπω<sub>B2</sub>; el predominio numérico de ocurrencias de σκοπέω<sub>B2</sub> se explica porque este lexema ha asumido en exclusiva una modalidad expresiva (el imperativo) que  $\eth \pi o \beta \lambda \acute{e} \pi \omega_{B2}$  nunca realiza. La presencia de  $\delta \rho \acute{a} \omega$  obedece a su condición de archilexema, no de esta dimensión, sino del campo en general; una explicación semejante tiene la presencia de  $\beta \lambda \acute{e} \pi \omega$  como término nomarcado. Más adelante podremos establecer con mayor exactitud el estatuto concreto (cuasi-archilexemático, según veremos) de este lexema, cuya condición de término nomarcado resulta innegable.
- El análisis de numerosos textos nos ha mostrado lo frecuentemente que se produce la neutralización de una oposición operativa en el campo que nos ocupa. La más importante (especialmente, como es natural, en los que admiten el doble empleo sensible e intelectual) es la neutralización entre lo visual y lo intelectivo; en términos generales podemos afirmar que se trata de un fenómeno panlexemático, que si bien no hemos verificado en todos los lexemas que hemos analizado, puede perfectamente realizarse en todos ellos, y de hecho se realiza en muchos. Pero esta no es la única: también hemos descrito (en  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon \omega_{B2}$ ) una neutralización entre lo intencional y lo resultativo, realizando únicamente la dinamicidad común a ambas dimensiones. Y en relación con este fenómeno hemos destacado en algunas ocasiones otro similar: la posibilidad de abstraer totalmente el contenido semántico intelectivo-visual para realizar solamente el valor clasemático del lexema (concretamente, en los casos que hemos visto, su

intencionalidad), o bien un rasgo semántico determinado del lexema (en  $\theta \epsilon \omega_{B2}$ , la profundidad).

- 348 El comportamiento de Atanasio frente a otras *hablas* con las que convive es normalmente de relativa *independencia*; un caso paradigmático puede ser la sustitución de θεάομαι por θεωρέω en el contexto de una cita joánica (Jn 1.14). Pero eso no excluye la influencia en otros casos; así, por ejemplo, la influencia bíblica en el empleo de ἐπιβλέπω<sub>B2</sub>, o la posible influencia de Eusebio de Cesarea en el imperativo θέα.
- 349 En algunos casos hemos podido comprobar cómo la diferencia semántica interlexemática puede obedecer no tanto a factores estructurales como a fenómenos de arquitectura lingüística; así, la diferencia entre ἀφοράω y ἀποβλέπω, o entre los imperativos ὅρα y σκόπει, no la explicamos en términos estructurales, sino como una diferencia diafásica: la preferencia del primer lexema de cada par en obras de carácter exegético, y del segundo, en obras doctrinales polémico-dogmáticas.
- 350 En el campo A ya describimos una figura literaria muy del gusto atanasiano que hemos dado en llamar ecuación semántica (igualdad real entre un lexema y un giro paralexemático que, analizando mediante diversos términos el contenido semántico del lexema, resulta intercambiable con él), empleada para evitar la monotonía expresiva producida por la repetición de un mismo término en una perícopa (algo que en escritos doctrinales suele ser necesario). Son varias las ecuaciones que hemos descubierto en esta dimensión afectando siempre a lexemas fundamentales de la misma  $(\alpha \pi \sigma \beta \lambda \epsilon \pi \omega)$ , sobre todo,  $\sigma \kappa \sigma \pi \epsilon \omega$ ):
  - αποβλέπω<sub>B2</sub> = τον οφθαλμον<sub>B</sub> αποστρέφω
  - σκοπέω<sub>B2</sub> = είς σκοπὸν<sub>B</sub> ἀποβλέπω<sub>B2</sub>
  - σκοπέω<sub>B2</sub> = προς σκοπον<sub>Β</sub> οράω<sub>B2</sub>
  - σκοπέω<sub>B2</sub> = τὸν σκοπὸν<sub>Β</sub> ἔχω
- 351 Y, en fin las principales relaciones lexemáticas que estructuran la dimensión intencional del campo intelectivo-visual son las siguientes:

- δράω<sub>Β</sub> | παροράω<sub>Β2</sub>
- ἄφοράω<sub>Β2</sub> | παροάω<sub>Β2</sub>
- ἀποβλέπω<sub>B2</sub> | παροράω<sub>B2</sub>
- δείκνυμι<sub>Β</sub> .- ἐνορᾶς<sub>Β2</sub>
- $\circ \rho \alpha \omega_{B2} | \sigma \kappa \sigma \pi \omega_{B2} + (/intencionalidad//terminalidad/)$
- $\delta \rho \dot{\alpha} \omega_{B3} |\theta \epsilon \omega \rho \dot{\epsilon} \omega_{B2} + (/intencionalidad/)$
- $\beta \lambda \dot{\epsilon} \pi \omega_{B2} |\dot{\alpha} \pi \sigma \beta \lambda \dot{\epsilon} \pi \omega_{B2} + (/intencionalidad/)$
- $\alpha$ ποβλέπω<sub>B2</sub> | αφοράω<sub>B2</sub> + (/complexividad/)
- αποβλέπω<sub>B2</sub> | σκοπέω<sub>B2</sub> + (/terminalidad/)
- ἀποβλέπω<sub>B2</sub> | ἀντιβλέπω<sub>B2</sub> + (/afrontatividad/)
- σκοπέω<sub>B2</sub> + | θεωρέω<sub>B2</sub> + (/restric tividad/ | /complexividad/)
- ἀφορά $ω_{B2}$  -- ὁρά $ω_{B3}$
- ἀποβλέπω<sub>Β2</sub> -- ὁράω<sub>Β3</sub>
- αποβλέπω<sub>B2</sub> -- βλέπω<sub>B3</sub>
- σκοπέω<sub>Β2</sub> -- συνοράω<sub>Β3</sub>
- οράω<sub>B2</sub> -- αἶσθάνομαι<sub>B3</sub>

#### VI.1.3 LA DIMENSIÓN III

- 352 El fenómeno de las transferencias de lexemas visuales al campo intelectual es universal: afecta (aunque en diversa medida) a todas las dimensiones del campo visual y a una buena parte de los lexemas, algunos de los cuales presentan en el campo de transferencia un empleo más frecuente que en el de origen. Éste es el caso de la dimensión III del campo intelectivo-visual: los lexemas visuales que Atanasio emplea en ella son más numerosos que los que articulan la misma dimensión del campo sensible originario (A); verbos como προοράω, συνοράω (en su casi totalidad) y καθοράω presentan en el corpus Atanasianum un sentido intelectual exclusivo.
- 353 Como es normal, los lexemas visuales transferidos no constituyen un conjunto orgánico completo; el campo intelectual es mucho más amplio, y los verbos que ahora atraen nuestra atención se definen en no pocas ocasiones por su cercanía semántica con otros lexemas ajenos al "campo intelectivo-visual", tal como nos permitirán comprobar las diversas relaciones lexemáticas y oposiciones significativas. Lo cual no es óbice para que descubramos una considerable *riqueza de matices* en los lexemas transferidos, que les permite cubrir una gama relativamente amplia de significaciones.
- 354 Una vez más, al igual que en el campo A, los lexemas principales de esta dimensión serán el archilexema del campo de ver (ὁράω) y βλέπω -de condición, como hemos dicho poco más arriba y quizá no con toda la exactitud deseable, "cuasi-archilexemática"-; su frecuencia es incomparablemente superior a la de los demás (incluso la de aquellos dotados de mayor "personalidad" en este campo, como veremos que son συνοράω y, en menor medida, προοράω y προβλέπω). Llama la atención el predominio de derivados de δράω (προ-, καθ-, συν-) frente a los de βλέπω (sólo, προ-); el análisis posterior de los datos nos permitirá aquilatar el significado real de este dato.
- Todos los lexemas intelectivo-visuales de esta dimensión se caracterizan de manera fundamental, naturalmente, por su resultatividad. Pero no debemos olvidar algo que ya hemos señalado anteriormente: se trata de una resultatividad relativa, que se ciñe sólo al ámbito de la comprensión; pues el espacio netamente resultativo del campo intelectual (saber) viene reservado a otros lexemas que no proceden por transferencia del campo visual (de los cuales el principal es  $o\iota\delta\alpha$ , que aunque está emparentado etimológicamente con la visión como resultativo de la misma, no se mueve ya en griego histórico dentro de este campo).

#### VI.1.3.1 $\Pi POB \Lambda E \Pi \Omega_{R3}$ 'prever' (2x)

356 Con una frecuencia escasa pero suficientemente representativa,  $\pi\rho$ οβλέ $\pi\omega_{B3}$  adquiere su personalidad propia (al igual que en la dimensión resultativa del campo A) gracias al fuerte contenido semántico del preverbio  $\pi\rho$ o-, que lo reviste de una clara anterioridad (anterioridad que en el campo visual era relativa, pero que en B es -las dos veces que aparece- absoluta). Tanto el régimen sintáctico (Ac) como la morfología (partic. pres.) son uniformes. El número de ocurrencias en este campo (2), frente a una única ocurrencia en el campo A, puede ser un indicio de que ya en tiempo de Atanasio prevalece el sentido transferido del término sobre el sentido visual originario; será el único sentido de  $\pi\rho$ οβλέ $\pi\omega$  que perviva hasta nuestros días<sup>1</sup>.

357 Este lexema se caracteriza por una doble referencia temporal, que en el texto que sigue (de la Vita Antonii) refleja la permanente tensión escatológica del asceta:

προβλέποντες VA 19 (872 B) [Verba Antonii] 'ούτω δὲ διακείμενοι καὶ καθ' ημέραν ούτω ζωντες, οὐτε ἄμαρτήσομεν, οὐτε τινὸς ἐπιθυμίαν έξομεν, οὐτε μηνιοθμέν τινι, οὐτε θεσαυρίσομεν ἐπὶ της γης · ἀλλ' ὡς καθ' ημέραν προσδοκωντες ἀποθνήσκειν, ἀκτήμονες ἐσόμεθα, καὶ πασι πάντα συνχωρήσομεν · ἐπιθυμίας δὲ γυναικός, ἡ ἄλλης ῥυπαρας ἡδονης, οὐδ' ὅλως κρατήσομεν, ἀλλ' ὡς παρερχομένην ἀποστραφησόμεθα · ἀγωνιωντες ὰεὶ καὶ προβλέποντες τὴν ἡμέραν της κρίσεως. ἀεὶ γὰρ ὁ μείζων φόβος κὰι ὁ ἄγὼν τῶν βασάνων διαλύει τὸ λεῖον της ἡδονης, καὶ τὴν ψυχὴν κλίνουσαν ἀνίστησιν'.

Los monjes, viviendo el momento presente (al que hace referencia la marca gramatical del participio), tienen puesta a la vez su mente en un momento futuro decisivo, el del juicio (al que se refiere el preverbio); lo cual implica una continua lucha, como indica el autor del texto (ἀγωνιῶντες ἀεί), motivada por un sano temor al castigo eterno que fortalece el alma.

358 En la  $4^a$  Epistula ad Serapionem Atanasio emplea προβλέπω<sub>B3</sub> referido a la intuición profética:

προβλέπων 4ES 21 (672 A) τί δὲ τοιαῦτα βλασφημοῦντες ποιήσουσιν [οἰ Ἰουδαὶοι] ὅταν ἀναγινώσκωσι τὸν προφήτην Ἡσαίαν [cf. Is 35.5-6] καὶ ἀκούσωσι τὰ σημεῖα τῆς τοῦ χριστοῦ παρουσίας εἶναι τυφλῶν ἀνάβλεψιν, χωλῶν περίπατον, ἀλάλων λαλίαν, νεκρῶν ἀνάστασιν, λεπρῶν θεραπείαν, καὶ κωφῶν ἀκοῆς ἀνοιξιν; ἆρα γὰρ καὶ τούτων τίνα

1

Cf. ΧΟΥΡΜΟΥΖΙΑΔΗΣ 1974 s.u. προβλεπω: prever | presagiar, presentir.

θελήσουσιν εἶναι τὸν ποιητήν; τὸν μὲν γὰρ θεὸν λέγοντες ἑαυτοῦς διελέγξουσιν ἀσεβήσαντας εἰς τὸν κύριον · ἃ γὰρ δ προφήτης προβλέπων εἰρηκε, ταῦτα παρὼν αὖτὸς δ κύριος πεποίηκεν · ...

Se trata de un empleo transferido en el que la única referencia a la visión es la etimológica; designa sin más una intuición de orden intelectual, *profética* en el sentido de anticipar una realidad futura. Es precisamente este rasgo de la *anticipación* el que propicia el empleo de este lexema, cuya personalidad propia le viene conferida por el preverbio  $\pi\rho\sigma$ -. Por lo demás, el texto nos muestra una relación secuencial que constituye la mejor expresión sintética de la labor del profeta:

La misión del profeta es *anunciar* aquello que ve; ambas acciones van tan estrechamente unidas que podemos considerar el proceso como algo unitario (se da, de hecho, un objeto común). Necesariamente el empleo profético de  $\pi\rho\sigma\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega_{B3}$  desemboca en una acción locutiva (cuya expresión típica es  $\lambda\dot{\epsilon}\gamma\omega$ ); un profeta que no comunicara al pueblo lo que le es revelado, estaría traicionando lo nuclear de su misión.

359 En resumen: las escasas ocurrencias de  $\pi\rho\sigma\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega_{B3}$  nos dejan entrever un lexema de relativa importancia en el orden intelectual, y susceptible de empleo profético; sus notas definitorias podemos enumerarlas como /resultatividad/ /anterioridad absoluta/.

# VI.1.3.2 $\Pi POOPA\Omega_{B3}$ 'prever' (5x)

360 Este lexema aparece ante nuestros ojos, en principio, en una relación de sinonimia total con el anterior; lo único que, *a priori*, nos señala una diferencia es la frecuencia, superior en éste último (aunque la diferencia tampoco es muy significativa). El *régimen* sintáctico es idéntico (Ac), y tampoco la *morfología* presenta gran diversidad<sup>2</sup>. Sólo un examen en profundidad nos permitirá establecer la diferencia significativa entre ambos lexemas.

361 Con su valor más común lo hallamos en *De Incarnatione*, aplicado a Jesús: προϊδών *DI* 26.2.14 ήδύνατο μὲν γὰρ καὶ παρ'αὐτὰ τοῦ θανάτου τὸ σῶμα διεγεῖραι καὶ πάλιν δεῖξαι ζῶν · ἄλλὰ καὶ τοῦτο καλῶς προϊδὼν ο σωτὴρ οῦ πεποίηκεν. εἶπε γὰρ ἀν τις μηδόλως αὐτὸ τεθνηκέναι, ἡ μηδὲ

Formas personales: 1x (aor.ind.); formas no-personales: 4x (partic. pres., 2x; partic. aor., 1x; partic. perf., 1x).

τέλεον αὐτοῦ τὸν θάνατον ἐψαυκέναι, εἶ παρ'αὐτὰ τὴν ἀνάστασιν ἦν ἐπιδείξας.

Aunque su sujeto sea el Verbo encarnado, no tenemos que ver en este empleo de  $\pi\rho\sigma\sigma\dot{\alpha}\omega_{B3}$  una clase de visión profética o inspirada; simplemente se trata de una previsión intelectual, que el hombre Jesús realiza (en la mente de Atanasio) según un razonamiento lógico de "pros y contras" que nos expone a continuación el autor (y que es, a su juicio, correcto, según se deduce del adverbio  $\kappa\alpha\lambda\dot{\omega}\varsigma$ ). Se trata por tanto de una actividad intelectual puramente racional<sup>3</sup>.

362 No sucede así en los textos siguientes, en los que  $\pi\rho\sigma\rho\sigma\omega_{B3}$  hace referencia al conocimiento anticipado que adquiere el autor inspirado (concretamente, el salmista) de hechos salvíficos futuros:

προορών ICA 49 (113 C) καὶ αὕτη ἐστὶν ἡ αἰτία τῆς εἰς αὐτὸν [τὸν Χριστὸν] γενομένης χρίσεως, καὶ τῆς ἐνσάρκου παρουσίας τοῦ λόγου, ἡν προορών καὶ ὁ ψαλμφδός, τὴν μὲν θεότητα καὶ τὴν πατρικὴν βασιλείαν αὐτοῦ ὕμνῶν ἀναφωνεῖ · ὁ θρόνος σου, ὁ θεός, εἶς τὸν αἰῶνα τοῦ αἰῶνος · ράβδος εὐθύτητος ἡ ράβδος τῆς βασιλείας σου [Sal 44.7]. τὴν δε εἰς ἡμᾶς αὐτοῦ κάθοδον ἀπαγγέλλων, λέγει · διὰ τοῦτο ἐχρισέν σε ὁ θεός, ὁ θεός σου, ἐλαιον ἀγαλλιάσεως παρὰ τοὺς μετόχους σου [Sal 44.8].

προεωρακώς EPS 148 C [Sal 26] Περιέχει ὁ ψαλμὸς κατήχησιν κατ'ἔχθρῶν, ἀφ'ὧν ήδη ἐδέξατο παρὰ θεοῦ γινωσκομένην, καὶ αἴτησιν δευτέρων ἀγαθῶν μετ'ἔξομολογήσεως. τὸ δὲ 'πρὸ τοῦ χρισθῆναι' ἐκεῖνο σημαίνει, ὅτι τῷ πνεύματι τῷ θείφ προεωρακώς, ὡς χρισθήσεται μὲν εἰς βασιλέα, περιπεσεὶ δὲ τοῖς πειρασμοῖς, ἀνδρεία περιζωσάμενος τὴν ὀσφὸν εὖ μάλα περὶ τοὺς κινδύνους ἀντισοῦσθαι διαβεβαιοῦται.

De la misma clase que la contenida en el texto siguiente; pertenece a una carta dirigida a los alejandrinos por Julio, obispo de Roma, y que Atanasio reproduce en su *Apologia contra Arianos*:

προορώντα ΑΑ 53.4.16 [ep.lulii] εμὲ δὲ ήδη εὐφραίνει εννοούμενον καὶ προορώντα τῷ λογισμῷ τὴν ἐπὶ τῆ ἐπανόδφ εκάστου ὑμῶν χαράν, καὶ τοῦ πλήθους τὰς θεοσεβεστάτας ἀπαντήσεις, καὶ τὸ ἔνδοξον τῆς τῶν συντρεχόντων εορτῆς.

Tanto el paralelismo con εννοέομαι como la precisión acerca del instrumento que realiza la acción (τῷ λογισμῷ) ponen de manifiesto el carácter metafórico de este empleo de προοράω<sub>B3</sub>; también lo sugiere su objeto, un sustantivo abstracto (τὴν χαράν). El resultado de ese preconocimiento es, como corresponde a su objeto, el gozo (ἐμὲ εὐφραίνει).

<sup>4</sup> Se refiere Atanasio al título del salmo que está comenzando a comentar, que tal como nos lo trasmite la edición de Migne es: 'ΨΑΛΜΟΣ τοῦ Δαυὶδ πρὸ τοῦ χρισθῆναι ' (MG 27.148

Los dos textos, aunque de obras distintas tanto por su contenido como por su tono general (apologética una, exegética otra), presentan semejanzas llamativas: los dos refieren  $\pi\rho\sigma\rho\alpha\omega_{B3}$  al salmista (no a un profeta); y en ambos casos, aunque se trata de salmos distintos, nos movemos en un contexto de mención explícita de la *unción real* del Mesías<sup>5</sup>, que constituye el objeto directo del verbo<sup>6</sup>. El resultado de esta visión intelectual inspirada por *el Espíritu divino* ( $\tau \omega$ )  $\pi \nu \epsilon \nu \mu \alpha \tau \tau \omega$ ) lo constituye, como en la visión profética, *el anuncio* de la palabra; así nos lo hace pensar el proceso léxicamente expresado en el primer texto:

363 Un último dato: el sujeto de προορά $ω_{B3}$  puede ser el mismo Dios:

προείδον EPS 533 C Τὸ ἀκατέργαστόν μου εἶδον οἱ δφθαλμοί σου [Sal 138.16a] Πρὶν γενέσθαι, φησί, καὶ πρὶν μορφωθῆναι, οἱ σοὶ τῆς προγνώσεως ἀφθαλμοὶ ἐθεάσαντό με καὶ προείδόν με, οὐχ απλῶς, ἀλλ' ὡς ἡδη ἔγκείμενον, καὶ συνηριθμημένον, καὶ ἐν τῷ βίβλῳ σου γεγραμμένον.

La referencia intelectual, implícita en el texto sálmico, la explicita Atanasio al calificar los ojos de Dios como 'τῆς προγνώσεως', suavizando así, mediante el empleo transferido de οφθαλμοί, el fuerte antropomorfismo del salmo. La acción intelectivo-visual atribuída a Dios por el salmista (εἶδον) la desdobla Atanasio (ἐθεάσαντο καὶ προεῖδον), poniendo así de manifiesto el carácter archilexemático de οραω<sub>B3</sub> frente a θεάομαι<sub>B3</sub> y προοράω<sub>B3</sub>; respecto de este último lexema, el comentarista se ve obligado a hacer una precisión: Dios lo conocía de antemano *no de forma abstracta* (οὐχ ἀπλῶς), sino concreta (ὡς ἡδη ἐγκείμενον κτλ.), lo cual quiere decir que προοράω<sub>B3</sub> admite ambos matices.

364 En resumen: compartiendo las mismas notas significativas básicas que hemos establecido para προβλέπω<sub>B3</sub>, parece que la diferencia entre este lexema y προοράω<sub>B3</sub> estriba más bien en las preferencias del autor a la hora de distribuir su empleo. En efecto, el primero de ellos pertenece más bien al habla coloquial; así lo hace pensar el hecho de ser todavía empleado en una ocasión con significado visual, así como su frecuencia (relativa, claro está) en la Vita Antonii (obra de carácter popular dirigida a los monjes, a diferencia de los tratados apologéticos o las obras de exégesis, por su propia naturaleza dirigidas a un público más restringido): dos de las tres veces que  $\pi \rho o \beta \lambda \epsilon \pi \omega_{B3}$ 

<sup>5</sup> προορῶν 1CA 49 (113 C): τῆς γενομένης χρίσεως... τὴν πατρικὴν βασιλείαν...; προεωρακώς EPS 148 C: ... ὡς χρισθήσεται... ἐἰς βασιλέα...

<sup>6</sup> También en el primer texto, en el que Atanasio identifica la unción del Mesías con la

aparece en total, lo hace en esta obra. Por el contrario,  $\pi\rho oo\rho \acute{\alpha}\omega_{B3}$  pertenece a un tipo de habla más culta, presentando siempre el empleo transferido al campo intelectual, en obras apologéticas (ICA, DI) o de exégesis (EPS); es asimismo el que emplea el traductor de las palabras del papa Julio a los alejandrinos. Creemos por tanto que la diferencia semántica entre estos dos lexemas es de orden diafásico. Por lo demás, hay que recordar una oposición privativa y una relación secuencial que ya hemos señalado:

#### VI.1.3.3 **ΘEAOMAI<sub>R3</sub>** 'comprender disfrutando' (7x)

- 365 Dentro de esta dimensión tenemos que encuadrar varias ocurrencias de  $\theta \epsilon \alpha \omega \mu \alpha t$  que, transferidas al campo intelectual, funcionan como resultativas. Su *régimen* es siempre transitivo<sup>7</sup>; llama la atención su *variedad morfológica*<sup>8</sup>, pues en un reducido número de ocurrencias hallamos representados el tema de presente, el de aoristo (la mayoría de los casos) y el de perfecto<sup>9</sup>.
- 366 Como hemos comprobado en anteriores empleos de θεάομαι, su valor propio en Atanasio es el de una *intensidad* manifestada en un rasgo concreto, el *disfrute;* nos lo confirma el examen de los textos que contienen las ocurrencias de este lexema transferido a la dimensión perceptiva del campo intelectual:

**ἐθεάσω DV 17 (52.6)** .... ὅτε γὰρ ὁ σωτὴρ παρεδόθη τοῖς Ἰουδαίοις, ὁ Πέτρος μεθ' ὅρκου τρίτον αὐτὸν ἤρνήσατο πρὶν ἀλέκτορα φωνῆσαι· ὁ δὲ κύριος στραφεὶς ἐνέβλεψε τῷ Πέτρῳ, καὶ ὑπεμνήσθη ὁ Πέτρος τοῦ ρήματος τοῦ κυρίου, ὡς εἶπεν αὐτῷ · 'πρὶν ἀλέκτορα φωνῆσαι, τρὶς ἀπαρνήση με', καὶ ἐξελθὼν ἐξω ἐκλαυσε πικρῶς [Lc 22.61-62]. ὁρᾶς τὸ φάρμακον τῶν δακρύων, ἐθεάσω οῗαν ἀνομίαν ἐξήλειψε.

<sup>7</sup> Ac, 4x; complet. partic., 2x; complet. interrog. indir. (0105), 1x.

Aunque siempre dentro del empleo deponente del lexema, que es el normal (pese a lo que veíamos en algunas ocurrencias de  $\theta$ εάομαι $_{B2}$ , cf. nº 302 y nota 44). La conclusión a la que llega Massa Positano 1955 en cuanto a la supervivencia de  $\theta$ εάομαι es la siguiente: " $\theta$ εάομαι deponente è sempre in uso fino a età assai tarda; esso, tuttavia, deviene sempre più raro negli ultimi secoli e scompare nel neogreco, dove è definitivamente sostituito da  $\theta$ εωρέω, che è salvato dal linguaggio scientifico. Invece  $\theta$ εάομαι che dovette la sua fortuna, nel mezzo dell'età bizantina, alla sua facile adattabilità al ritmo dattilico, decadde insieme col decadimento del ritmo" (p.356).

Formas personales: 4x (aor. ind., 2x; perf. ind, 1x; imperat. aor., 1x); formas no-personales: 3x (partic. pres., 1x; inf. aor., 1x; partic. aor., 1x).

En un contexto fuertemente marcado por la misericordia mostrada por Cristo a Pedro tras las negaciones de éste, el empleo de  $\theta$ εάομαι<sub>B3</sub> está lleno de sentido: *gozar considerando* la gravedad del pecado perdonado gracias al bálsamo de las lágrimas. En sinonimia con  $\delta$ ράω<sub>B3</sub>, podemos entender la relación entre los dos lexemas como una *oposición privativa* cuyo término no-marcado es  $\delta$ ράω<sub>B3</sub>, y cuyo rasgo diferenciador es, precisamente, el *disfrute* propio de  $\theta$ εαομαι:

367 El texto siguiente, que ya conocemos (cf. *supra* nº 363), presenta un interés grande ya que nos muestra una relación múltiple entre lexemas visuales transferidos al campo intelectual:

**ἔθεάσαντο** *EPS* 533 C Τὸ ἀκατέργαστόν μου εἶδον οἱ ὀφθαλμοί σου [Sal 138.16a] Πρὶν γενέσθαι, φησί, καὶ πρὶν μορφωθῆναι, οἱ σοὶ τῆς προγνώσεως ἀφθαλμοὶ ἐθεάσαντό με καὶ προεῖδον με, οὐχ ἁπλῶς, ἀλλ' ὡς ἡδη εγκείμενον, καὶ συνηριθμημένον, καὶ ἐν τῷ βίβλω σου γεγραμμένον.

En primer lugar, algo que ya señalamos anteriormente: el είδον del salmo lo desdobla Atanasio en εθεάσαντο καὶ προείδον, lo cual pone de manifiesto el carácter archilexemático de δρά $\omega_{B3}$  respecto de estos dos lexemas. En la glosa explicativa del salmo, cada uno de ellos asume un matiz de esa visión divina "previsora": προορά $\omega_{B3}$ , el de anterioridad, y θεάομαι $_{B3}$  el de disfrute. Lo cual nos permite establecer entre ambos la siguiente oposición equipolente, en la que cada lexema se caracteriza por su rasgo semántico peculiar:

368 Es el rasgo semántico característico de θεαομαί<sub>B3</sub> el que nos permite comprender en profundidad los textos siguientes:

τεθεάμεθα EPS 220 D Καθάπερ ἡκούσαμεν, οὕτως ἔίδομεν [Sal 47.9a] Ην ἐπηγγείλω, φησίν, ὦ δέσποτα, σωτηρίαν ἡμῖν, ταύτην δι' ἔργων τεθεάμεθα.

La comprensión fruitiva de la salvación de Dios se debe al cumplimiento; aunque τεθεάμεθα designa un acto intelectual, el origen primario de éste está en la visión sensible, tal como lo manifiesta la locución preposicional δι'έργων (cf. supra, nº 148).

θεώμενοι EPS 264 Β Εὐφρανθήσεται δίκαιος, όταν ἴδη ἐκδικησιν [Sal 57.11a] Οἱ δίκαιοί, φησιν, ἐκ μέσου γιγνομένους τοὺς ἀλιτηρίους

θεώμενοι δαίμονας κατὰ τὸν τῆς δικαιοκρισίας καιρόν, ἐπὶ τῷ δικαίω κρίματι τοῦ θεοῦ εὖφρανθήσονται · ...

En un contexto escatológico, el valor *fruitivo* propio de θεάομαι<sub>B3</sub> lo hallamos léxicamente manifestado en el resultado de la visión referida: los justos εὐφρανθήσονται. De nuevo el comentarista sustituye el ὅράω del texto bíblico (ἴδη) por θεάομαι; el primero es el archilexema, y es especificado por el segundo.

369 Sin embargo, en otras ocasiones θεάομαι<sub>B3</sub> actúa integrado en un contexto que no tiene nada de fruitivo:

θεάσασθαι EPS 249 D [Sal 54] Τῷ πνεύματι θεωρήσας ὁ προφήτης τὰ ἐσόμενα κακὰ Χριστοῦ παρὰ τοῦ Ἰουδαίων λαοῦ κὰι αὐτοῦ τοῦ Ἰούδα, λύπης πληρούμενος καὶ ἀμηχανίας, ...διατελεῖ ταραττόμενος καὶ ἀπορῶν ἐν τοῖς τολμωμένοις, παρακαλεῖ τὸν θεὸν ἐνωτίσασθαι τὴν προσευχὴν αὐτοῦ, καὶ τοῦτο αὐτῷ παρασχεῖν · εἶτα δεύτερον γνῶναι τὴν διὰ τῆς προσευχῆς ἀναπεμπομένην δέησιν · καὶ τρίτον τὴν κατάστασιν θεάσασθαι τοῦ τὴν προσευχὴν ἀναπέμποντος · καὶ ούτως αὐτὸν καταξιῶσαι τῆς ἑαυτοῦ ἀκοῆς · ...

θεασάμενος EPS 181 D Καὶ παρῆλθον, καὶ ἰδοὺ οὐκ ἦν [Sal 36.36a] θεασάμενός, φησιν, ἄνδρας πονηροὺς εὐηρεμοῦντας, ἐνενόουν πῶς τούτου ἐπέτυχον · εἶτα τοιαῦτα ἐννοῶν καὶ δεύτερα βουλευόμενος θεωρῆσαι αὐτοὺς οὐκ ἰσχυσα · άλλ' οὐδὲ τὸν τόπον, ἐν ῷ ἔστάναι ἐδόκουν, οὖκ ἦδυνάμην εὕρεῖν.

En estos textos el rasgo propio de  $\theta \epsilon \acute{\alpha} o \mu \alpha I_{B3}$  está neutralizado; hace referencia, simplemente, a la noción intelectivo-visual común a los lexemas del campo, teñida, eso sí, de intensidad. El empleo hipocaracterizado de lexemas, como ya hemos expuesto en alguna otra ocasión, es un fenómeno corriente en el habla real.

370 En el texto siguiente, también aparece neutralizado el contenido semántico propio de  $\theta \epsilon \acute{\alpha} 0 \mu \alpha_{1B3}$ ; pero se diferencia de los casos anteriores por su contexto (ahora, polémico). Nos interesa, sobre todo, porque nos presenta una interesante relación,

θεασάσθω 2CA 19 (185 C) Καὶ πρῶτα γε ἴδωμεν απερ ἐπιδεδωκασι [οῦ Ἀρειανοὶ] κατὰ τὴν ἀρχήν, ἡνίκα ἡ αἵρεσις ἐπλάττετο παρ'αὐτῶν, τῷ μακαρίτῃ ᾿Αλεξάνδρφ · (...) θεασάσθω δὴ εκαστος τὸ πανοῦργον καὶ δόλιον τῆς αἵρέσεως ταύτης · ...

371 En resumen: θεάομαι<sub>B3</sub> constituye en el corpus Athanasianum un lexema de personalidad bien definida, que aparece sobre todo en las Expositiones in Psalmos<sup>10</sup>. Sus notas definitorias son /resultatividad/ /intensidad/ /disfrute/; y las principales oposiciones significativas y relaciones clasemáticas que presenta son las siguientes:

#### VI.1.3.4 $\Sigma YNOPA\Omega_{B3}$ 'comprender' (69x)

372 La inmensa mayoría de las ocurrencias de este lexema se mueven en el ámbito de lo intelectual, y concretamente en el espacio resultativo del mismo. El régimen sintáctico es siempre transitivo<sup>11</sup>; y, respecto de su morfología, hay mayoría de formas nopersonales (con predominio del participio) sobre las personales, así como del tema de presente sobre el de aoristo<sup>12</sup>. Hay un hecho que llama poderosamente la atención, y es el carácter ferreamente lógico de este lexema: su empleo se ciñe casi exclusivamente<sup>13</sup> a obras de tipo dogmático-polémico; no aparece nunca en otras importantes obras atanasianas como, por ejemplo, la Vita Antonii, o las Expositiones in Psalmos. Este hecho concreto (el empleo en contexto lógico-polémico) será decisivo a la hora de examinar las ocurrencias del lexema, y explicará sus empleos peculiares.

373 Así, por ejemplo, con frecuencia (una decena de veces) aparece en Atanasio una expresión interrogativa de carácter retórico-formular que busca resaltar un argumento expuesto por el autor: 'τίς οὖ συνορᾶ...;'. La mayor parte de ocurrencias en  $3^a$  persona del presente de indicativo pertenece a este grupo; veamos algunos casos:

<sup>10</sup> Quizá haya que buscar la causa de este fenómeno en un dato que indica Massa Positano 1955: la predilección por θεάομαι de los escritores que amaban la prosa rítmica (p.355). En cualquier caso, qué duda cabe que el carácter específico de θεάομαι (el disfrute) favorece un empleo "pacífico", "no polemizado", del mismo.

<sup>11</sup> Ac, 36x; oración completiva, 33x (de partic., 10x; de infinit., 4x; de  $\stackrel{6}{0}\pi$ , 12x; de  $\stackrel{6}{0}$ ς, 6x; interrog.indir., 1x).

Formas personales: 29x (pres. ind., 20x; pres. subj., 1x; imperf. ind., 1x; aor. ind., 5x; imperat. pres., 1x; imperat. fut., 1x;); formas no-personales: 40x (inf. pres., 8x; inf. aor., 7x; partic. pres., 23x; partic. aor., 2x).

Sólo en dos ocasiones lo emplea Atanasio en una obra de otra clase, concretamente exegética (la *Epistula ad Marcellinum*); y no hay que olvidar que, aunque en el orden exegético también esta obra se muevo en el plano teórico.

συνορὰ DNS 13.4.24 ἄλλὰ καὶ τοῦτο [Pr 8.22] δοκοῦσί [οἱ Ἀρειανοὶ] μοι μὴ νενοηκέναι καλῶς ἐχει γὰρ τὴν διάνοιαν εὖσεβῆ καὶ λίαν ὀρθήν, ἡν εἰ καὶ αὐτοὶ νενοήκεισαν, οὖκ ἀν τὸν κύριον τῆς δόξης ἐβλασφήμησαν. τὰ γὰρ προειρημένα εἰς τὸ ῥητὸν τοῦτο συμβαλλέτωσαν, καὶ ούνονται πολλὴν ἐν αὐτοῖς οὖσαν τὴν διαφοράν. τίς γὰρ οὐ συνορὰ διάνοιαν ἐχων ὀρθήν, ὅτι τὰ μὲν κτιζομενα καὶ ποιούμενα ἔξωθεν τοῦ ποιοῦντος, ὁ δὲ ὑἱὸς ὡς ἐν τοῖς ἐμπροσθεν ἔδειξεν ὁ λόγος, οὖκ ἔξωθεν ἀλλ' ἐκ τοῦ γεννωντος πατρὸς ὑπάρχει;

en la que el archilexema del campo (ὁράω) funciona como término no-marcado frente a su compuesto, más caracterizado. Y no hay que olvidar, por último, una relación causativa subyacente a este texto, que aflora en una observación marginal del autor (...ως εν τοῖς εμπροσθεν εδειξεν δλόγος...):

En el texto siguiente, los elementos de esta expresión típica atanasiana aparecen separados por un inciso (en Gen. absoluto) que aporta una causa coadyuvante para esa comprensión:

συνορὰ 2ES 5 (616 A) Τίς, τούτων οντων καὶ γεγραμμένων, οὐ συνορὰ, ἐπεὶ τῶν μὲν κτισμάτων οὐδὲν ὅμοιον ὁ υἱὸς ἔχει, πάντα δὲ τὰ τοῦ πατρὸς τοῦ υἷοῦ ἐστιν, ὅτι ὁμοούσιος ἄν ἔίη ὁ υιὸς τῷ πατρί;

374 En no pocos casos, el objeto de la comprensión designada por  $\sigma \nu \nu \rho \alpha \omega_{B3}$  lo constituye un *sustantivo* abstracto de contenido claramente *peyorativo*, aplicado siempre a las aviesas intenciones de los adversarios de Atanasio, que el obispo lucha por dejar a la vista:

συνορ $\hat{\mathbf{q}}$  ΑΑ 72.5.30 τίς οὖν λοιπὸν ἐκ τούτων οὖ <u>θεωρεῖ</u> τὴν συσκευήν; τίς οὖ συνορ $\hat{\mathbf{q}}$  λευκῶς τῶν περὶ Εὐσέβιον τὴν  $\pi$ ονη $\overline{\rho i}$ αν; 14

<sup>14</sup> Este texto, que ya conocemos, muestra una relación que hemos indicado anteriormente (nº 307): θεωρέωρο — συγοράωρο

συνορῶν ΗΑ 68.3.32 καὶ τάχα πικρότερος οὖτος [ὁ Κωνστάντιος] ἢ Πιλᾶτος. ὁ μὲν γὰρ κἆν ἐνίψατο συνορῶν τὴν ἄδικίαν, οὖτος δὲ καὶ μᾶλλον τρίζει τοὺς δδοντας ἐξορίζων τοὺς ἄγίους.

συνορά DNS 28.6.16 εἰ γὰρ τὸ μὴ ἔχον ἄρχὴν εἰς τὸ εἶναι μηδὲ γενητὸν ἡ κτιστόν, ἄλλ' ἄἱδιον ὄν, τοῦτο λέγουσιν ἄγένητον, τοῦναντίον δὲ τούτων εἶναι τὸν τοῦ θεοῦ λόγον, τίς οὖ συνορά τὴν πανουργίαν τῶν θεομάχων;

συνείδομεν ΤΑ 5 (801 A) ... καὶ γὰρ οὐδὲν πλέον συνείδομεν ἐν τούτοις ἡ φιλονεικείαν μόνην.

El objeto puede ser también *doble*, con dos elementos antagónicos entre sí, uno positivo y otro negativo:

συνορᾶ ΑΑ 88.1.1 Ταύτης τῆς αἰτιας οὖσης δι'ῆν ἀπεστάλημεν εἰς τὰς Γαλλίας, τίς πάλιν οὖ συνορᾶ τὴν μὲν τοῦ βασιλέως [Κωνσταντίνου Καίσαρος] προαίρεσιν, τὴν δὲ τῶν περὶ τὸν Εὖσέβιον φονικὴν ψυχήν;

375 Algunas veces, el objeto que Atanasio se esfuerza por sacar a la luz (por razones evidentes) es una actitud conspirativa de sus adversarios:

συνορωντες ΗΑ 46.2.8 ... · τούτου γὰρ χάριν κἀκεῖνοι [οἱ ὀρθόδοξοι ἐπίσκοποι] πάντα παθεῖν ὑπέμειναν συνορωντες τὴν γενομένην ἐκ συκοφαντίας ἐκείνων ἐπιβουλήν.

συνορᾶ ΑΑ 85.1.11 Τίς τούτων ἄκούων οὖ συνορᾶ τὴν συσκευήν; οὖ γὰρ ἐκρυψαν ἃ ἐπραξαν, ἢ τάχα καὶ μὴ βουλόμενοι τὴν ἄλήθειαν ὥμολόγησαν.

Interesante este último texto; en primer lugar hallamos la relación secuencial

que muestra que la comprensión puede darse también precedida por un acto sensible de audición. Y además se nos presenta un término alterno del causativo de συνοράω<sub>B3</sub> (que es, como vimos, δείκνυμι): κρύπτω, también transferido al campo intelectual (ya que se mueve en el mismo ámbito que 'την ἀλήθειαν ὡμολόγησαν'). Nos lo indica la relación que subyace en el texto, y que, a diferencia de la relación que hemos descrito anteriormente con δείκνυμι, no es causativa:

ού κρύπτω .- συνοράς<sub>Β3</sub>.

376 Con cierta frecuencia sucede que algunos pastores de almas, al comprobar la actitud conspirativa y negativa de sus adversarios, se decidan a escribir un documento que dé testimonio de ella (ἐγραψαν καὶ διεμαρτυρήσαντο):

συνορώντες ΑΑ 77.1.20 Οἱ μὲν οὖν πρεσβύτεροι ταθτα, τὰ δὲ καὶ οἱ ἐπίσκοποι οἱ μεθ'ἡμῶν ἐλθόντες εἰς τὴν Τύρον συνορώντες τὴν συσκευὴν καὶ τὴν ἐπιβουλὴν ἔγραψαν καὶ διεμαρτυρήσαντό, ἐστι ταθτα:....

συνορωντες ΑΑ 73.1.8 <sup>2</sup>Αλλ' οὖδὲ οὕτως λαλεῖν ἤδυνήθησαν. συνορωντες γὰρ οῖ πρεσβύτεροι τῆς πόλεως καὶ τοῦ Μαρεώτου τὰς κακουργίας αὖτῶν ἔγραψαν καὶ διεμαρτυρήσαντο ταῦτα · ...

Se da, pues, con relativa frecuencia una secuencia que aún volveremos a descubrir en algún otro texto:

Otras veces, en fin, lo que se pretende resaltar es lo absurdo e ilógico de ciertas posturas teológicas mantenidas por los adversarios; su contexto, así como la semejanza con los textos que acabamos de transcribir, muestran que para Atanasio los errores de orden racional y los de orden moral pertenecen a un género semejante:

συνορωντες DNS 8.3.2 εἶ δὲ τὸ ἀτοπον τοῦτο συνορωντες ἄρχεσθε λέγειν, ὅτι ὁ υἱὸς κτίσμα ὢν ἱκανὸς γέγονεν, ὥστε ὑπὸ τοῦ ἀγενήτου γενέσθαι, ἐξ ἀνάγκης καὶ τὰ ἄλλα πάντα γενητὰ ὅντα δυνατὰ ἦν παρὰ τοῦ ἀγενήτου ὑπουργηθῆναι · κτίσμα γὰρ καθ'ὑμᾶς κακεῖνος ώσπερ οὖν κὰι ταῦτα πάντα ἐστί.

συνορῶν 2CA 28 (205 D) ταῦτα γὰρ κὰι ᾿Αστέριος ὁ σοφίστης, ὡς μαθὼν ἀρνεῖσθαι τὸν κύριον, γράψαι τετόλμηκεν, οὐ συνορῶν τὴν ἐκ τούτων ἀλογίαν. εἰ γὰρ διδακτόν ἐστι τὸ δημιουργεῖν, σκοπείτωσαν μὴ καὶ αὐτὸν τὸν θεὸν ἐἰπωσι μὴ φύσει, ἀλλ' ἐπιστήμῃ δημιουργὸν εἶναι, ώστε καὶ δυνατὸν μεταπίπτειν ἀπ'αὐτοῦ.

El primer texto nos recuerda, una vez más, la prioridad temporal y lógica de la comprensión respecto del habla; sólo cuando comprenden pueden empezar a decir algo. Y el segundo nos presenta dos términos visuales que conocemos bien, ambos transferidos al campo intelectual, y que se ven unidos por la relación no-resultativo / resultativo:

σκοπέω<sub>Β2</sub> - - συνοράω<sub>Β3</sub>.

378 Como es propio de su carácter tan marcadamente lógico-intelectual, συνοράω<sub>B3</sub> aparece muchas veces con el giro ἐκ (ἀπό) + Gen., referido a las *premisas* que fundamentan la comprensión de una determinada realidad. Así, por ejemplo, en los textos siguientes:

συνορᾶν 2CA 32 (213 C) <sup>2</sup>Απὸ δὲ τούτων ἐστὶ συνορᾶν, ὡς οὖ πρὸς ἡμᾶς ἐχουσιν τὴν μάχην οἱ ᾿Αρειανοὶ περὶ τῆς αἱρέσεως, τλλὰ σχηματίζονται μὲν πρὸς ἡμᾶς, πρὸς αὐτὴν δὲ τὴν θεότητα μάχονται.

συνορᾶν ΕΑΕ 11 (561 Β) ἔστι δὲ τοῦτο κλοπὴ τῆς ἄληθείας ἄντικρυς, καὶ πάσης ἀδικίας μεστόν · καὶ τοῦτο εὖ οἶδ' ὅτι καὶ ἡ ὕμέτερα θεοσέβεια συνορᾶν ἐκ τούτων καλῶς δυνήσεται

379 También los adversarios podrían, si quisieran, comprender la verdad a partir de los argumentos aportados por el autor (en el primer caso, un argumento de Escritura):

συνιδεῖν ICA 58 (132 D) ἔξ ὧν [Hb 1.8] καὶ αὖτοὶ [οῖ Ἀρειανοὶ] συνιδεῖν ἢδύναντο, εἴπερ ἤθελον, ὅτι ἄλλος μέν ἔστιν ὁ δημιουργῶν, ἄλλα δὲ τὰ δημιουργήματα · ...

συνιδεῖν 2CA 1 (148 A) καὶ ἤρκει μὲν ἀπὸ τῶν προειρημένων αὐτοὺς συνιδεῖν, εἰ μὴ τέλεον καὶ τὰς αἰσθήσεις ἄπώλεσαν, ὡς τῆς ἀληθείας μαρτυρούσης, μὴ εἶναι ἐξ οὐκ ὄντων μηδὲ ὅλως τῶν γενητῶν τὸν υἱον · ...

La continua referencia al campo visual originario de los lexemas visuales transferidos se percibe en textos como este, en el que la condición sine qua non para comprender la tesis expuesta por el autor está en que no hayan perdido del todo sus sentidos (τὰς αἰσθήσεις, también con sentido metafórico).

380 La comprensión puede también obtenerse, bien gracias al análisis filológico de una determinada palabra, o bien mediante la consideración de unas acciones concretas:

συνιδεῖν 3CA 36 (401 A) ὅτι δὲ πάλιν τὸ 'ἔδόθη' καὶ 'παρεδόθη' οὐ τό ποτε μὴ ἔχειν αὐτὸν δείκνυσι, δυνατὸν ἔκ τοῦ ὅμοίου ῥητοῦ καὶ περὶ πάντων συνιδεῖν τὸ τοιοῦτον.

συνιδείν ΗΑ 3.5.30 καὶ τοῦτο εξεστι, καθὰ προείπον, ἐκ τῶν παρ'αὐτῶν πραχθέντων συνιδείν.

La llamativa semejanza de este frecuente giro preposicional con idéntica locución en  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon \omega_{B3}$  (cf. *supra*, nº 310) se explica a partir del fuerte carácter intelectual común a ambos lexemas, lo cual los hace especialmente adecuados para expresar razonamientos y consecuencias lógicas.

381 El texto siguiente nos muestra una expresión complementaria de συνοράω<sub>B3</sub>:

συνορῷ AF 10.1 Τίς τοίνυν οὖ συνορῷ τὴν πανουργίαν αὖτῶν; τίνι τοῦτο κατάδηλον οὖκ ἔστιν ὅτι μὴ δι'ἀρετὴν ὀνειδίζουσι δειλιάν, ἀλλ' αἵματα διψῶντες, ώσπερ σαγήναις, χρῶνται ταῖς ἰδίαις κακοτεχνίαις, νομίζοντες ἐν ταύταις συλλαμβάνεσθαι οΰς ἐὰν ζητῶσιν ἀναιρῆσαι; τοιούτους γὰρ αὖτοὺς αἱ πράξεις ἔδειξαν καὶ ἡλεγξαν τὸν τρόπον αὖτῶν, θηρίων μὲν ἀγριώτερον, Βαβυλωνίων δὲ ὁμότερον.

El objeto de συνορφ (πανουργίαν) viene luego explicitado por la completiva de ότι que actúa como aposición explicativa del sujeto de la locución κατάδηλόν ἐστι (τοῦτο). Esto indica que 'τίς οὐ συνορφ;' es equivalente a 'τίνι κατάδηλον οὐκ ἐστι;', lo cual nos permite descubrir una secuencia intersubjetiva complementaria, que expresamos así:

# κατάδηλόν ἐστί μοι .– συνοράω<sub>Β3</sub>.

El primer término de la secuencia tiene como núcleo un adjetivo (κατάδηλον) que originariamente pertenece al campo de la *iluminación* ('brillante'); campo que, como vimos en su momento, actúa todo él como causativo de la visión sensible. Los dos términos de la secuencia, por tanto, provienen del ámbito sensible.

382 La oposición privativa de συνορά $ω_{B3}$  con el archilexema del campo (δράω), que ya hemos descrito más arriba ( $n^o$  373), es recurrente en diversos textos; pero sólo el examen del contexto amplio nos permite descubrirlo, ya que el indicio fundamental que nos induce a postular esta oposición privativa es el empleo equivalente e intercambiable de los dos lexemas en el mismo contexto y en proximidad "geográfica":

συνορώμεν 2CA 33 (217 B) ... όμως δὲ κὰι τούτων τῶν ρητῶν ἡ ἀκρίβεια, κὰι τῶν παραδειγμάτων ἡ διάνοια διελέγχει τὴν σκιαγραφίαν τοῦ μιαροῦ δόγματος αὐτῶν. ὁρῶμεν γὰρ τὸν λόγον ἀεὶ ὀντα, ... ὁρῶμεν καὶ τὸ ἀπαύγασμα ἐκ τοῦ ἡλίου Ἰδιόν τε αὐτοῦ ὄν, καὶ μὴ διαιρουμένην μηδὲ μειουμένην τὴν οὐσίαν τοῦ ἡλίου · ἀλλ' αὐτήν τε δλόκληρον οὖσαν (...) συνορῶμεν καὶ τὸν υἱὸν οὐκ ἔξωθεν, αλλ' ἐκ τοῦ πατρὸς γεννώμενον... ὡς τὸν Ἰδοντα τοῦτον, ὁρᾶν ἐν αὐτῷ κὰι τὴν ὑπόστασιν, ἡς καὶ χαρακτήρ ἐστιν. ἔκ τε τῆς ἐνεργείας τοῦ χαρακτῆρος διανοούμεθα τὴν τῆς ὑποστάσεως ἀληθῶς θεότητα ·...

Este texto nos muestra, además, la equivalencia entre συνοράω<sub>B3</sub> y διανοέομαι.

συνεώρων ΕΕπς 2.2.2 καὶ ἡ μὲν τοιαύτη ἀκοὴ τοὺς πάντας ἐτάραξε · καινὸν γὰρ ἦν καὶ ἄρτι πρώτως ἀκουσθὲν τὸ τοιοῦτον · οἱ δὲ λαοὶ καὶ

μαλλον εἰς τὰς ἐκκλησίας συνήρχοντο, ὅτι μάλιστα συνεώρων μήτε εαυτοὺς μήτε ἐπίσκοπον μήτε πρεσβύτερον μήτε δίλως τινὰς μεμψαμένους ἡμᾶς ποτε. μόνους δὲ ᾿Αρειανοὺς ἑώρων σὺν αὐτῷ καὶ ᾿Αρειανὸν αὐτὸν ἔπεγίνωσκον ὑπὸ τῶν περὶ Εὐσέβιον τοῖς Ἅρειανοῖς ἀποσταλέντα.

συνορά DS 32.2.13 τίς οὖν ἔτι κᾶν ολίγην αἴσθησιν ἔχων ανέξεται τούτων; τίς βλέπων καθ ἕκάστην σύνοδον τὰ μὲν ἄφαιρούμενα, τὰ δὲ προστιθέμενα οὖ συνορὰ τούτους ὑποπτον καὶ ὑπουλον ἔχοντας κατὰ Χριστοῦ τὴν διάνοιαν; τίς ὁρῶν αὐτοὺς διὰ μακρῶν ἐκτείνοντας ἑαυτῶν τήν τε τῆς πίστεως σύνθεσιν καὶ τὴν ἀπολογίαν περὶ ὧν ἐγκαλοῦνται οὖχ ὁρὰ τούτους καταγινώσκοντας ἑαυτῶν καὶ πολλὰ γράφοντας ἐπίτηδες, ἵνα δόξωσι διὰ τῆς ἀκαίρου φιλοτιμίας καὶ τῆς τοσαύτης πολυλογίας ὑφαρπάζειν τοὺς ἀκεραίους καὶ λανθάνειν οἷοι τὴν αἵρεσιν τυγχάνουσιν ὄντες;

En el último texto descubrimos, en fin, otra interesante secuencia de acciones, que estrictamente hablando no pertenecen a un mismo proceso, pero que se suceden lógica y causalmente:

Esta relación sugiere para συνοράω<sub>B3</sub> un carácter más *profundizativo* que la percepción intelectual expresada por  $βλέπω_{B3}$ : al *darse cuenta* de una cosa  $(βλέπω_{B3})$ , uno *comprende* (συνοράω<sub>B3</sub>) las causas profundas que la han producido. De manera que el análisis de este proceso nos permite establecer la siguiente oposición privativa, en la que συνοράω<sub>B3</sub> se caracteriza por su *profundidad*:

383 El fuerte contenido intelectual de συνορά $\omega_{B3}$  lo hace actuar a veces en relación con un verbo que espresa una intensa actividad racional,  $\lambda ο γίζομαι$ :

συνορα ΑC 32.4 Ταθτα<sup>15</sup> ἀκούων ἐγὼ καὶ σχεδὸν <u>βλέπων</u> ἀφ'ὧν οἱ ἀπαγγέλλοντες ὧδύροντο, ὁμολογῶ, πάλιν εἰς την ἔρημον ὑπέστρεψα, τοθτο λογισάμενος ὅπερ καὶ ἡ σὴ θεοσέβεια συνορα · ὅτι, εἰ ζητούμεθα, ... κώλυσίς ἔστι τοθ μὴ παρὰ τὴν σὴν φιλανθρωπίαν ἔλθεὶν.

συνορών IES 1 (532 A) καὶ ἀμφότερα τὰ μέλη διείλοντο [οἱ Ἀρειανοὶ καὶ οἱ τροπικοὶ] τὴν πρὸς τὴν ἀλήθειαν ἀντίστασιν, ἵν' οἱ μὲν κατὰ τοῦ λόγου, οἱ δὲ κατὰ τοῦ πνεύματος φρονοῦντες, τὴν αὐτὴν ἔχωσιν ἐις τὴν

Se trata de las cartas de Constancio a los alejandrinos y a Azanas y Sazanas, que Atanasio ha transcrito inmediatamente antes (nºs 30 y 31 de la *Apologia*, respectivamente)

άγιαν τριάδα βλασφημίαν. ταῦτ' οδν συνορῶν καὶ πολλὰ λογιζομενος, ἐν ἀθυμία γέγονα, ὅτι πάλιν εὖρε παίζειν ὅ διάβολος ἐν τοῖς ὑποκρινομένοις τὴν μανίαν αὐτοῦ.

£

384 Pero este contenido intelectual no se ciñe exclusivamente al ámbito de la teoría abstracta; al contrario, en la perícopa siguiente Atanasio expresa la condición necesaria para que un sujeto pueda realizar la acción intelectivo-visual propia de συνορά $ω_{B3}$ , y esta condición es la *cordura* (el sentido común) del sujeto:

συνοράν DS 2.1.5 Πρωτον μεν οδν εγωγε <u>θαυμάζω</u> (ήγουμαι δε καὶ πάντα όντιναοῦν φρόνιμον τοῦτο συνοράν) ότι καθολικης όρισθείσης συνόδου καὶ ταύτην πάντων προσδοκούντων εξαίφνης διηρέθη · ...

385 Con una frecuencia relativamente considerable, συνοράω<sub>B3</sub> aparece en referencia explícita a *la verdad* ( $\tilde{\eta}$  αλήθεια). Veamos un texto<sup>16</sup>:

συνορὰ IES 12 (561 A) τίς ἐκ τούτων [τῶν γραφῶν: Εχ 33.1-2, Εχ 33.15, Εχ 33.17-18, Ις 63.11-12] οὐ συνορὰ τὴν ἀλήθειαν; τοῦ γὰρ θεοῦ ἐπαγγειλαμένου καθηγεισθαι, ἰδοὺ οὔκ ἐτι ἀγγελον ἐπαγγέλλεται πέμπειν ἀλλὰ τὸ πνεῦμα αὐτοῦ, ὁ ἐστιν ὕπὲρ τοὺς ἀγγέλους, καὶ αὐτὸ καθηγούμενον ἐστι τοῦ λαοῦ. καὶ δείκνυται ὅτι οὐ τῶν κτισμάτων οὐδὲ ἀγγελός ἐστι τὸ πνεῦμα ἀλλὰ ἀνω τῆς κτίσεώς ἐστιν, ἡνωμένον τῆ θεότητι τοῦ πατρός.

De nuevo, el empleo de δείκνυμι manifiesta la estrecha relación entre el campo de la mostración y el de la visión.

386 Pero la profunda comprensión de una realidad puede ir precedida e incluso provocada por una actividad de orden emocional, como la que en el texto siguiente designa  $\theta\alpha\nu\mu\dot{\alpha}\zeta\omega_{C}$ . En efecto, la pluridimensionalidad de toda realidad humana permite acercarse a ella no sólo mediante la razón, sino también a través del sentimiento, que no pocas veces permite una penetración intuitiva mayor que la inducida por la razón:

Esta referencia contextual, más o menos directa, aparece en otros textos que hemos reproducido ya anteriormente: συνορφ AA 85.1.11 [n° 375], συνορφ EAL 11 (561 B) [n° 378], συνιδεῖν 2CA 1 (148 A) [n° 379] ν συνορῶν 1ES 1 (532 A) [n° 383]

νουθεσίαν παραίτου, εὶδὼς ὅτι ἐξέστραπται ὁ τοιοῦτος, καὶ ἄμαρτάνει ὧν κατάκριτος [Tit 3.10].

A partir de estas palabras aparece clara la relación secuencial

387 El lexema que estamos estudiando contiene una fuerte *referencia moral* apreciable en no pocos de los textos que hemos ido reproduciendo<sup>17</sup>. Referencia que se hace evidente en estos dos párrafos, mediante la mención de la *conciencia* (συνειδός, συνείδησις):

συνορωσιν DNS 2.5.31 οὐκοῦν καὶ οὖτοι [οἱ ᾿Αρειανοὶ] ἢ δεικνύτωσαν τὸ φρόνημα ἕαυτῶν εὐσεβὲς... ἢ εἰ τὸ συνειδὸς ἔχουσι ῥυπαρὸν καὶ συνορωσιν ἕαυτοῦς ἀσεβοῦντας, μὴ αἰτιάσθωσαν ἃ ἀγνοοῦσιν, ἵνα μὴ καὶ διπλοῦν ἀσεβείας ἔγκλημα καὶ ἀπαιδευσίας ἀπενέγκωνται μέμψιν.

συνορᾶν ΑΑ 4.2.24 [ep.syn.Alex.] ταῦτα οὖν ὅτι μηδὲ ψιλῶν Χριστιανῶν ἔργα, σπανίως δὲ καὶ ἔθνικῶν, μήτι γε ἔπισκόπων δοκούντων καὶ τοὺς ἄλλους τὰ δίκαια διδάσκειν, συνορᾶν ὕμῶν τὴν ἔν Χριστῷ συνείδησιν ἡγούμεθα.

388 El texto que sigue, en fin, pone en relación directa (aunque no secuencial, ya que presentan objetos distintos y designan, por tanto, dos procesos diversos aunque próximos entre sí) a  $\sigma \nu \nu o \rho \acute{\alpha} \omega_{B3}$  con el resultativo absoluto del campo intelectual, oldonio3 con el resultativo absoluto del campo intelectual absoluto del cam

συνορώσα DS 36.1.1 Ταῦτα καὶ ἢ σύνοδος συνορώσα καὶ εἰδυῖα τὴν ἐκ τῆς ὀμωνυμίας διαφορίαν ὑπὲρ τοῦ μή τινας ὑπονοεῖν κατὰ τὴν κτίσιν οὑτω λέγεσθαι καὶ τὸν υἱὸν 'ἐκ τοῦ θεοῦ' λευκότερον ἔγραψαν 'ἐκ τῆς οὐσίας' τὸν υἱόν.

Mientras que el primer término ( $\sigma \nu \nu o \rho \alpha \omega_{B3}$ ) hace referencia a un acto de comprensión realizado en ese mismo momento, el segundo ( $\vec{oi}\delta \alpha$ ) se refiere a un conocimiento previamente adquirido y del que los miembros del sínodo se hallan ya en tranquilla possessio.

389 En resumen:  $\sigma \upsilon vo \rho \acute{\alpha} \omega_{B3}$  realiza de forma especialmente marcada el rasgo resultativo propio de esta dimensión; designa, por tanto, la plena comprensión de la realidad, con frecuencia precedida de otros actos intelectuales o emocionales. Esto lo

<sup>17</sup> Cf. especialmente συνιδείν 1CA 58 (132 D) (supra, nº 379), en donde la comprensión de la realidad por parte de los arrianos se condiciona explícitamente a su voluntad

constituye en un término especialmente adecuado para obras de tipo lógicoargumentativo, como son las obras dogmáticas de Atanasio (las únicas, prácticamente, en que aparece); y explica las frecuentes referencias a la demostración y a la verdad. Pero la también recurrente referencia moral constituye un núcleo significativo importante; por todo ello, sus notas significativas podemos concretarlas en /resultatividad/ /intelectualidad/ /profundidad/ /moralidad/. Y las numerosas relaciones lexemáticas que presenta, reveladoras de su fuerte "personalidad" y valor expresivo en el habla atanasiana, son las siguientes:

| δράω <sub>B3</sub> – Ι συνοράω <sub>B3</sub> +  | συνορφ DNS 13.4.24, συνορωμεν 2CA 33 (217   |
|-------------------------------------------------|---------------------------------------------|
|                                                 | B), συνεώρων ΕΕπς 2.2.2, συνορά DS 32.2.13  |
| βλέπω <sub>B3</sub> – Ι συνοράω <sub>B3</sub> + | συνορα DS 32.2.13                           |
| κατάδηλόν ἐστί μοι .– συνορ                     | άω <sub>B3</sub> συνορῷ ΑΕ 10.1             |
| δείκνυμι [συν] οράς Β3                          | συνορφ <i>DNS</i> 13.4.24                   |
| οὖ κρύπτω .– συνορᾶς <sub>Β3</sub>              | συνορα 14 85.1.11                           |
| θεωρέω <sub>Β2</sub> συνοράω <sub>Β3</sub>      | συνορ <b>φ ΑΑ 72.5.3</b> 0                  |
| σκοπέω <sub>B2</sub> συνοράω <sub>B3</sub>      | συνορών 2CA 28 (205 D)                      |
| ακούω συνοράω <sub>Β3</sub>                     | συνορφ ΑΑ 85.1.11                           |
| θαυμάζως συνοράω <sub>Β3</sub>                  | συνείδον [1° pl.] 4ES 1 (637 A)             |
|                                                 | συνορῶντες ΑΛ 77.1.20, συνορῶντες ΑΛ 73.1.8 |
| συνοράω <sub>Β3</sub> λέγω                      | συνορῶντες <i>DNS</i> 8.3.2                 |
| συνοράω <sub>Β3</sub> ∩ διανοέομαι              | συνορ <b>ω</b> μεν 2CA 33 (217 B)           |
| συνοράω <sub>Β3</sub> ∩ λογίζομαι               | συνορῷ AC 32.4, συνορῶν IES 1 (532 A)       |

# VI.1.3.5 $KA\Theta OPA\Omega_{B3}$ 'comprender' (3x)

390 De las tres veces que aparece este lexema en Atanasio actuando en el campo B (también lo veremos en el D), sólo una es genuinamente atanasiana, ya que las otras dos pertenecen a sendas cartas de Constantino que Atanasio recoge en el tratado *De decretis Nicaenae synodi*<sup>18</sup>. El único texto realmente significativo es, por tanto, el siguiente:

κατειδε DNS 40.33.38 [ep.3 Constantini] δ ποτρόκτονε της επιεικείας σύ [Άρειε], λογίσαι δη οὖν εξ αὐτοῦ τεκμαιρόμενος καὶ ἐνθυμήθητι, εἰ αμάρτημα τοῦτ' εἶναι δοκεῖ, τὸ ἐν Χριστῷ παρεῖναι τὸν θεόν. ἐκεῖνος μὲν οὖν κατειδε τὴν ἀτιμίαν τοῦ

horn rai the tuesian of Books of smirrer

Los textos no atanasianos son los siguientes: κατειδε DNS 40.33.38 [ep.3 Constantini]

κατιδών DI 11.1.2 'Ο θεός, δ πάντων ἔχων το κράτος, ὅτε το τῶν ἀνθρώπων γένος διὰ τοῦ ἰδίου λόγου ἐποίει, κατιδών πάλιν τὴν ἀσθένειαν τῆς φύσεως αὐτῶν, ὡς οδχ ἵκανὴ εἴη ἐξ ἕαυτῆς γνῶναι τὸν δημιουργόν, οὐδ' ὅλως ἔννοιαν λαβεῖν θεοῦ, τῷ... ὅλως πολλὴν εἶναι τὴν τῶν γενητῶν ἔλλειψιν πρὸς τὴν τοῦ πεποιηκότος κατάληψιν καὶ γνῶσιν... οὖκ ἀφῆκεν αὐτούς...

A la vista del sentido general de este texto, y teniendo en cuenta el valor "panorámico" que no pocas veces confiere el preverbio κατα-, podemos afirmar que καθορά $\omega_{B3}$  se sitúa, junto con συνορά $\omega_{B3}$ , en el ámbito más resultativo dentro del campo perceptivo intelectivo-visual. Pero no podemos ir más allá en el intento de diferenciar semánticamente ambos lexemas. Lo que sí que los diferencia es, claramente, su distribución: συνοράω<sub>B3</sub> ha prevalecido absolutamente sobre su "rival" en la misma "zona significativa", καθοράω<sub>R3</sub>. Éste sólo aparece ¡una vez! con sentido dialógico; y si tenemos en cuenta el carácter mayoritariamente lógicodemostrativo del corpus Athanasianum, en el que las ocurrencias de lexemas visuales transferidos al campo intelectual son tan numerosas, la escasa (más bien, testimonial) representación de  $\kappa\alpha\theta$ op $\acute{\alpha}\omega_{B3}$  no puede menos que sorprender. Este dato hay que ponerlo en relación con otro, también llamativo: en el Contra Gentes / De Incarnatione συνοράω<sub>B3</sub> solamente aparece una vez (bastante cerca, por cierto, del texto anterior, con el que guarda gran semejanza), pese a tratarse de un tratado también lógico-polémico; y presenta un sentido difícilmente individuable respecto de la ocurrencia de  $\kappa\alpha\theta$ o $\rho\alpha\omega_{B3}$  que acabamos de reproducir:

συνιδών DI 9.1.1 Συνιδών γὰρ ὁ λόγος ὅτι ἄλλως οὐκ ἄν λαθείη τῶν ἀνθρώπων ἡ φθορὰ εἰ μὴ διὰ τοῦ πάντως ἄποθανεῖν, οὖχ οἷον τε δὲ ἦν τὸν λόγον ἀποθανεῖν ἄθάνατον ὄντα καὶ τοῦ πατρὸς υἱόν, τούτου ἕνεκεν τὸ δυνάμενον ἄποθανεῖν ἔαυτῷ λαμβάνει σῶμα...

No creemos que estos datos puedan ser pasados por alto; al contrario, parecen indicar un estadio lingüístico concreto, previo al que aparece reflejado en las obras en que aparece normalmente συνορά $ω_{\rm B3}$ . En CG/DI se da una vacilación a la hora de elegir un lexema u otro, que en las otras obras no aparece por ninguna parte (al contrario, el empleo de συνορά $ω_{\rm B3}$  está sólidamente establecido, como hemos visto). Esto puede constituir un indicio de prioridad cronológica de esta dilogía respecto de las otras obras, en que el empleo de συνορά $ω_{\rm B3}$  es constante (estas son, en concreto, AA, AC,

AF, 1,2,3CA, DNS, DS, EAL, EDR, EEnc, EMC, 1,2,3,4ES, HA, SD y TA). Las conclusiones finales nos permitirán sacar una conclusión más firme a este respecto.

### VI.1.3.6 $B\Lambda E\Pi\Omega_{B3}$ 'darse cuenta de, comprender' (96x)

- 391 La elevada frecuencia de este lexema en la dimensión III del campo intelectual le confiere una gran importancia; sólo se ve superado por  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{B3}$ . El examen de las ocurrencias que hemos clasificado dentro de esta dimensión servirá para profundizar y perfeccionar nuestro conocimiento de  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega$  en Atanasio, cuyo carácter general de término no-marcado ("cuasi-archilexemático") ya hemos descrito en varias ocasiones; y, en una medida proporcional, nos ofrecerá nueva luz acerca del campo intelectivo-visual en Atanasio.
- 392 Su régimen es siempre transitivo<sup>19</sup>; y, en cuanto a su morfología, presenta siempre el tema de infectum, y aparece invariablemente en voz activa<sup>20</sup>. Su carácter resultativo queda puesto de manifiesto en todas las relaciones secuenciales en las que  $βλέπω_{B3}$  constituye el término del proceso, muchas de las cuales -que en buena parte ya conocemos- harán su aparición a lo largo de nuestro estudio. El primer término de la secuencia puede ser, o bien un lexema resultativo del campo sensible (ακούω), un lexema no-resultativo del campo intelectual  $(αποβλέπω_{B2})$  u otro lexema que designe una acción previa al entendimiento significado por  $βλέπω_{B3}$  (por ej. ἐντυγχάνω, bastante frecuente).
- 393 A veces sucede que en el campo sensible originario (que nosotros llamamos A) serían de esperar secuencias intrasubjetivas que de hecho nunca aparecen como tales en ningún texto perteneciente al *corpus* que nos compete; pero un indicio (con valor cuasi-probativo) de su existencia como tal es el hallazgo de esa misma relación entre esos dos términos en sentido transferido. Es lo que ocurre respecto de la secuencia

nunca aparece como tal, pero la encontramos transferida al campo intelectual en dos textos que ya conocemos:

**βλέπων DI 54.5.35** ... καὶ ὅποι δ' ἀν τις ἀποβλέψη, ἐκείθεν τοῦ λόγου τὴν θειότητα **βλέπων** ὑπερεκπλήττεται.

Ac, 50x; completiva, 45x (de participio, 39x; interr.indir., 2x; de conj., 3x [oτι]; de inf., 1x); doble Ac, 2x. Hay un texto (βλεπόντων HA 70.4.29) que presenta doble rección (Ac y completiva de participio).

Formas personales: 26x (pres. ind., 5x; pres. subj., 9x; opt. pres., 1x; imperf. ind., 9x; imperat.

βλέπων DS 46.3.22 ώσπερ οὖν τούτων οὕτω σημαινομένων, εἰ μέν τις ἀποβλέπων εἰς τὸ πρότερον σημαινομένον τὸ 'μὴ ἔχον τὸν αἰτιον' ἔλεγε 'μὴ εἶναι ἀγέννητον τὸν υἷον', οὰκ ἀν κατηγόρει βλέπων ετερον <u>βλέποντα</u> εἰς τὸ μὴ εἶναι ποίημα μηδὲ κτίσμα, ...

Algo análogo sucede con la siguiente secuencia, que no aparece tampoco con su sentido visual originario, y que podemos enunciar como

βλέπωσι 3CA 52 (433 B) εἶ κὰι Ἰουδαῖοι οί τε παλαιοὶ καὶ οἱ νέοι οδτοι θέλοντες καμμύουσι τοὺς ὀφθαλμούς, ἵνα μὴ βλέπωσιν ὅτι τὸ 'ἐν σοφία προκόπτειν' οὐκ ἐστι τὴν σοφίαν αὐτὴν προκόπτειν, ἀλλὰ τὸ ἀνθρώπινον μᾶλλον ἐν αὐτῇ προκόπτειν.

394 En este mismo sentido, el texto siguiente nos muestra dos términos alternos del causativo de  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{B3}$ :

βλέπωσι 1CA 10 (32 C) ... · τοῦτον μὲν [τὸν λύχνον] κρύπτουσιν [οἱ αἰρετικοὶ] ὑπὸ τόν μόδιον τῆς ὑποκρίσεως, ἕτερα δὲ φθέγγονται, καὶ προστασίας φίλων, καὶ Κωνσταντίου φόβον ἔπαγγέλλονται, ἱν' οἱ εἰσερχόμενοι πρὸς αὐτοὺς ὑπὸ τῆς ὑποκρίσεως καὶ τῆς ἔπαγγελίας μὴ βλέπωσι τὴν τῆς αἷρέσεως ρυπαρίαν.

Ya hemos encontrado con anterioridad el verbo κρύπτω como alterno del causativo de la noción intelectivo-visual de 'ver', respecto de συνοράω<sub>B3</sub> (cf. supra, nº 375); ahora lo volvemos a encontrar, naturalmente también en sentido transferido al orden intelectual. Pero la aparición -por duplicado- del sustantivo  $\mathring{\upsilon}πόκρισις$  nos permite establecer una semejante relación de  $\mathring{\upsilon}ποκρίνομαι$  [-ω?] con βλέπω<sub>B3</sub>: si yo finjo, tú no te darás cuenta del alcance real de lo que yo propugno. Podemos formular esta doble relación como una relación complementaria, dentro de un mismo proceso:

395 El empleo transferido de  $\beta\lambda \not\in \pi\omega$ , aunque en multitud de casos no se distingue todo lo nítidamente que desearíamos (ya lo veremos más adelante, al observar los casos en que se neutraliza la oposición sensible / intelectual), lo descubrimos inequívocamente en buena cantidad de textos; sirva como muestra el siguiente:

βλέπω 3CA 17 (360 A) [Jn 17.11; 20-23] ταθτα μεν εκείνοι [οἱ Ἀρειανὸι] ληροθντες φλυαροθσιν · εγὰ δὲ οθδὲν ετερον εν τῆ τοιαύτη αὐτῶν κακονοία βλέπω ἢ ἀλόγιστον τόλμαν καὶ διαβολικὴν ἀπόνοιαν...

396 Son muchos los casos en que βλέπω<sub>B3</sub>, a la vez que actúa como resultativo de un proceso, constituye el *inicio de un nuevo proceso*, que puede ser de orden *intelectual*, de orden *emocional* o de otros órdenes diversos. Respecto de los de *orden intelectual*, el resultado de este nuevo proceso se puede expresar con términos también procedentes del campo visual (así, συνοράω; cf. *supra*,  $n^o$  388) o propios del campo intelectual, como en los textos siguientes:

βλέποντες ΕΑL 15 (573 A) ως γὰρ τὴν κτίσιν δρωντες διανοούμεθα τὸν ταύτην κτίσαντα θεόν, οὕτω βλέποντες μηδὲν ἄτακτον ἐν τοῖς γενομένοις, ἀλλὰ πάντα τάξει καὶ προνοία κινούμενά τε καὶ μένοντα, ἔνθυμούμεθα λόγον εἶναι τοῦ θεοῦ τὸν ἐπὶ πάντων ὄντα τε καὶ ἡγεμονεύοντα.

En un empleo en el que la oposición entre lo visual y lo intelectual aparece prácticamente neutralizada, descubrimos (referida a objetos distintos) la secuencia

βλέπων 2CA 43 (240 A) εἶτα, ἔπειδὴ ναυσηρὸν παρὰ πᾶσι τὸ παρ'αὐτοῖς [τοῖς Αρειανοῖς] ἐστι δόγμα, εὐθὺς ὥσπερ ἔρεισμα τῷ πτώματι τῆς αἷρέσεως, τὴν ἀνθρωπίνην προστασίαν ὑποτιθέασι, ἵνα ταύτην βλέπων ὁ ἇπλούστερος, ἡ καὶ δεδιώς, μὴ κατανοῆ τὸ βλαβερὸν τῆς κακοφροσύνης αὐτῶν.

La persona sencilla, al ver que la autoridad apoya a los partidarios de Arrio, puede verse impedida para comprender (κατανοέω) el grave daño que encierra esa doctrina. Esa percepción intelectual designada por  $βλέπω_{B3}$  se halla contextualmente teñida de temor, como explicita el inciso inmediatamente posterior (ἡ καὶ δεδιώς). En este caso parece que la consecuencia natural de  $βλεπω_{B3}$  sea una negación de la actividad intelectual (μἡ κατανοῆ); pero no es así: se trata de distintos procesos, no constituyen lo que entendemos como 'relación secuencial' en sentido estricto.

397 La comprensión que designa  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega_{B3}$  puede llevar, incluso, a un cambio de opinión:

βλέπων ΗΑ 30.3.11 καὶ αὐτὸς δὲ [Κωνστάντιος] διερχόμενος, ὅτε πρὸς Μαγνέντιον ἐσπευδε, καὶ βλέπων τὴν πρὸς Αθανάσιον τῶν ἔπισκόπων κοινωνίαν, ὡς ἀπὸ πυρὸς ἀναφθὲις μετεβάλλετο τὴν γνώμην καὶ ὀὐτε

τῶν ὅρκων ἔμνημονευσεν, ἄλλὰ καὶ ὧν ἔγραψεν ἔπελάθετο καὶ τῶν πρὸς τὸν ἀδελφὸν καθηκόντων ἀγνώμων γέγονε.

Al percibir intelectualmente una situación contraria a sus deseos más profundos, Constancio cambió de opinión; el carácter subjetivo de esta reacción, propia de un carácter voluble, lo sugiere Atanasio mediante una oportuna comparación ( $\omega \zeta$   $\alpha \pi$  $\dot{\alpha}$  $\dot{\alpha}$ 

398 Puede suceder también que, pese a percibir intelectualmente un hecho concreto, el sujeto saque de él una conclusión errónea:

βλέπων 3CA 36 (400 B) 'Ίνα γὰρ μή τις, βλέπων τὸν υἱὸν ἔχοντα πάντα ὅσα ἔχει ὁ πατὴρ ... πλανηθεὶς κατὰ Σαβέλλιον ἀσεβήση, νομίσας αὐτὸν εἶναι τὸν πατέρα · διὰ τοῦτο τὸ ἐδόθη μοι [Μι 28.18], κὰι τὸ ἔλαβον [Jn 10.18], καὶ τὸ παρεδόθη μοι [Μι 11.27] εῗρηκεν, ὑπὲρ τοῦ μόνον δεὶξαι ὅτι οὖκ ἔστιν αὐτὸς ὁ πατήρ...

Este error engendraría un desvío respecto de la fe verdadera (ἀσεβήση), el cual a su vez refleja un nuevo proceso de orden intelectual (νομίσας...). Para evitarlo, Cristo dijo ciertas expresiones que demuestran (ὑπὲρ τοῦ δεῖξαι) que Él no es el Padre; de nuevo, como en lexemas anteriores, descubrimos la importancia de δείκνυμι como causativo de la visión (sensible o intelectual). Queda patente, pese a todo, la relación

399 Incluso puede darse que el sujeto, aunque perciba intelectualmente una determinada realidad, saque de ella una conclusión errónea que le lleve a negar otro aspecto de esa misma realidad, pero que no ha caído bajo su "radio perceptivo". Esto sucede generalmente porque, al centrar la atención en un punto determinado (algo a lo que  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega$  tiende de forma especial, según hemos visto anteriormente en varias ocasiones), el sujeto -no sin influencia de factores emocionales difícilmente individuables- niega lo demás. Nos lo permite comprobarlo este interesante texto:

βλέπων 3CA 35 (397 C²), 3CA 35 (397 C³), βλέποντες 3CA 35 (397 B), 3CA 35 (400 A) γ βλέποντας 3CA 35 (400 A) εκάστου γὰρ [τοῦ θεἰκοῦ καὶ τοῦ ἀνθρωπίνου ἐν τῷ Χριστῷ] τὸ ἴδιον γινώσκοντες, καὶ ἀμφότερα ἐξ ἑνὸς πραττόμενα βλέποντες καὶ νοοῦντες, ὀρθῶς πιστεύομεν, καὶ οὖκ ἀν ποτε πλανηθησόμεθα. ἐὰν δέ τις, θεἰκῶς τὰ παρὰ τοῦ λόγου γινόμενα

βλέπων ἀρνήσηται τὸ σῶμα, ἢ καὶ τὰ τοῦ σώματος ἴδια βλέπων, ἀρνήσηται τὴν τοῦ λόγου ἔνσαρκον παρουσίαν, ἢ ἔκ τῶν ἄνθρωπίνων ταπεινὰ περὶ τοῦ λόγου φρονήση, ὅ τοιοῦτος ὡς μὲν Ἰουδαϊκὸς κάπηλος μισγων τὸν οἶνον ὕδατι σκάνδαλον νομίσει τὸν σταυρόν, ὡς δὲ Ἑλλην μωρίαν ἥγήσεται τὸ κήρυγμα, οἶα δὲ κὰι οἱ θεομάχοι ᾿Αρειανοὶ πεπόνθασι. τὰ γὰρ ἀνθρώπινα βλέποντες τοῦ σωτῆρος ἔνόμισαν αὐτὸν εἶναι κτίσμα. οὐκοῦν ἔδει καὶ τὰ θεἰκὰ βλέποντας αὐτοὺς ἔργα τοῦ λόγου ἀρνήσασθαι τοῦ σώματος αὐτοῦ τὴν γενεσιν, καὶ λοιπὸν κὰι Μανιχαίοις ἑαυτοὺς συγκαταριθμεῖν. άλλ' ἐκεῖνοι μὲν κὰν ὄψέ ποτε μανθανέτωσαν, ὅτι ὁ λόγος σὰρξ ἔγένετο ἡμεῖς δέ, τὸν σκοπὸν τῆς πίστεως ἔχοντες, ἐπιγινώσκωμεν ἃ διανοοῦνται οδτοι κακῶς, ὀρθὴν ἔχοντα τὴν διάνοιαν.

La realidad total de Cristo es sólo captable mediante la fe, que permite aunar en Él lo humano y lo divino; pero la razón humana no es ajena a este proceso. En efecto, al considerar la totalidad de las acciones realizadas por Cristo, se cae en la cuenta de que unas son propias de un Dios, y otras propias de un hombre. La deducción verdadera es la que conduce a la fe recta ( $\delta\rho\theta\bar{\omega}\varsigma$  πιστεύομεν). Pero si uno toma en consideración solamente uno de los dos aspectos y lo radicaliza, negará el contrario. Es lo que han hecho los arrianos, que se han inclinado por negar lo menos evidente (la divinidad); pero, no con menos razón, podrían haber negado la humanidad de Cristo. La percepción intelectual designada por  $βλέπω_{B3}$  no está, por tanto, exenta de error; al contrario, el que éste se produzca depende directamente de la disposición del sujeto a aceptar la realidad en toda su complejidad. Esta doble posibilidad se refleja en las siguientes relaciones, que conviven en este texto:

Lo cual no impide que descubramos también relaciones lexemáticas secuenciales con lexemas propiamente intelectuales referidos al mismo proceso, como son

400 La reaccción de orden *emocional* es un fenómeno muy frecuente, a juzgar por la variedad de lexemas que encontramos como resultado de  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{B3}$ :

βλέπων VA 54 (921 B) έχαιρεν οὖν καὶ αὐτὸς [δ Ἀντώνιος] βλέπων την τε τῶν μοναχῶν προθυμίαν καὶ τὴν ἀδελφὴν γεράσασαν ἔν παρθενεία, καθηγουμένην τε καὶ αὐτὴν ἄλλων παρθένων.

βλέποντας 1CA 30 (73 A) Ταῦτα τοὺς μὲν πιστοὺς εὖφραίνει, τοὺς δὲ αἷρετικοὺς λυπεῖ βλέποντας ἀναιρουμένην ἕαυτῶν την αἵρεσιν · ...

Estos dos textos, combinados, nos permiten reconstruir la secuencia completa de términos en complementariedad léxica:

Y si leemos este último a la luz del siguiente:

βλεπωσι ΑΕ 27.11 καὶ ἀναιροῦντες μὲν χαίρουσι, μὴ τυγχάνοντες δὲ ὧν εὖχονται λυποῦνται καὶ νομίζουσιν ἄδικεῖσθαι, ὅταν ... βλέπωσι ζῶντας οῦς ἀποθνήσκειν βούλονται<sup>21</sup>,

descubrimos otra secuencia completa, alterna a la anterior, en la que la complementariedad entre los dos últimos términos aparece diatéticamente expresada:

βλέποντες ΗΑ 79.4.4 ..., οξαν [χαρὰν] προσδοκοῦντες καὶ οξ πανταχοῦ τοῦ θεοῦ λαοὶ ταῦτα βλέποντες οὐκ ἢσθένησαν τῷ προαιρέσει, ἀλλὰ μᾶλλον ἐνεδυναμώθησαν τῷ πίστει καὶ πλέον ητζησαν τὴν προθυμίαν.

βλέπων DV 17 (52.27) πως οὖν οὐ θέλεις κλαὖσαι και πενθησαι δ ταῦτα βλέπων; ...

βλέπων ICA 60 (140 A) τότε μὲν γὰρ ὡς ὑπεύθυνος ὁ κόσμος ἐκρίνετο ὑπὸ τοῦ νόμου · ἀρτι δὲ ὁ λόγος εἰς ἑαυτὸν ἐδέξατο τὸ κρίμα, καὶ τῷ σώματι παθὼν ὑπὲρ πάντων, σωτηρίαν τοῖς πασιν ἐχαρίσατο. τοῦτο βλέπων κέκραγεν Ἰωάννης · ὁ νόμος διὰ Μωσέως ἐδόθη, ἡ χάρις καὶ ἡ ἀλήθεια διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐγένετο [Jn 1.17]. κρεῖττον δὲ ἡ χάρις ἡ ὁ νόμος, καὶ ἡ ἀλήθεια παρὰ τὴν σκιάν.

βλέπων EPS 252 Α Ελυπήθην έν τῆ ἀδολεσχία μου, καὶ ἐταράχθην [Sal 54.3b]

<sup>21</sup> En la misma Apologia de fuga sua volvemos a encontrar esta expresión (νομίζουσιν αδικείσθαι) en un contexto idéntico, también como consecuencia de la percepción intelectual (expresada por  $βλέπω_{B3}$ ) de una realidad adversa:

βλέπωσι AF 9.30 είς τοῦτο γὰρ άγρυπνοῦσι [οί διώκοντες] καὶ νομίζουσιν αδικεῖσθαι ὰν βλέπωσι σωζομένους οῦς οῦκ ἐβούλοντο ζῆν.

<sup>2</sup>Αμηχανίας γὰρ ἐπληροῦτο, βλέπων τὴν κατὰ τοῦ σωτῆρος γινομένην παρανομίαν, ...<sup>22</sup>

**βλέποντες ΑΑ 36.2.6** ἐκεῖνοι δὲ [οἱ περὶ Εὐσέβιον] πρὸ <u>ὀφθαλμῶν</u> ἐχοντες ἃ ἐπραξαν κὰι *βλέποντες* τοὺς ἀνελθόντας κατηγόρους αὐτῶν ἐφοβοῦντο τὴν κρίσιν · ...

Interesante perícopa, en la que, además de la relación  $\beta\lambda\acute{\epsilon}\pi\omega_{B3}$  --  $\phi$ o $\beta$ o $\vartheta\mu\alpha$ I, descubrimos una importante equivalencia, que podemos expresar como

$$βλέπωB3 = πρὸ ὀφθαλμῶνB ἔχω.$$

Las dos expresiones son empleadas aquí como variantes con el mismo contenido semántico; y su comparación nos permite comprobar el carácter resultativo de la percepción intelectual expresada por  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{B3}$  (el carácter resultativo de  $\epsilon\chi\omega$  es innegable).

**βλέποντες ΗΑ 28.3.13** ... · ταῦτα *βλέποντες* ἐκεῖνοι [οἱ περὶ Εὐσέβιον] φθόνω κὰι φόβω συνεσχέθησαν, ...<sup>23</sup>

**βλέποντες VA 42 (905 B)** ... **βλέποντες** [οι δαίμονες] ἡσφαλισμένην τὴν ψυχὴν τοῖς τοιούτοις λογισμοῖς ἀποστρέφονται κατησχυμμένοι.

ἔβλεπεν VA 6 (849 B) Τέλος γοῦν, ὡς οὖκ ἡδυνήθη [ὁ διάβολος] τὸν Ἀντώνιον οὖδ' ἐν τούτῳ καταβαλεῖν ὁ δράκων, ἀλλὰ καὶ ἔβλεπεν ἑαυτὸν ἐξωθουμένον ἀπὸ τῆς καρδίας αὖτοῦ, τρίζων τοὑς οδόντας ... καὶ ὡσπερ ἔξιστάμενος, οἶος ἐστι τὸν νοῦν, τοιοῦτος ὑστερον καὶ τῆ φαντασία μέλας αὐτῷ φαίνεται παῖς · ...²4

<sup>22</sup> Es interesante comparar este texto con las siguientes palabras de la Historia Arianorum (31.6.20): καὶ ὅλως πας ὁ τόπος καὶ πασα πόλις ἐπεπλήρωτο φόβου καὶ ταραχῆς τῶν μὲν ἔπισκόπων ἑλκομένων, τῶν δὲ δικκαστῶν ὅρῶντων τοὺς ὁδυρμοὺς καὶ στεναγμοὺς τῶν λαῶν. Aunque no le podamos atribuír valor probativo respecto a la identidad del autor de ambos textos, qué duda que las dos expresiones (ἄμηχανίας ἐπληροῦτο y ἔπεπλήρωτο φόβου καὶ ταραχῆς) presentan una gran semejanza, tanto léxica como contextual, y sugieren una paternidad común.

La captación intelectual de ciertas situaciones han de producir en el sujeto un temor que, cuando falta, se convierte en un arma arrojadiza por parte de los adversarios; así, en el texto siguiente:

βλέπων ΑC 7.12 μεγάλην τε χάριν καὶ πολλὴν ἐκ τούτων ἄφειλον τούτω, ὅτι ὁ μὲν μακαρίτης ἀδελφός σου τὰς ἐκκλησίας ἀναθημάτων ἐπλήρωσεν, οὖτος δε [δ Μαγνέντιος] αὐτὸν ἀποστέλλοντα πεφόνευκε. καὶ σύτε ταῦτα βλέπων ὁ μιαρὸς ἡδέσθη, οὐτε τὴν δοθεῖσαν χάριν τῷ μακαρίτῃ διὰ τοῦ βαπτίσματος πεφόβηται · ...

Es interesante comparar este párrafo con un texto del tratado *De uirginitate*, en el que

**βλέποντες 4ES 15 (657 C)** ... καίτοι **βλέποντες** ἐσθίοντα καὶ πάσχοντα [τὸν Χριστὸν] φαντάζονται φαντασίαν · ...

βλέποντες ΗΑ 38.1.16 πόσοι ταθτα βλέποντες ἐκρύβησαν ἐπίσκοποι;

401 Esta reacción emocional puede ser de admiración; su relativa frecuencia la atestiguan los textos siguientes, de dos obras bien diversas (la Vita Antonii y la Historia Arianorum):

ἔβλεπον [3ª pl] VA 73 (945 A) ἄπῆλθον οὖν [οἱ βουλομενοι τὸν Αντώνιον χλευάζειν] θαυμάζοντες ὅτι τοσαύτην ἔβλεπον ἐν ἰδιώτη σύνεσιν · καὶ γὰρ οὐχ ὡς ἐν ὄρει τραφεὶς κἄκεῖ γέρων γενόμενος ἄγριον εἶχε τὸ ἦθος · ἄλλὰ καὶ χαρίεις ἦν καὶ πολιτικός.

**βλέπων ΗΑ 27.1.24** Τις τοινυν οὖκ ἐθαύμασε **βλέπων** ταῦτα καὶ τὴν τοσαύτην τῶν ἔκκλησιῶν εἰρήνην;

βλέπων ΗΑ 34.4.21 τίς γὰρ βλέπων τούτους [τοὺς εὖσεβεῖς ἐπισκόπους] διερχομένους οὖκ αὖτοὺς μὲν ὡς ὁμολογητὰς ὑπερεθαύμασεν, ἐκείνους δὲ οὖκ ἀπεστρέφετο κὰι ἐβδελύττετο οὖκέτι μόνον ὡς ἀσεβεῖς, ἀλλὰ καὶ ὡς δημίους καὶ φονευτὰς καὶ πάντα μᾶλλον ἢ Χριστιανοὺς δνομάζων;

402 La frecuencia, por tanto, con que esa actividad intelectual designada en su estado resultativo por  $βλέπω_{B3}$  constituye un primer paso respecto a actividades posteriores (intelectuales, emocionales o físicas), que pueden incluso sucederse indefinidamente, no es un dato que podamos ignorar. La visión propia de los animales acaba en el estado que llamamos  $βλέπω_{A3}$ ; por el contrario, en el hombre el estadio sensitivo constituye un primer paso, al que pueden seguir indefinidos procesos de orden suprasensible (intelectual o emocional). Y en cuanto a las operaciones intelectuales, hay una tendencia a expresar los primeros grados del proceso intelectual mediante lexemas transferidos del

ίδων DV 16 (51.14) μνημονευε την δωδεκάτην ώραν, ότι εν αὐτη καταβέβηκεν δ κύριος ήμων είς τον άδην καὶ ίδων αὐτον έφριξε καὶ ἐξέστη λέγων τίς έστιν οὖτος...;

La secuencia que aparece (ὅράω — φρίζω κὰι ἐξίσταμαι) es llamativamente parecida, tanto por los elementos que la componen como por el contexto en general, a la que aparece en la narración de la *Vita Antonii* que acabamos de examinar (βλέπω — τρίζω τοὺς δδόντας καὶ εξίσταμαι). Nos interesa señalar esto de cara a la cuestión -que tendremos que abordar más adelante- de la genuinitas Athanasiana de ΩV

campo de *ver*, mientras que las actividades posteriores suelen designarse con lexemas propios del campo intelectual. Ello nos lleva a concluir que βλέπω<sub>B</sub>, en sus diversas dimensiones, tiende a expresar una *operación intelectual completa* (con fase ingresiva y resultativa) *previa a otra operación intelectual ulterior* (νοέω, κατανοέω, ἐνθυμέομαι). Una excepción sería el texto siguiente, que ya conocemos, en el que el resultativo de βλέπω es συνοράω<sub>B3</sub>; ya hemos visto anteriormente que este lexema opera casi exclusivamente en el ámbito intelectual:

βλέπων DS 32.2.12 τίς βλέπων καθ' ξκάστην σύνοδον τὰ μὲν ἀφαιρούμενα, τὰ δὲ προστιθέμενα οὐ συνορῷ τούτους ὕποπτον καὶ ὑπουλον ἔχοντας κατὰ Χριστοῦ τὴν διάνοιαν;

403 Hay algunos textos que presentan βλέπω<sub>B3</sub> relacionado con ακούω:

βλέποντες ΗΑ 28.1.1 <sup>2</sup>Αλλὰ ταῦτα ἀκούοντες καὶ βλέποντες οῖ κληρονόμοι τῆς γνώμης καὶ τῆς ἀσεβείας τῶν περὶ Εὐσέβιον... μεγάλως ἢσχύνοντο.

βλέπων 3CA 6 (333 A) καὶ ὁ ἄκούων δὲ καὶ βλέπων τὰ λεγόμενα περὶ τοῦ πατρός, ταῦτα λεγόμενα περὶ τοῦ υἱοῦ ... νοήσει καλῶς τὸ εἰρημένον, καθὰ προεῖπον · ...

Estos textos nos presentan los dos lexemas sensibles en continuidad uniforme (primero ἀκούω, y después βλέπω) describiendo un *proceso progresivo de conocimiento* de una realidad mediante los informes que se van recibiendo; de forma tal que nos permite establecer la secuencia

la cual sugiere una superioridad reconocida por el autor a la noción de la vista sobre la del oído.

404 La Epistula ad Marcellinum (sobre la interpretación de los Salmos) registra entre los capítulos 15 y  $23^{25}$  un uso peculiar de  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{B3}$ ; veamos algunos casos representativos:

βλέπων ΕΜC 15 (28 D) y βλέπης ΕΜC 15 (29 A) καὶ ἐαίν, ἔτι τοὺς πονηρευομένους βλέπων ἐνεδρεύειν θέλοντας, ἐνωτίζεσθαί σου θέλης τὴν εὐχήν, ὀρθρίζων τῷ πρωὶ ψάλλε τὸν ε'. αἰσθόμενος δὲ ἀπειλῆς τοῦ κυρίου, ἐὰν διὰ τοῦτο ταραττόμενον σεαυτὸν βλέπης, δύνασαι λέγειν τὸν σ' καὶ τὸν λζ'.

βλέπων ΕΜС 18 (32 A) τοὺς δὲ βαπτιζομένους καὶ λυτρουμένους ἄπὸ τῆς φθαρτῆς γενέσεως βλέπων, καὶ <u>θαυμάζων</u> τὴν τοῦ θεοῦ φιλανθρωπίαν, ἄδε εἰς ἐκείνους τὸν λα'.

βλέπων ΕΜC 22 (36 A) καὶ ἐὰν βλέπων τὸν οἶκον τοῦ θεοῦ καὶ αἰώνια αὐτοῦ σκηνώματα τὸν πόθον ἐχης εἰς αὖτά, ὡς εἶχεν ὁ ἀπόστολος, λέγε καὶ σὰ τὸν πγ' ψαλμόν.

βλέπων ΕΜС 23 (36 C) ὅτ' ἀν οὖν ἀναγινώσκων τὸ εὖαγγέλιον ἴδης τῆ τετράδι τοῦ σαββάτου συμβούλιον λαβόντας τοὺς Ἰουδαίους κατὰ τοῦ κυρίου, ὅρῶν αὐτὸν τότε παρρησιαζομενον ἐν τῆ κατὰ τοῦ διαβόλου ὅπὲρ ἡμῶν ἔκδικία, ψάλλε τὰ ἔν αὐτῶ τῶ μγ'. πάλιν βλέπων τὴν εἰς πάντα πρόνοιαν τοῦ κυρίου καὶ τὴν κυριότητα αὐτοῦ, καὶ θέλων κατηχῆσαί τινας εἰς τὴν αὐτοῦ πίστιν καὶ ὕπακοήν, πείθων αὐτοὺς πρῶτον ἔξομολογεῖσθαι ψάλλε τὸν μθ'. καὶ ἐὰν μαθὼν αὐτοῦ τὴν κριτικὴν δύναμιν, καὶ ὅτι ἐλέφ τὴν κρίσιν κεράσας κρίνει ὁ κύριος, θελήσης αὐτῷ προσελθεῖν, ἔχεις εἰς τοῦτο λόγους τοὺς ἔν τῷ ρ' ²6.

En estos textos, la recitación (λέγω) o el canto (ψάλλω, ἄδω) de los Salmos aparece como consecuencia de una consideración intelectual: nuestro autor propone, como reacción de orden espiritual a las diversas situaciones (predominantemente adversas) en las que se pueda hallar el cristiano, el recurso a la oración a partir de la palabra de Dios expresada en los Salmos. Este empleo no es exclusivo de βλέπω: en los textos transcritos hemos descubierto otros tres lexemas con el mismo valor (δράω,

Los capítulos 15-26 constituyen "the main part of the letter", el apartado central de la misma, en el que se describe detalladamente "in what circumstances of life which psalms are to be said" (FERGUSON 1985, 297); el contenido es, pues, determinante a la hora de establecer un empleo de  $\beta\lambda\acute{\epsilon}\pi\omega$  que, aunque no presenta diversidad sustancial con el uso habitual de  $\beta\lambda\acute{\epsilon}\pi\omega_{B3}$ , sí que adquiere una personalidad característica.

<sup>26</sup> Cf. también βλέπων *EMC* 16 (29 A), βλέπης *EMC* 18 (32 A) [ψάλλω], βλέπης *EMC* 18 (32 B), βλέπων *EMC* 19 (32 C), βλέπεις *EMC* 21 (33 C) [λέγω], βλέπης *EMC* 19 (32 B) [ἄδω]. En total, 11 ocurrencias de esta clase.

αῖσθάνομαι y μανθάνω), que son básicamente los que la lectura reposada de estos capítulos (hasta el nº 26) nos permite descubrir; pero constituye una peculiaridad léxica de la *Epistula*, manifestada en la relación βλέπω<sub>B3</sub> -- λέγω/ψάλλω/ἄδω. Lo cual no significa que no podamos encontrar una relación semejante en otro contexto; al contrario, se trata de una sucesión de procesos regida por la lógica más elemental. Así, por ejemplo, en el texto siguiente:

βλέπων ΗΑ 77.1.5 Δεινὰ μὲν οὖν καὶ πέρα δεινῶν τὰ τοιαῦτα, πρέπουσα δὲ πρᾶξις ὅμως τῷ σχηματιζομένῳ τὰ τοῦ ἀντιχρίστου. τις γὰρ βλέπων αὖτὸν [τὸν Κωνστάντιον] ἐξάρχοντα τῶν νομιζομένων ἐπισκόπων καὶ προκαθήμενον τῶν ἐκκλησιαστικῶν κρίσεων οὖκ ἀκολούθως ἀν εἶποι τοῦτ' ἐἶναι τὸ διὰ τοῦ Δανιὴλ ἐἰρημένον βδέλυγμα τῆς ἐρημώσεως [Μι 24.15 (< Dn 9.27)];

Sin embargo, en ninguna obra más que en la *Epistula ad Marcellinum* hallamos tantos casos, tan cercanos en el espacio y tan peculiarmente caracterizados.

405 En βλέπων EMC 23 (36 C) hemos hallado (supra, nº 404 ad fin.) un empleo equivalente de ὁράω, βλέπω y μανθάνω, todos ellos operando en el campo intelectual. Ello nos obliga a plantearnos la cuestión de la relación entre ὁράω<sub>B3</sub> y βλέπω<sub>B3</sub>. ¿Existe entre ellos alguna clase de oposición? La que descubríamos en el campo A (visión animal / visión humana) no es posible que se conserve: el ámbito intelectual es de por sí exclusivamente humano. Y la observación de aquellos textos en que concurren ambos lexemas nos muestra un empleo idéntico de ambos, sin permitirnos descubrir en alguno de ellos un rasgo que lo oponga con el otro. Veámoslos:

βλέποντες DS 45.5.16 καὶ ὡσπερ, καθὰ προεῖπον, οὖκ ἀν τις αἰτιάσαιτο τὸν ἀπόστολον, εἰ περὶ τοῦ νόμου 'Ρωμαίοις μὲν οὕτως, 'Εβραίοις δὲ οὕτως ἔγραψε, τὸν αὐτὸν τρόπον οὖτε οἱ νῦν τοῖς προτέροις ἔγκαλέσαιεν βλέποντες αὐτῶν τὴν ἕρμηνείαν, οὖτε οἱ πρότεροι τοὺς μετ'αὐτοὺς μεμψαίντ' ἀν ὁρῶντες τὴν ἑρμηνείαν αὐτῶν καὶ τὴν χρείαν δι'ἡν οῦτως ἔγραψαν περὶ τοῦ κυρίου.

βλέπομεν EDR 2 (525 A) ὧ ἀγαπητὲ Δρακόντιε, ἀντὶ χαρᾶς λύπην ἡμῖν πεποίηκας, ἀντὶ παραμυθίας στεναγμόν. προσεδοκοῦμεν γὰρ παραμυθίαν ἔχειν σε μεθ'ἡμῶν, κὰὶ νῦν βλέπομεν φεύγοντά σε κὰὶ δρῶμεν ὅτι κρινόμενος μὲν ἐλεγχθήσῃ, κινδυνεύων δὲ μεταμεληθήσῃ.

βλέποντες ΕΑL 13 (568 C) ... · οὖτοι δὲ τολμῶσι διαιρεῖν [τὸ ἀπαύγασμα ἀπὸ τοῦ φωτός], καὶ ἀλλότριον αὐτὸν τῆς τοῦ πατρὸς οὖσίας καὶ ἀἰδιότητος λέγειν, καὶ τρεπτὸν εἰσάγειν οἱ ἀθεοι, οὐ βλέποντες ὅτι

ταῦτα λέγοντες οὖκέτι ποιοῦσιν αὖτὸν εν μετὰ τοῦ πατρός, ἄλλὰ μετὰ τῶν κτισμάτων. τίς ἆρα οὖχ ὁρῷ ὁτι ἄδιαίρετόν ἔστι τὸ ἀπαύγασμα πρὸς τὸ φῶς, καὶ ἴδιον αὖτοῦ συνυπάρχων τούτω φύσει, καὶ οὖκ ἔπιγέγονεν ΰστερον;

**ἔβλεπον** [3\* pl] AF 9.1 Εἰ μὲν οὖν ἔσωζον τὰς φρένας, **ἔβλεπον** ἕαυτοὺς ἐν τούτοις συνεχομένους καὶ τοῖς ἕαυτῶν προσκόπτοντας λογισμοῖς. ἔπειδὴ δὲ καὶ τὸ σωφρονεῖν ἀπώλεσαν, διὰ τοῦτο καὶ διώκοντες ἔξάγονται, καὶ ζητοῦντες ἀνελεῖν οὖχ ὁρῶσιν ἕαυτῶν τὴν ἀσέβειαν. 27

No podemos, por tanto, postular una oposición semántica específica entre estos dos lexemas visuales, los más importantes del campo, en su empleo transferido al campo intelectual. Sólo el posterior estudio de  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{B3}$  nos permitirá descubrir una eventual diferencia en cuanto a la frecuencia estadística, los empleos peculiares y la distribución según las obras de Atanasio.

406 Hay otros textos en que concurren βλέπω<sub>B3</sub> y θεωρέω<sub>B2</sub>:

βλέπει ICA 7 (24 C) Τίς τοίνυν, τῶν τοιούτων ... ἀκούσας, οὐ μισήσειεν ἐν δίκῃ παίζοντα τὸν Άρειον...; τίς οὖ θεωρεῖ τοῦτον διὰ τοῦ δοκεῖν ὀνομάζειν θεὸν καὶ περὶ θεοῦ λέγειν, ὡς τὸν ఠτον συμβουλεύοντα τῷ γυναικί; τίς δέ, τοῖς ἑξῆς ἐντυγχάνων, οὖ βλέπει τὴν ἀσέβειαν αὐτοῦ ...;

βλέποντες 4ΕS 15 (657 Β4) y βλέπων 4ΕS 15 (657 Β) Αίρετικοὶ μὲν οὖν κατὰ τὴν ἰδίαν ἀπαιδευσίαν ἐμάνησαν · καὶ οἱ μὲν τὰ σωματικὰ βλέποντες τοῦ σωτῆρος ἡρνήσαντο τὸ ἐν ἀρχῆ ἦν ὁ λόγος [Jn 1.1] · οἱ δὲ τὰ τῆς θεότητος θεωροῦντες ἡγνόησαν τὸ ὁ λόγος σὰρξ ἐγένετο [Jn 1.14]. ὁ δὲ πιστὸς κὰι ἀποστολικὸς ἀνήρ, εἰδὼς τὴν τοῦ κυρίου φιλανθρωπίαν, βλέπων μὲν τὰ τῆς θεότητος σημεῖα, θαυμάζει τὸν ἐν τῷ σώματι κύριον · θεωρῶν δὲ πάλιν κὰὶ τὰ τοῦ σώματος ἰδια ὑπερεκπλήσσεται, κατανοῶν τὴν ἐν αὐτοῖς τῆς θεότητος ἐνέργειαν.

Aunque excede los límites de nuestro estudio, no podemos dejar de señalar la *uariatio* realizada por nuestro autor descomponiendo el verbo σωφρονέω en sus componentes etimológicos (σώζω τὰς φρένας), y situando ambas expresiones en un perfecto paralelismo expresado léxicamente por las partículas μέν / δέ. Nos interesa señalarlo también para comprobar que el gusto de Atanasio por descomponer un lexema en sus componentes etimológico-semánticos (ej: τὸν ὀφθαλμὸν τείνω = ἀτενίζω; τὸν ὀφθαλμὸν ἀποστρέφω = αποβλεπω) no se reduce a los lexemas visuales que hemos descrito con anterioridad, sino que es una posibilidad expresiva que se extiende a todo el conjunto del léxico atanasiano y constituye un rasgo estilístico muy del gusto de puestro autor

βλέποντες ΕΑD 1 (1072 Β) ... · τὸν αὐτὸν τρόπον [τοῖς Ἰουδαίοις] καὶ οὖτοι [οῖ Ἦρειανοι], θεωροῦντες ἕαυτοὺς πανταχόθεν στηλιτευομένους καὶ βλέποντες γενομένην βδελυκτὴν παρὰ πᾶσι τὴν αἵρεσιν αὐτῶν, ἔφευρεταὶ γίνονται κακῶν, ἵνα μὴ παυόμενοι ταῖς πρὸς τὴν ἄλήθειαν μαχαῖς, ἄληθῶς Χριστομάχοι διαμείνωσι.

Tampoco entre θεωρέω<sub>B2</sub> y βλέπω<sub>B3</sub> nos es posible establecer una distinción de orden semántico, al menos a partir de los textos en que ambos lexemas concurren; son perfectamente intercambiables, y constituyen en la pluma del autor una variante léxica para evitar una excesiva repetición de un mismo lexema que, sin duda, cansaría al lector. Sólo a partir del rasgo de la *intencionalidad* que -hemos visto a partir de otros textos-caracteriza a θεωρέω<sub>B2</sub> podemos establecer una oposición que en textos como los que acabamos de analizar se neutraliza (ya al estudiar θεωρέω<sub>B2</sub> pudimos observar que la intencionalidad de este lexema se neutralizaba con relativa frecuencia, en favor de la fuerte *noción intelectual-profundizativa* que también lo caracteriza).

407 No faltan en esta dimensión del campo de transferencia la relación de βλεπω con otros lexemas visuales, también metafóricamente empleados:

**ἔβλεπον** [1<sup>a</sup> sg] AC 10.9 ποίοις όμμασι τον ἀνδρόφονον [Μαγνέντιον] **ἔβλεπον**; ἢ πῶς οὐχ, ὑπὲρ σῆς σωτηρίας εὐχόμενος, ἐνόμιζον καὶ τὸν μακαρίτην ἐκεῖνον <u>ὅρᾶν</u>; ἀδελφοὶ γὰρ ἀλλήλων εἰσὶ κατοπτρα διὰ τὴν φύσιν. διὰ τοῦτο και σε <u>βλέπων</u> ἐν ἐκείνω, οὖ ποτε ὰν διέβαλον · κἀκεῖνον ὲν σοὶ πάλιν <u>ὅρῶν</u>, οὖ ποτε ὰν ἔγραψα τῷ κατ ἐκείνου γενομένω, ἀλλὰ μᾶλλον περὶ τῆς σῆς σωτηρίας ηὖχόμην.

βλέπωσι ICA 52 (121 A) τοιαύτην γὰρ εἶναι τὴν φύσιν τῆς εἰκόνος δεῖ, οἷος εστιν ὁ ταύτης πατήρ, κὰν οἱ Ἀρειανοί, ὡς τυφλοί, μήτε ταύτην μήτε ἀλλο τι τῶν θείων λόγων βλέπωσιν. ἐκπεσόντες γὰρ τῶν ἀπὸ καρδίας αὐτῶν ἐννοιῶν, μᾶλλον δὲ παρανοιῶν, ἐπὶ ἑητὰ πάλιν τῶν θείων γραφῶν καταφεύγουσιν, εἰς ἃ καὶ αὐτὰ συνήθως ἀναισθητοῦντες, οὐχ ὁρῶσι τὸν ἐν τούτοις νοῦν · ...

La relación con  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{B3}$  en estos textos del sustantivo  $\delta\mu\alpha$  y del adjetivo  $\tau\nu\phi\lambda\delta\zeta$ , también transferidos, nos muestra una vez más la recurrencia en el campo de transferencia de las relaciones interlexemáticas propias del campo sensible originario. Y, con referencia al punto anterior, hay que señalar la equivalencia total en los dos textos entre  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{B3}$  y  $\delta\rho\alpha\omega_{B3}$ .

408 La distinción entre lo sensible y lo intelectual es a veces, ya lo sabemos, bien fácil de reconocer; pero con frecuencia nos encontramos con "casos límite" en los que se

produce la *neutralización* de la oposición entre los campos. Esto se aprecia sobre todo en aquellos contextos en los que se hace referencia a la *lectura*, de la Biblia o de otros escritos; por ejemplo, en los siguientes:

βλέπετε VA 75 (949 A) [Verba Antonii] 'ἆλλ' ἐντυγχάνετε μὲν ὑμεῖς [ταῖς γραφαῖς] καὶ βλέπετε ὅτι ὰ πεποίηκεν ὁ Χριστὸς θεὸν αὐτὸν ἀποδεικνύουσιν, ἐπιδημήσαντα ἐπὶ σωτηρία τῶν ἀνθρώπων'.

**βλέπει ΙCA 7 (34 B)** τίς δέ, τοῖς ἑξῆς ἐντυγχάνων, οὖ **βλέπει** τὴν ἀσέβειαν αὐτοῦ [τοῦ Ἀρείου] ...;

Sin que podamos pensar que ésta sea la causa por la que se produce la transferencia de un campo (sensible) al otro (intelectual), no se puede negar que el hecho de la *lectura* constituye uno de esos contextos privilegiados para este tránsito; pues la lectura es una actividad eminentemente intelectual, pero en la cual el componente visual es esencial. Y por ello, viene casi impuesto expresar la comprensión provocada por esa lectura mediante un lexema visual (en este caso,  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega$ ).

409 Hay un hecho que resulta llamativo: todos los empleos de  $βλέπω_{B3}$  aparecen en voz activa; por tanto, el participio medio βλεπόμενον y los demás empleos en voz medio-pasiva permanecen dentro del ámbito de lo sensible. Quizá podamos ver en este dato un indicio de que este lexema, aunque plenamente activo en el campo de transferencia B, sin embargo no ha realizado un trasvase total a este campo, de manera que en lo morfológico conserva ciertas formas "exclusivas" del campo visual originario.

410 También en el uso intelectivo-visual de βλέπω hallamos algunos casos de prosopopeya; en el primero, el sujeto es el sol 28:

βλεπων 3CA 8 (338 A¹) καὶ ώσπερ ὰν εἰ τις ἡμέρας οὐσης καὶ ἡλίου φαίνοντος ζωγραφοίη ξύλον απλῶς, οὐδὲ κὰν φαντασίαν ἔχον φωτός, καὶ λέγοι τὴν εἰκόνα ταύτην αἰτίαν εἶναι τοῦ φωτός · δ δὲ ἡλιος τοῦτο βλέπων εἰ λέγοι · 'ἔγὼ μόνος εἰμὶ τὸ φῶς τῆς ἡμέρας, καὶ οὖκ ἔστιν ἄλλο φῶς τῆς ἡμέρας πλὴν έμοῦ · ... '

Pero el sujeto puede ser, incluso, un sustantivo abstracto; así, en el texto siguiente, el sujeto es la herejía arriana:

βλέπουσα ICA 1 (13 A) επειδή δε ή μία των αξρέσεων ή εσχάτη ... ή Άρειανη καλουμένη ... βλέπουσα τὰς πρεσβυτέρας ξαυτης άδελφὰς

Se trata de una personificación muy del gusto de Atanasio; ya en el campo A3 (cf. nº 156) y en el campo B2 (nº 289) hemos encontrado al *sol* como sujeto de algún lexema verbal

άλλας αίρεσεις εκ φανερού στηλιτευθείσας, υποκρίνεται περιβαλλομένη τὰς τῶν γραφῶν λέξεις, ...

En estas palabras puestas literariamente por Atanasio en boca de Jesús, según las cuales la visión designada por βλέπω ha de desembocar en la fe (βλέπω<sub>B3</sub> –– πιστεύω), podemos hablar de "falsa prosopopeya", ya que el sujeto (ὁ κόσμος) funciona en realidad como un sustantivo colectivo que equivale a οἱ ἀνθρωποι:

βλέπων 3CA 23 (372 B) 'ή γὰρ τούτων [τῶν ἀνθρώπων] τελείωσις δείκνυσιν ἐπιδημίαν γεγενησθαι τοῦ σοῦ λόγου καὶ ο κόσμος δείκνυσιν τούτους τελείους καὶ θεοφορουμένους, πιστεύσει πάντως ὅτι σύ με ἀπέστειλας, καὶ ἐπεδήμησα'.

Todos estos pasajes nos muestran una vez más la semejanza y -por así decirlo-continuidad entre los empleos sensible e intelectual de  $\beta\lambda\acute{e}\pi\omega$ , ya que en ambos campos aparece realizando esta figura literaria. Y nos recuerdan que, en el fondo, la división que hemos establecido para abordar de forma sistemática el conjunto de ocurrencias de este lexema no deja de tener algo -o mucho- de relativo; la realidad existencial es unitaria, dentro de la evidente diversidad.

411 La relación contenida en el texto anterior (βλέπω<sub>B3</sub> -- πιστεύω) podemos ponerla en relación con la que contiene el texto siguiente:

El hecho de ver una disposición firme en su acusador convenció (πείθω, etimológicamente emparentado con πιστεύω) a Atanasio a confiar (θαρρέω) en él. Se trata de una secuencia intersubjetiva (causativa) múltiple, que podemos expresar así:

y sobre cuyo paralelismo con la anterior (βλέπω<sub>B3</sub> – πιστεύω) no hace falta insistir. La noción intelectivo-visual que designa βλέπω<sub>B3</sub>, por tanto, puede conferir a su sujeto una convicción tal sobre lo percibido que le empuje a *creer* o *confiar*.

412 Hemos señalado con anterioridad el hecho de que en el elenco de ocurrencias de  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega_{B3}$  sólo hallamos representado el tema de 'infectum'; fenómeno éste que se da prácticamente en todos los empleos de  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega$  en Atanasio<sup>29</sup>. ¿A qué puede obedecer este

<sup>29</sup> Y que responde a un fenómeno bien conocido en la evolución tardía de la lengua griega, cuyo último estadio es el griego moderno: "It is a well known fact that in the modern Greek language the verb βλέπω is used as the present form corresponding with the agrist  $\frac{2}{3}$ δω.

hecho? Aunque la explicación se nos mostrará más clara cuando estudiemos  $\beta\lambda\epsilon'\pi\omega_D$ , tenemos un indicio de solución en el texto siguiente; merece la pena transcribirlo entero:

ούτω γὰρ ἄεὶ διὰ τούτων φοβερούς βλέπομεν *HA* 15.5.28 έαυτοὺς ἐδείκνυον [οἱ ἐν τὴ Σερδῶν πόλει ἀπὸ τῆς ἀνατολῆς ἐπίσκοποι] οξς εβούλοντο καὶ ἐπεβούλευον οξς ᾶν αὐτοῖς εδόκει. ὡς δὲ ἀπαντήσαντες έωράκασιν εκκλησιαστικήν δίκην μόνην γενομένην, ώς εωράκασι τοὺς ἀφ' ξκάστης ἐκκλησίας καὶ πόλεως κατηγόρους καὶ τοὺς κατ' αὐτῶν ελέγχους, ώς εωράκασιν Άρειον καὶ Αστέριον, τιμίους επισκόπους, άνελθόντας μεν σύν αύτοις, αποπηδήσαντας δε άπ'αύτων και ελθόντας μεθ' ήμων διηγουμένους τε την πανουργίαν εκείνων, ως υποπτοι είεν εν τοῖς πράγμασι καὶ φοβοῦνται κρίσιν γενέσθαι, μὴ ἐλεγχθῶσι παρ'ἡμῶν μεν συκοφάνται, παρά δε των επλάσαντο κατηγόρων, ως αὐτοὶ πάντα ύποβαλόντες και τα τοιαθτα μηγανησάμενοι, ταθτα συνορώντες, καίτοι μετα σπουδης έλθοντες, νομίσαντες μηδε ήμας απανταν ώς φοβουμένους, ως εωράκασι καὶ την ήμων προθυμίαν, αποκλείουσιν ξαυτούς εν τω παλατίω · έκει γαρ ώκουν. και λοιπον αλλήλοις συνελάλουν · 'ήλθομεν επ'άλλοις και άλλα *βλέπομεν* · απηντήσαμεν μετα κομήτων και χωρίς κομήτων ή κρίσις γίνεται · κατακρινόμεθα πάντως (...)'.

Aquí, el presente de indicativo 'βλέπομεν' (que, aunque aparece puesto en boca de los obispos orientales asistentes al sínodo de Sárdica, sin duda refleja el habla atanasiana) hace referencia directa a varios perfectos de indicativo ('εωράκασιν') mediante los cuales nuestro autor ha descrito la progresiva percepción (visual-intelectual) por parte de los citados obispos del ambiente, adverso para ellos, que rodeaba la celebración del sínodo. Este dato pone ante nuestros ojos la deficiencia morfológica real (no necesariamente teórica) de βλέπω, que recurre al supletivismo con formas del paradigma de δράω, archilexema del campo, para expresar en perfecto lo que βλέπω expresa en presente. Si tenemos en cuenta este dato, para hallar las diferencias semánticas entre δράω y βλέπω habrá que tomar en consideración sólo las formas de infectum de δράω.

413 Es interesante comprobar que en  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{B3}$  hallamos reproducidas relaciones lexemáticas diversas que ya encontrábamos en  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{A3}$ ; algunos casos representativos son:

<sup>(</sup>είδον), thus carrying the general denotation 'to see'. It is so used in the standard literary δημοτική... It has thus replaced the classical Greek  $\delta\rho\tilde{\omega}$ , that now only seems to be found in the most archaic forms of the puristic language (καθαρεύουσα) and in the Tsaconic dialect of the Pelapopnese" (Thorparson 1971 p. 108)

```
βλέπω<sub>A3</sub> -- θαυμάζω<sub>C</sub> <--> βλέπω<sub>B3</sub> -- θαυμάζω<sub>C</sub> 
βλέπω<sub>A3</sub> -- νοέω <--> βλέπω<sub>B3</sub> -- νοέω 
βλέπω<sub>A3</sub> -- νομίζω <--> βλέπω<sub>B3</sub> -- νομίζω 
βλέπω<sub>A3</sub> -- χαίρω <--> βλέπω<sub>B3</sub> -- χαίρω 
βλέπω<sub>A3</sub> -- φοβέομαι <--> βλέπω<sub>B3</sub> -- φοβέομαι
```

Sin embargo, hallamos unos fenómenos nuevos que indican que nos encontramos en un campo diverso del anterior:

- En el campo sensible sería inexplicable la secuencia ακούω -- βλέπω; pero no lo es si interpretamos -como parece ser en realidad- que el primer término pertenece al ámbito sensible (se escucha una determinada noticia, documento, etc), mientras que el segundo hace referencia a percepción intelectivo-visual o, cuando menos, imaginativa (desde luego, en ningún caso meramente sensible).
- La secuencia βλέπω [τοῦτο] -- [ὅμως] ἀρνέομαι [τὸν τοῦτο ποιήσαντα] funciona en el campo A -como hemos visto- referida a personas que, aunque ven las obras de Cristo, no creen en la divinidad de su autor; es decir, que se cierran a la fe. Esta relación no la hallamos en βλέπω<sub>B3</sub>: sería algo absurdo negar algo que veo intelectualmente, es decir, que comprendo. Sin embargo, hallamos la secuencia βλέπω<sub>B3</sub> -- ἀρνέομαι, con un sentido radicalmente diverso, que podríamos expresar así: βλέπω [τοῦτο] -- [ἀκολούθως] ἀρνέομαι [τὸ ἐναντίον].
- 414 Con todo, resulta sorprendente descubrir una paridad "matemática" entre los empleos de  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_A$  y  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_B$ . Veamos las cifras totales:
  - + Total βλέπω<sub>A</sub>: 117x (12+9+96)
    Total βλέπω<sub>B</sub>: 114 x (1+17+96)
  - + Empleos βλέπω<sub>A3</sub>: 96x Empleos βλέπω<sub>B3</sub>: 96x
  - + Formas personales βλέπω<sub>A3</sub>: 26x Formas personales βλέπω<sub>B3</sub>: 26x
  - + Formas no-personales βλέπω<sub>A3</sub>: 70x Formas no-personales βλέπω<sub>B3</sub>: 70x

Semejante coincidencia, que en modo alguno ha sido buscada al realizar nuestro trabajo, nos pone de manifiesto que el lexema  $\beta\lambda\acute{\epsilon}\pi\omega$  mantiene un equilibrio constante entre el campo sensitivo y el intelectual, y solamente se ve relativizada por el hecho -que ya hemos aludido en varias ocasiones- del carácter hipotético de muchas adscripciones a uno

u otro campo para ocurrencias en que la oposición sensible / intelectual se halla en realidad prácticamente neutralizada. Aunque hay algunas diferencias importantes ( $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{B1}$  sólo aparece una vez, mientras que  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{A1}$  es un empleo más que suficientemente representado; y el empleo de  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{B2}$  es cuantitativamente mayor que el de  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{A2}$ ), las cifras que hemos expuesto son elocuentes y dejan entrever la situación concreta de éste lexema, activo por igual en ambos campos.

Como conclusión, el empleo de βλέπω con valor resultativo transferido al campo 415 intelectual se presenta plenamente activo en Atanasio, constituyendo uno de sus usos fundamentales. El hecho de actuar en este campo impide hallar una oposición significativa clara con ὅράω<sub>B3</sub> y con θεωρέω<sub>B3</sub>: estos tres lexemas con frecuencia se constituyen, como hemos visto, en variantes sinonímicas que el autor combina para dar mayor agilidad a su exposición teórica. Llama la atención la frecuencia con que  $βλέπω_{B3}$  es el primer paso respecto a actividades ulteriores; pero probablemente este sea un rasgo común a todos los lexemas visuales transferidos, ya que constituye una prerrogativa específica de la visión humana. No se da, sin embargo, discontinuidad respecto de βλέπω<sub>A3</sub>; el mantenimiento de las relaciones con otros términos visuales también transferidos da fe de ello, así como algún empleo específico común como la prosopopeya. La Epistula ad Marcellinum presenta un uso propio, provocado por las características particulares de esta obra (βλέπω<sub>B3</sub> -- λέγω / ψάλλω / ἄδω); por el contrario, sorprende la ausencia casi total de  $\beta\lambda\acute{\epsilon}\pi\omega_{B3}$  en obras atanasianas tan importantes como la dilogía Contra Gentes / De Incarnatione (CG: 0x30; DI: 2x) y las Expositiones in Psalmos (1x). En fin, hemos hallado también un texto que demuestra claramente el supletivismo real entre el tema de presente βλέπω y el de perfecto εώρακα. Por último, las relaciones clasemáticas principales que hemos descrito son las siguientes:

Rectificamos aquí nuestra anterior 'clasificación' de una ocurrencia de βλέπω realizada en SÁNCHEZ NAVARRO 1993a, 514 (βλέπων CG 1.36); una reconsideración de la misma nos ha aconsejado incluirla dentro del campo A, y así lo hemos hecho. El hecho de la deficiencia de βλέπω<sub>B3</sub> en estas obras destaca más al considerar todas las obras en que constituye un empleo normalmente establecido (AA, AC, AF, 1CA, 2CA, 3CA, DV, DNS, DS, EAD, EAL, EDR, EMC, AES, HA, SO, VA).

βλέπω<sub>B3</sub> = πρὸ δφθαλμῶν<sub>B</sub> ἔχω βλέποντες ΔΑ 36.2.6

ακούω<sub>A3</sub> -- βλέπω<sub>B3</sub> βλέπων 3CA 6 (333 A), βλέποντες 3CA 26 (377 A), HA 28.1.1

έντυγχάνω -- βλέπω<sub>B3</sub> βλέπει 1CA 7 (24 C), βλέπετε VA 75 (949 A)

καμμύω τοὺς ὀφθαλμούς<sub>Β</sub> -- οὖ βλέπω<sub>Β3</sub> βλέπωσι 3CA 52 (433 B) κρύπτω<sub>Β</sub> .- οὖ βλέπεις<sub>Β3</sub> βλέπωσι 1CA 10 (32 C) υποκρίνομαι .- οὖ βλέπεις<sub>Β3</sub> βλέπωσι 1CA 10 (32 C)

βλέπω<sub>B3</sub> -- νοέω βλέποντες 3CA 35 (397 B)

βλέπω<sub>B3</sub> -- κατανοέω βλέπων 2CA 43 (240 A)

βλέπω<sub>B3</sub> -- φρονέω βλέπων 3CA 35 (397 C³)

βλέπω<sub>B3</sub> -- νομίζω βλέποντες 3CA 35 (400 A)

βλέπω<sub>B3</sub> -- ἐνθυμέομαι βλέποντες EAL 15 (573 A)

βλέπω<sub>B3</sub> -- συνοράω βλέπων DS 32.2.12

βλέπω<sub>B3</sub> -- (ὀρθῶς) πιστεύω βλέπων 3CA 23 (372 B), βλέποντες 3CA 35 (397 B) βλέπω<sub>B3</sub> .- πείθεις .- θαρρέω <sup>3</sup>έβλεπον [1<sup>a</sup> \*g] AC 7.3

βλέπω<sub>B3</sub> -- λέγω βλέπων ΗΑ 77.1.5

βλέπω<sub>B3</sub> - - λέγω/ψάλλω/ἆδω EMC 15-23 passim

βλέπω<sub>B3</sub> -- ἀρνέομαι [τὸ ἐναντίον] βλέπων 3CA 35 (397 C²), 3CA 35 (397 C³), βλέποντας

3CA 35 (400 A)

βλέπω<sub>Β3</sub> -- μεταβάλλομαι την γνώμην βλέπων ΗΛ 30.3.11

βλέπω<sub>Β3</sub> -- πλανάομαι βλέπων 3CA 36 (400 B)

| βλέπω <sub>Β3</sub> θαυμάζω <sub>C</sub>     | ξβλεπον [3 <sup>a</sup> pl] VA 73 (945 A), βλέπων HA 27.1.24, VA 65 (936 A) |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| βλέπω <sub>Β3</sub> ὑπερθαυμάζω <sub>C</sub> | βλέπων <i>ΗΑ</i> 34.4.21                                                    |
| βλέπω <sub>Β3</sub> . – εὐφραίνεις . – χαίρω | βλέποντας ΙCA 30 (73 A), βλέπων VA 54 (921 B)                               |
| βλέπω <sub>Β3</sub> . – λυπεῖς . – λυποῦμαι  | βλέποντας ICA 30 (73 A), βλέπωσι AF 27.11                                   |
| βλέπω <sub>Β3</sub> ένδυναμοθμαι             | βλέποντες <i>ΗΑ</i> 79.4.4                                                  |
| βλέπω <sub>Β3</sub> κράζω                    | βλέπων <i>ICA</i> 60 (140 A)                                                |
| βλέπω <sub>Β3</sub> κλαίω καὶ πενθέω         | βλέπων DV 17 (52.27)                                                        |
| βλέπωΒ3 ἀμηχανίας πληροθι                    | 1Ο(1 βλέπων <i>EPS</i> 252 A                                                |
| βλέπωΒ3 τρίζω τοὺς δδόντας                   | καὶ ἔξισταμαι ἔβλεπεν νΑ 6 (849 Β)                                          |
| βλέπω <sub>Β3</sub> φοβέομαι                 | βλέποντες ΑΑ 36.2.6                                                         |
| βλέπω <sub>Β3</sub> φθόνφ καὶ φόβφ συν       | γέχομαι βλέποντες Η 28.3.13                                                 |
| βλέπω <sub>Β3</sub> (κατ)αἰσχύνομαι          | βλέποντες ΙCA 10 (33 A), HA 28.1.1, βλέποντες VA 42 (905 B)                 |
| βλέπω <sub>Β3</sub> [ομως] φαντάζομαι        | φαντασίαν βλέποντες 4ES 15 (657 C)                                          |
| βλέπω <sub>Β3</sub> κρύπτομαι                | βλέποντες <i>ΗΑ</i> 38.1.16                                                 |

### VI.1.3.7 $^{\circ}$ OPA $\Omega_{B3}$ 'comprender' (263x)

- 416 El interés de abordar el estudio de las ocurrencias de  $\delta\rho\alpha\omega$  en esta dimensión deriva ante todo de su *frecuencia*, muy superior a la de los demás lexemas de la dimensión y del campo en general. Es nuestra intención hacer una presentación completa de los empleos de  $\delta\rho\alpha\omega_{B3}$ , de modo que el lector tenga oportunidad de examinar por sí mismo los rasgos peculiares de su uso por Atanasio; pero trataremos de hacerlo con el mayor afán sintetizador posible, de modo que quede clara nuestra linea argumentativa sin desorientar al lector con una avalancha de datos. El examen de esta dimensión de opocos será decisivo de cara a la correcta comprensión del campo intelectivo-visual; no en vano nos hallamos ante el *archilexema* del entero campo semántico.
- 417 El régimen sintáctico que presenta es uniformemente transitivo, como es normal en aquellos lexemas que expresan la plena percepción de una realidad y realizan el clasema de la dinamicidad de forma no-intencional, resultativa<sup>1</sup>. Y su morfología se caracteriza indiscutiblemente por su variedad: todos los temas están representados; sólo hay una salvedad, y es la ausencia de ocurrencias en voz medio-pasiva (que, al igual que en  $\beta\lambda \acute{\epsilon}\pi\omega_{B3}$ , se circunscribe al ámbito de la percepción sensible). Por lo demás, llama la atención el equilibrio casi perfecto entre formas personales y formas no-personales<sup>2</sup>.
- 418 Un indicio infalible del carácter intelectual de un lexema verbal lo tenemos cuando su objeto es un sustantivo abstracto; lo cual se da con frecuencia en Atanasio. Veamos algún caso:
  - **ὁρῶσιν** AF 9.4 ἐπειδὴ δὲ καὶ τὸ σωφρονεῖν ἀπώλεσαν, διὰ τοῦτο καὶ διώκοντες ἐξάγονται, καὶ ζητοῦντες ἀνελεῖν οὐχ **ὅρῶσιν** ἑαυτῶν τὴν ἀσέβειαν.
  - είδον [1\* sg.] ΑC 4.17 κατελθών τοίνυν εἰς τὴν Μεδιόλανον, εἰδον πολλὴν φιλανθρωπίαν · κατεξίωσε γὰρ ἰδεῖν με, καὶ εἶπεν ὅτι ἐγραψε καὶ απέστειλε πρός σε αξιῶν σύνοδον γενέσθαι.

En el texto siguiente, la percepción (δράω<sub>B3</sub>) de la *soberbia* de los arrianos aparece como consecuencia del conocimiento sensitivo-intelectivo expresado por βλέπω y ἀκούω:

Ac:79x; completiva: 172 x (de partic., 129x; de infinit., 9x; de conj., 22 x [ $\delta \pi$ : 16x;  $\delta \varsigma$ : 5x;  $\epsilon t$ , 1x], interrog. indir., 12x); doble Ac:10x; régimen implícito: 3x.

Formas personales: 129x (pres. ind., 58x; impf. ind., 7x; fut. ind., 13x; aor. ind., 13x; aor. subj., 11x; optat. aor., 17x; perf. ind., 10x); formas no-personales: 134x (inf. pres., 11x; inf. aor., 18x; part.

δρων ΗΑ 74.1.1 Τίς οὖν ταῦτα [τὰ ὑπὸ τῶν Ἀρειανῶν πεπραγμένα] βλέπων ἢ ἀκούων, τίς δρων τὴν ἀλαζονείαν τῶν ἀσεβῶν καὶ τοσαύτην ἀδικίαν, εἰ δικαιός ἐστιν, οὖ στενάξειεν; ἐν τόποις γὰρ ἀσεβῶν στενοῦσι δίκαιοι [Pr 28.28].

419 Pero la referencia -inevitable- al ámbito de lo sensible nunca queda eliminada del todo; así lo muestra, por ejemplo, la relación que varias veces presenta  $δράω_{B3}$  con el adjetivo φανερός y derivados (también transferidos a la esfera intelectual), perteneciente al campo de la mostración y causativo de la visión sensible:

**ἴδοι 1CA 20 (53 B)** καὶ γὰρ φανερώτερον ἄν τις **ἴδοι** πάλιν τὸ ἄτοπον τῆς αἷρέσεως, ἐὰν ἐνθυμηθῆ, ὅτι ...

ίδοι CG 33.19 τοῦτο δὲ καὶ [ἡ τῆς ψυχῆς ἀθανασία] ἀπὸ τῆς ἐν σώματι καθάπαξ ἐνεργείας αὐτῆς φανερώτερον ἄν τις ἴδοι.

**όρω ΑΑ 80.2.22 [ep.Alex.Thes.]** Φανεραν **δρω** κατὰ ᾿Αθανασίου συσκευὴν γενομένην.

είδον [3° pl.] AA 77.5.6 [ep.episc.Aeg.] ίδου γαρ  $\phi \alpha \nu \epsilon \rho \hat{\omega} \zeta$  αὐτοὶ τὴν συσκευὴν ἐνεδείξαντο.

En este último texto se alude a la visión no directamente, sino mediante su término complementario causativo (δείκνυμι).

420 También el mantenimiento de relaciones operativas en el campo visual constituye un fuerte vínculo con este campo de origen; así alguna que ya hemos considerado anteriormente, como ἀποβλέπω<sub>B2</sub> -- ὁράω<sub>B3</sub> (cf. *supra*, n° 244). De manera semejante, el texto siguiente:

εώρων DI 15.3.21, DI 15.4.22 ἄνθρωποι δὲ ὄντες κὰι ἄνθρώπινα πάντα νοοῦντες, οἶς ἐὰν ἐπέβαλον τὰς ἑαυτῶν αἰσθήσεις, ἐν τούτοις προσλαμβανομένους ἑαυτοὺς ἐώρων, καὶ πανταχόθεν διδασκομένους τὴν ὰλήθειαν. ἐἰτε γὰρ εἰς τὴν κτίσιν ἐπτόηντο, ἄλλ' ἑωρων αὐτὴν ὅμολογοῦσαν τὸν Χριστὸν κύριον · ἐἰτε εἰς ἀνθρώπους ἦν αὐτῶν ἡ διάνοια προληφθεῖσα, ώστε τούτους θεοὺς νομίζειν, ἀλλ' ἐκ τῶν ἐργων τοῦ σωτῆρος, συγκρινόντων τε ἐκείνων, ἐφαίνετο ἐν ἀνθρώποις μόνος ὁ σωτὴρ θεοῦ υἱός, οὖκ ὄντων παρ'ἐκείνοις τοιούτων ὁποῖα παρὰ τοῦ θεοῦ λόγου γέγονεν.

está articulado sobre la relación intersubjetiva

φαίνομαι<sub>Β</sub> .- ὅρᾶς<sub>Β3</sub>,

en la que ambos términos están transferidos al orden intelectual, y constituyen variantes expresivas de una misma realidad que ambos expresan expresan de forma complementaria.

421 Es interesante también comprobar que, aunque ambos términos estén transferidos al campo intelectual, persiste aún el nexo estrecho entre δράω y ἄκούω:

δρών SD 16.1.2 Ταῦτα εἰ μὲν ἄμφιβόλως εἰρηται, χρείαν εἶχε τοῦ ερμηνεύοντος, ἐπειδὴ δὲ λευκῶς καὶ πολλάκις περὶ τῶν αὐτῶν ἐγραψεν, ὅ μὲν Ἦχειος τριζέτω τοὺς ὁδόντας ὅρῶν τὴν αἰρεσιν αὐτοῦ καταστρεφομένην ὑπὸ Διονυσίου καὶ ἀκούων, ἅπερ μὴ βούλεται...

δρῶντες EPS 385 Β Ο θεὸς ἐνδοξαζόμενος ἐν βουλῆ ἁγίων, μέγας καὶ φοβερός [Sal 88.8] ΄ Ωσπερ οἱ ἀσύνετοι σκανδαλίζονται δρῶντες αὐτὸν ἐν τῆ τοῦ δούλου μορφῆ, ἀκούοντες δὲ λέγοντος αὐτοῦ · ... [Jn 1.43].

En el campo de transferencia se mantiene la estima superior de la visión sobre la audición, manifestada en los dos textos por la precedencia "física" de ὁράω respecto de ἀκούω. También destaca el hecho de que, en el segundo de ellos, ambos lexemas mantienen su propio mundo de relaciones: ὁράω hace referencia a μορφή (captable por la vista), mientras que ἀκούω aparece unido a su término complementario propio, λέγω.

- 422 Hay otras dos relaciones -en sentido amplio- que proceden, también por transferencia, del campo de lo sensible:
- Λείκνυμι: tenemos otro texto, aparte del que hemos reproducido más arriba (nº 419); en él, ὅράω<sub>B3</sub> aparece en relación contextual (no inmediata) con ἀπόδειξις: ὅρῶμεν DI 41.2.6 πλὴν οὖκ ἀποροῦντος ἐν ἀποδείζεσι τοῦ παρ'ἡμῖν λόγου, φέρε κὰι τούτους ἐκ τῶν εὐλόγων δυσωπήσωμεν, μάλιστα ἀφ'ὧν κὰι αὐτοὶ ἡμεῖς ὅρῶμεν.

Esta relación se ve confirmada por el texto siguiente, en el cual se subraya lo superfluo de la *demostración* (causativa de la comprensión) cuando ya existe esa *comprensión*:

**δρῶμεν** CG 44.25 ..., καὶ τοῦτο οὐ πολλῆς ἀποδείξεως δεῖται · **δρῶμεν** γὰρ τὰ γινόμενα.

• 🗠 αισθάνομαι:

**ὁρῶσι 1CA 52 (121 A)** ἐκπεσόντες γὰρ τῶν ἀπὸ καρδίας αὐτῶν ἐννοιῶν, μᾶλλον δὲ παρανοιῶν, ἐπὶ ῥητὰ πάλιν τῶν θείων γραφῶν

καταφεύγουσιν, εἰς ἃ καὶ αὐτὰ συνήθως ἀναισθητοῦντες, οὐχ δρῶσι τὸν ἐν τούτοις νοῦν · ...

δρωμεν ΑΑ 61.4.23 [ep. Constantini] καὶ οὖχ δρωμεν όφθαλμοὺς εχοντες οὖδὲ αἰσθανόμεθα, καίτοι ταῖς τοῦ νόμου αἶσθήσεσιν όντες πεφραγμένοι.

δρῶσι CG 1.21 ἐφ'ῷ μάλιστα καὶ τὴν ἀναισθησίαν αὐτῶν οἰκτειρήσειεν ἀν τις, ὅτι, τὸν σταυρὸν διαβάλλοντες, οὐχ δρῶσι τὴν τούτου δύναμιν πασαν τὴν οἰκουμένην πεπληρωκυῖαν, καὶ ὅτι δι'αὐτοῦ τὰ τῆς θεογνωσίας ἔργα πασι πεφανέρωται.

La ἀναισθησία se manifiesta en que, aunque se han manifestado (πεφανέρωται, término causativo de la visión, también transferido) a todos las obras de Dios, sin embargo los griegos (es decir, los paganos) no comprenden (οὐχ ὁρῶσι) que la fuerza de la cruz ha llenado el mundo entero.

**423** En ὅράω<sub>B3</sub> encontramos una relación intersubjetiva muy semejante a la que hemos descrito *supra* (nº 381) entre κατάδηλον y συνοράω<sub>B3</sub>:

**δρωμεν DI 40.6.58** εί γὰρ δή, ὧσπερ οὖν καὶ **δρωμεν**, οὖτε βασιλεύς, οὖτε προφήτης, οὖτε ਫρουσαλήμ, οὖτε θυσία, οὖτε <u>δρασις</u> ἐστι παρ'αὐτοῖς... δηλον ὰν είη... ἐληλυθέναι τὸν Χριστόν...

Propiamente,  $\delta\rho\hat{\omega}\mu\epsilon\nu$  y  $\delta\bar{\eta}\lambda$ ov  $\delta\nu$  ein se refieren en este texto a procesos distintos, de los cuales el segundo es consecuencia del primero; pero constituyen variantes expresivas de una misma noción de *percepción intelectual*. Esa intercambiabilidad se fundamenta en la estrecha relación complementaria que une ambas expresiones, ambas transferidas:

y ambas procedentes del ámbito de la visión sensible.

424 El hecho, sin embargo, de actuar plenamente dentro del campo intelectual queda de manifiesto por la aparición de una constelación de relaciones que no permiten dudar de ello. La primera que vamos a considerar es una ecuación semántica que analiza el contenido significativo de nuestro lexema transferido:

**δρωντες** CG 19.6 εἶς γὰρ τὴν τῶν παθῶν καὶ ἡδονῶν ἀλογίαν πεσόντες οἱ ἀνθρωποι, καὶ πλέον οὐδὲν **δρῶντες** ἢ ἡδονὰς καὶ σαρκὸς ἐπιθυμίας, ὡς ἐν τούτοις τοῖς ἀλόγοις τὴν διάνοιαν ἔχοντες, ἐν ἀλόγοις καὶ τὸ θεῖον ἄνεπλάσαντο...

La expresión 'τὴν διάνοιαν ἔχω [ἔν]', referida al mismo objeto que ὅρῶντες (los placeres y los deseos de la carne), presenta perfectamente desglosado el contenido semántico de ὅράω<sub>B3</sub>: su resultatividad (ἔχω, también transferido del campo sensible -tacto- al intelectual, es netamente resultativo), su transitividad (el sintagma ἔν + Dat representa el objeto de la acción intelectivo-visual) y su carácter intelectual (διάνοιαν). Todo ello nos permite establecer la ecuación

Con anterioridad hemos descrito otras ecuaciones semánticas semejantes, de las que Atanasio gusta valerse para formar dobletes expresivos de una misma acción.

- 425 Son frecuentes las relaciones con otros lexemas intelectuales; los textos siguientes nos presentan el resultado de la acción intelectivo-visual de δράω<sub>B3</sub> mediante una vasta gama de lexemas (γινώσκω, ἐπιγινώσκω, καταγινώσκω, ἐνθυμέομαι, νομίζω, λογίζομαι, νοέω, ἐννοέω, ἐπινοέω, ἡγέομαι, κρίνω, βουλεύομαι):
  - **ὁρῶν ΗΑ 46.2.5** τίς, ὅτε Λιβεριος ὁ ἐπίσκοπος Ῥώμης ἔξωρίσθη καὶ ὁ πατηρ τῶν ἐπισκόπων ὁ μέγας Όσιος, **δρῶν** τοσούτους ἐπισκόπους ἀπὸ τῆς Σπανίας καὶ τῶν ἀλλων μερῶν ἐξοριζομένους οὐκ ἐπέγνω, καν ὁλίγην αἰσθησιν ἔχη, ὅτι καὶ τὰ κατὰ Ἀθανάσιον καὶ τοὺς ἀλλους προφάσεις εἰσὶ ψευδεῖς καὶ πάντα συκοφαντίας μεστά;
  - ίδων CG 12.10 τίς, ἰδων τὴν τῶν λεγομένων θεῶν ἀκατάλλακτον πρὸς ἑαυτοὺς ἐριν ἐν Ἰλίω τῶν Ἑλλήνων καὶ τῶν Τρώων χάριν, οὐ καταγνώσεται τῆς ἀσθενείας αὐτῶν, ὅτι διὰ τὴν πρὸς ἀλλήλους φιλονεικίαν καὶ τοὺς ἀνθρώπους παρώξυναν;
  - **Ἰδών** CG 12.14 τίς, Ἰδὼν ὑπὸ μὲν Διομήδους τιτρωσκομένους Ἄρεα καὶ ᾿Αφροδίτην, ὑπὸ δὲ Ἡρακλέους τὴν Ἡραν καὶ τὸν Ὑποχθόνιον ὁν καλοῦσι θεὸν Αἰδονέα, καὶ Διόνυσον μὲν ὑπὸ Περσέως, ᾿Αθηναν δε ὑπὸ ᾿Αρκάδος, καὶ τὸν Ἡφαιστον ῥιπτόμενον καὶ χωλαίνοντα, οὐ καταγνώσεται τῆς φύσεως, καὶ ἀποστραφέσεται μὲν τοῦ λέγειν αὐτοὺς ἔτι εἶναι θεούς, φθαρτοὺς δὲ καὶ παθητοὺς αὐτοὺς ἀκούων, οὐδὲν ἄλλο ἢ ἀνθρώπους αὐτούς, καὶ ἀνθρώπους ἀσθενεῖς ἐπιγνώσεται, καὶ μαλλον τοὺς τρώσαντας ἢ τοὺς τρωθέντας <u>θαυμάσειεν</u>:
  - **λοών CG 28.28** Τοῦτο δ'ἄν τις καὶ ἐκ τοῦ καθ'ἡμας ἀνθρωπείου σώματος λόὼν καταγνοίη τούτων.

- **ορών** CG 36.1 Τίς, **όρων** τὰ ἐναντία τῆ φύσει συνημμένα, καὶ σύμφωνον ἔχοντα τὴν ἄρμονίαν..., οὐκ ὰν ἐνθυμηθείη ἐξωθεν εἶναι τούτων τὸν ταῦτα συνάψαντα;
- **ἰδών** CG 36.16 τίς, **ἰδὼν** τὴν κατὰ καιρὸν τῆς γῆς καρποφορίαν, ... καὶ ὅλως τίς, κατανοήσας ἐν ἀνόμοις καὶ ἐναντίοις τὴν ἴσην καὶ ὅμοίαν παρ'αὐτῶν ἀποτελουμένην τάξιν, οὖκ ὰν ἐνθυμηθείη ὅτι εστὶ μία δύναμις ἡ ταῦτα διακοσμησαμένη καὶ δ επουσα, ὡς ὰν αὐτῆ δοκῆ, μενουσα καλῶς; αὖτὰ μὲν γὰρ καθ'ἑαυτὰ οὖκ ἀν συσταίη καὶ φανῆναί ποτε δυνηθείη διὰ τὴν πρὸς ἀλληλα τῆς φύσεω ς ἐναντιότητα.
- **ἰδών DI 18.5.39** τίς γὰρ **ἰδὼν** χωρὶς ἀνδρὸς ἐκ παρθένου μόνης προερχόμενον σῶμα, οὖκ ἐνθυμεῖται τὸν ἐν τούτῳ φαινόμενον εἶναι καὶ τῶν ἀλλων σωμάτων ποιητὴν καὶ κύριον;
- **εωράκασιν ΗΑ 35.3.33** επειδή γὰρ **εωράκασιν** [οἱ αἷρετικοὶ] αὖτὸν [τὸν Λιβέριον] ὀρθοδοξοῦντα καὶ μισοῦντα μὲν τὴν ἀρειανὴν αἷρεσιν, ... ελογίσαντο οἱ δυσσεβεῖς ὁτι · 'εἰ τὸν Λιβέριον πείσαμεν, πάντων ταχέως κρατήσομεν'.
- ορων AC 32.15 οὐ γὰρ τὴν σὴν εὐσέβειαν δεδιὼς ἐφευγον (οἶδα γαρ σου τὴν ἀνεξικακίαν καὶ τὴν φιλανθρωπίαν). ἀλλ' δρων ἐκ τῶν γινομένων τὸν θυμὸν τῶν ἐχθρῶν, καὶ λογιζόμενος ὅτι ...
- **ὁρὰν DNS 40.14.36 [ep.3 Constantini]** εἶ τι πρὸς ἀσεβῆ χωρισμὸν συγκαττύεις, τοῦτο οὖτε **ὁρὰν** οὖτε *νοεῖν* ὁμολογῶ.
- δρώσα CG 4.28 είτα τὸ δυνατὸν ξαυτῆς ... δρώσα [ἡ ψυχή], καὶ τούτω καταχρωμένη, ἐνενόησεν ὅτι καὶ εἰς τὰ ἐναντία δύναται κινεῖν τὰ τοῦ σώματος μέλη · ...
- **ἰδών DI 18.4.29** τίς γὰρ ἰδὼν αὐτὸν ἄποδιδόντα τὸ λεῖπον, οἷς ἡ γενεσις ἐνέλειψε, καὶ τοῦ ἐκ γενετῆς τυφλοῦ τοὺς οφθαλμοὺς ἄνοίγοντα, οὖκ ὰν ἐνενόησε τὴν ἀνθρώπων ὕποκειμένην αὐτῷ γενεσιν, καὶ ταύτης εἶναι τοῦτον δημιουργὸν κὰι ποιητήν;
- **ἰδών DI 18.6.42** τίς δὲ **ἰδὼν** καὶ τὴν ὑδάτων ἀλλασσομένην οὐσίαν, καὶ εἰς οἶνον μεταβάλλουσαν, οὐκ ἐννοεῖ τὸν τοῦτο ποιήσαντα κύριον εἶναι καὶ κτίστην τῆς τῶν ὅλων ὑδάτων οὐσίας;
- όρωντες ΗΑ 66.3.20 ..., οἱ δὲ προστάται ταύτης [τῆς ᾿Αρειανῆς αἱρέσεως] *ὁρωντες* ἑαυτοὺς λοιπὸν ἀσχημονοῦντας καὶ μηδὲν εὔλογον

έχοντας ἄλλην δδὸν *ἐπενόησαν* <καὶ> διὰ τῆς ἐξωθεν ἐξουσίας ἐκδικεῖν ταύτην ἐπεχείρησαν · ...

**ἰδών DI 18.4.23** ἢ τίς **ἰδὼν** αὐτὸν τὰς νόσους ἰώμενον ... ἔτι ἄνθρωπον καὶ οὐ θεὸν ἡγεῖτο;

**ἰδοῦσα CG 4.3** ... καὶ **ἰδοῦσα** [ἡ ψυχὴ] καλὸν ἑαυτῆ εἶναι τὴν ἡδονήν, πλανηθεῖσα κατεχρήσατο τῷ τοῦ καλοῦ ονόματι, καὶ ἐνόμισεν εἶναι τὴν ἡδονὴν αὐτὸ τὸ ὀντως καλόν · ...

έωράκασιν ΗΑ 20.3.15 οἱ <u>θαυμαστοὶ</u> καὶ πρὸς πάντα τολμηροί, ὡς εωράκασιν αὐτοὺς [τοὺς ἐπισκόπους] ἐπὶ τῆς ᾿Αντιοχείας, βουλεύονται μὲν κοινῆ, μόνος δὲ Στέφανος ἀναδέχεται τὸ δρᾶμα ὡς ἐπιτηδείως ἐχων περὶ τὰ τοιαῦτα.

426 Estos lexemas pueden aparecer combinados como meras variantes expresivas en un mismo texto; así, en el siguiente, γινώσκω y κρίνω:

ορὰ DI 45.3.14, DI 45.3.17, DI 45.3.20 ... · είτε οὐ δύναται μὲν εἰς τὸν οὐρανόν, εἰς ἀνθρώπους δὲ μόνον ἀνακύπτει³, ὅρὰ διὰ τῶν ἐργων τὴν ἀσύγκριτον αὐτοῦ πρὸς ἀνθρώπους δύναμιν, καὶ γινώσκει τοῦτον ἐν ἀνθρώποις μόνον θεὸν λόγον. εἰτε ἐν δαίμοσί τις ἀπεστράφη, καὶ περὶ τούτου ἐπτόηται, ὅρὰ τοῦτον ἐλαύνοντα τούτους, καὶ κρίνει τοῦτον αὐτῶν εἶναι δεσπότην · εἰτε εἰς τὴν ὑδάτων βεβύθισται φύσιν, καὶ νομίζει ταῦτα θεὸν εἶναι ... ὅρὰ ταύτην μεταβαλλομένην ὑπ'αὐτοῦ, καὶ γινώσκει τούτων εἶναι κτίστην τὸν κύριον.

Por el contrario, νομίζω alude a una conclusión errónea, tal como sugiere la confrontación de este texto con el anterior; y sólo una nueva consideración (ὁράω $_{\rm B3}$ ) permite salir del error y conocer (γινώσκω) la verdad.

427 Normalmente, como hemos visto, el término específicamente intelectual sigue a  $\delta \rho \dot{\alpha} \omega_{B3}$ ; pero el carácter netamente intelectivo de este empleo de  $\delta \rho \dot{\alpha} \omega$  permite, incluso, una inversión de los términos en la relación, siempre referidos a procesos distintos:

<sup>3</sup> Con anterioridad nos hemos referido a otros dos verbos derivados de la misma base léxica que ἀνακύπτω (διακύπτω y παρακύπτω) indicando que, aunque están íntimamente relacionados con el acto de ver, no son lexemas visuales sino que designan la acción de 'asomarse'. Lo mismo sucede con ἀνακύπτω: sigue conservando este su sentido propio (semejante al de los anteriores), pese a encontrarse formando una secuencia con ὁράω y presentar un claro paralelismo con el ἀναβλέπειν anterior. Así lo interpreta Kannengiesser 1973a, que lo traduce como 's'il se penche seulement vers los hommes. ' (p. 433)

δρὰ CG 4.16 καὶ γινώσκουσα [ἡ ψυχὴ] τὸ αὐτεξούσιον ἕαυτῆς, δρὰ ἕαυτὴν δύνασθαι κατ'ἀμφότερα τοῖς τοῦ σώματος μέλεσι χρὰσθαι εἰς τε τὰ ὄντα κὰι τὰ μὴ δντα.

όψεται SD 22.1.20 ἄλλ' ἐνθυμείσθω καὶ μνημονευέτω τῶν προειρημένων καὶ ὀψεται Διονυσίου τὴν πίστιν ὀρθήν.

οψόμεθα VA 42 (905 C) ώστε, εἶ θέλομεν καταφρονεῖν τοῦ ἔχθροῦ, λογιζώμεθα ἀεὶ τὰ τοῦ κυρίου, καὶ χαιρέτω ἀεὶ ἡ ψυχὴ τῷ ἔλπίδι · καὶ οψόμεθα ὡς κάπνον τὰ τῶν δαιμόνων παίγνια, καὶ μαλλον φεύγοντας αὖτοὺς ἢ διώκοντας.

E incluso puede suceder que el resultado de la acción de  $\delta \rho \alpha \omega_{B3}$  sea designada por... el mismo  $\delta \rho \alpha \omega_{B3}$ :

δρών DS 32.2.14 y δρά DS 32.2.15 τίς δρών αὐτοὺς διὰ μακρών ἐκτείνοντας ἑαυτών τήν τε τῆς πίστεως σύνθεσιν καὶ τὴν ἀπολογίαν περὶ ὧν ἐγκαλοῦνται οὐχ δρὰ τούτους καταγινώσκοντας ἑαυτών καὶ πολλὰ γράφοντας ἐπίτηδες, ἵνα δόξωσι διὰ τῆς ἀκαίρου φιλοτιμίας καὶ τῆς τοσαύτης πολυλογίας ὑφαρπάζειν τοὺς ἀκεραίους καὶ λανθάνειν οἷοι τὴν αἵρεσιν τυγχάνουσιν ὄντες;

428 Κατανοέω aparece referido con frecuencia en el habla bíblica a ὀφθαλμός; en estos casos Atanasio prefiere sustituirlo por ὁράω<sub>B3</sub>, como ya hemos visto en otra ocasión (ὁράω<sub>A1</sub>; cf. nº 42). Así se desprende también del texto que sigue:

**ιδεῖν EPS 401 Β** Πλὴν τοῖς ὀφθαλμοῖς σου κατανοήσεις [Sal 90.8a] Βλαβήση μεν οὐδέν, φησιν, ἐκ τῶν ἔπιβουλευόντων · συμβήσεται δέ σοι πεσόντας ἰδεῖν τοὺς ἔχθρούς.

429 Al igual que sucedía en ὅράω<sub>A3</sub> con determinadas formas verbales (ὅρῶσι [part.pres.] y ὁρώμενος κτλ., cf. n° 174), hay concretamente un *modo verbal* exclusivamente adscrito a la dimensión III del campo B: el *optativo de aoristo* en 3<sup>a</sup> pers. de sg., en la expresión 'ἴδοι ἀν τις'. Veamos algunos casos:

ίδοι 1CA 35 (84 B) ... τίς τούτου τοῦ δόγματος μιαρώτερον αν ίδοι;

**ἴδοι** 3CA 13 (349 B) τοῦτο δὲ κὰι ἐπὶ φωτὸς καὶ ἀπαυγάσματος ἀν τις ἴδοι · καὶ γὰρ ὅπερ φωτίζει τὸ φῶς, τοῦτο τὸ ἀπαύγασμα καταυγάζει · ὅπερ δὲ καταυγάζει τὸ ἀπαύγασμα, ἐκ τοῦ φωτός ἐστιν ὁ φωτισμός.

'ίδοι 3CA 43 (413 B) καὶ τοῦτο πάλιν [Με 13.32] ἀν τις 'ίδοι καλῶς, ἐὰν κὰι τὸν καιρὸν ἐξετάζη, μετὰ συνειδήσεως ἀγαθῆς, πότε και τίσιν 'έλεγε ταῦτα ὁ σωτήρ.

- ίδοι 3ES 6 (633 B) ως δὲ μία της τριάδος η χάρις ούτως ἄδιαίρετος η τριάς. τοῦτο δ'ἄν τις ἴδοι καὶ ἐπ'αὐτης της ἄγίας Μαρίας.
- 430 Con mucha frecuencia aparece un sintagma de procedencia ( $\hat{\epsilon}\kappa/\hat{\alpha}\pi\acute{o}$  + Gen) indicando el *fundamento* de esa comprensión:
  - **ἴδοι 1CA 17 (45 D) '** Εστι μεν οὖν καὶ τοῦτο μόνον ἵκανὸν ἀνατρέπειν τὴν Ἀρειανὴν αἵρεσιν · ὅμως δὲ καὶ ἔκ τούτου ἀν τις **ἴδοι** τὸ ἀλλόδοξον αὐτῆς.
  - ίδοι 2CA 7 (161 A) ... · αλλά [σημαίνει] την είς ανθρώπους αὐτοῦ κάθοδον καὶ ἀρχιερωσύνην γενομένην, ην καλῶς ἀν τις ἰδοι ἐκ της κατὰ τὸν νόμον καὶ τὸν ᾿Ααρὼν ἱστορίας...
  - ίδοι CG 3.14 Τοῦτο δ'ἀν τις ἰδοι καὶ ἐκ τοῦ πρώτου πλασθεντος ἀνθρώπου ἀληθές, ὡς αἱ ἱεραὶ περὶ αὐτοῦ λέγουσι γραφαί.
  - ίδοι DI 22.4.18 ἐπειτα κὰι ἐκ τούτων ἄν τις εδλόγως ἴδοι τὸ τοιοῦτον τέλος ἐσχηκέναι τὸ κυριακὸν σῶμα.
  - ίδοι 2ES 3 (612 B) άλλως τε καὶ ἀπὸ τούτων ἀν τις ἰδοι τὸ σαθρὸν τῆς αἱρέσεως τῶν Ἀρειομανιτῶν.
- 431 Aunque se trata de una expresión que, por su carácter lógico, hallamos siempre en obras apologéticas (CA, CG-DI, ES), en las Expositiones in Psalmos aparece una expresión muy semejante, aunque sin la partícula modal  $\alpha v$ :
  - **ἴδοι** EPS 396 Β Κύριε, καταφυγὴ έγενήθης ἡμῖν ἐν γενεᾳ καὶ γενεᾳ [Sal 89.1] ... πῶς δὲ κατὰ γενεὰν εὐηργέτησε, τοῦτο **ἴδοι** τις εἰς τε τὰ ἐπὶ τοῦ Φαραὼ ἀποβλέψας εἰς τε τὰ ἐπὶ Ἰησοῦ, εἰς τε τὰ ἐπὶ Βαβυλῶνος.
- 32 ¿Cómo interpretar este empleo específico de δράω $_{\rm B3}$  en su optativo de aoristo? Creemos que hay que ponerlo en relación con otra expresión formular que hemos descrito anteriormente (cf. n° 310): '[ἐκ τούτου] ἔξεστι θεωρεῖν': su contenido semántico es el mismo, y es perfectamente explicable en términos de semántica estructural que el archilexema (ὁράω) se emplee en lugar de un lexema positivamente caracterizado (concretamente, según veíamos, por la profundi dad propia de θεωρέω). El carácter genérico de la fórmula recibe en sus dos variantes dos formas de expresión distintas: el terciopersonal ἔξεστι (θεωρέω) y el pronombre indefinido τις (ὁράω).
- 433 En el siguiente texto se contraponen dos formas de conocimiento, la fe y la intelección:

δρωσιν DI 32.5.23 εἰ δὲ διώκονται [οἱ δαίμονες] φανερῶς τῆ τούτου ονομασία, δῆλον ἀν εἰή μὴ εἶναι τοῦτον νεκρόν, μάλιστα ὅτι δαίμονες, καὶ τὰ μὴ <u>βλεπόμενα</u> τοῖς ἀνθρώποις <u>ὅρῶντες</u>, ἤδύναντο γινώσκειν εἰ νεκρός ἐστιν ὁ Χριστός, καὶ μηδόλως ὕπακούειν αὐτῷ. νῦν δὲ ὁ μὴ πιστεύουσιν ἀσεβεῖς ὅρῶσιν οἱ δαίμονες, ὅτι θεός ἐστι, καὶ διὰ τοῦτο φεύγουσι καὶ προσπίπτουσιν αὐτῷ, λέγοντες ...

Nos encontramos con un tema muy del gusto atanasiano, según hemos podido comprobar anteriormente en varios pasajes de la *Vita Antonii* (cf. n°s 155, 169). Atanasio contrapone el modo de conocimiento de los demonios y el de los hombres, en un contexto concreto: el reconocimiento de la divinidad de Cristo. Y lo hace mediante un claro paralelismo (ἀσεβεῖς... οἱ δαίμονες) que, dentro del afán polémico que envuelve el tratado *De Incarnatione*, subraya la impiedad de esos *impíos* (ya que los mismos demonios se someten, aún a su pesar, una realidad que ellos no quieren aceptar). Los demonios, según esta doctrina, tienen un modo de conocimiento peculiar que les permite percibir lo que es invisible a los ojos de los hombres (τὰ μὴ βλεπόμενα τοῖς ἀνθρώποις ὁρῶντες); de manera que una realidad como la divinidad de Cristo, a la que los hombres sólo tienen acceso por la fe, ellos la perciben con carácter de evidencia intelectual. Ello nos muestra el carácter intelectivo propio de ὁράω<sub>B3</sub>, en oposición al conocimiento mediante la fe (que normalmente se ve privada de la *comprensión* plena de su contenido); oposición equipolente que podemos expresar como sigue:

Sin embargo, ese mismo asentimiento de fe, si llega a producirse, puede ser el principio de *conocimiento intelectual* de una realidad nueva; precisamente, esa misma realidad a la que sólo se puede acceder por la fe. Así lo indica el texto siguiente, también del tratado *De Incarnatione*:

όψεται DI 28.5.31 ... · ούτως καὶ ὁ ἀπιστῶν περὶ τῆς τοῦ θανάτου νίκης λαμβανέτω τὴν πίστιν τοῦ Χριστοῦ, καὶ εἰς τὴν τούτου διδασκαλίαν παρερχέσθω · καὶ ὀψεται τοῦ θανάτου τὴν ἀσθένειαν, καὶ τὴν κατ'αὐτοῦ νίκην · ...

Aquel que abrace la fe en Cristo y se pase a su escuela comprenderá la debilidad de la muerte por la victoria de Cristo sobre ella; es decir, captará el señorío de Cristo sobre la muerte. La relación, por tanto, entre ὁράω<sub>B3</sub> y πιστεύω no es de oposición absoluta; al contrario, admite -según este texto- una secuencia intrasubjetiva que podemos expresar como

## τὴν πίστιν λαμβάνω (= πιστεύω) -- δράω<sub>Β3</sub>.

434 En la *Epistula ad Marcellinum* hallamos reproducida, entre  $\delta \rho \dot{\alpha} \omega_{B3}$  y  $\lambda \dot{\epsilon} \gamma \omega / \psi \dot{\alpha} \lambda \lambda \omega$ , la misma relación que unía estos dos verbos con  $\beta \lambda \dot{\epsilon} \pi \omega_{B3}^4$ . Normalmente aparece siempre entre los n°s 16-23 de la carta; así, por ejemplo, los textos siguientes:

δρας ΕΜC 20 (32 D) εἰ δὲ καὶ διεβλήθης πονηρῷ βασιλεῖ καὶ δρας τὸν διάβολον κατακαυχώμενον, ἀναχώρει καὶ λέγε καὶ σὰ τὰ ἐν τῷ να'.

δρᾶς ΕΜC 17 (29 C) δρᾶς σεαυτὸν ποιμαινόμενον καὶ εὐοδούμενον παρὰ τοῦ κυρίου, χαίρων ἐπὶ τούτω ψάλλε τὸν κβ'. 5

Hallamos también una vez esta relación antes del capítulo 15 de la *Epistula*, dentro de la 2<sup>a</sup> parte señalada por FERGUSON 1985 (296):

δρῶσα ΕΜС 7 (16 C) <sup>\*</sup>Ανθρωπον δὲ αὐτὸν [τὸν Χριστὸν] εἰρηκυῖα [ἡ βιβλος τῶν ψαλμῶν] γενησόμενον, ἄκολούθως καὶ παθητὸν αὐτὸν σαρκὶ σημαίνει. τήν τε ἐπιβουλὴν παρὰ τῶν Ἰουδαίων ὅρῶσα γινομένην, ψάλλει ἐν μὲν τῷ δευτέρῳ ψαλμῷ·... [Sal 2.1-2]·...

Sin embargo, su sentido es diverso de los casos anteriores; en ellos, el fiel, al darse cuenta de una situación concreta en que se halla inmerso, recurre al libro de los Salmos para hallar en ellos la expresión oracional más adecuada a su caso. Sin embargo, en este texto, para empezar, el sujeto es *el mismo libro de los Salmos*, en una evidente personificación; y, además,  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{B3}$  hace referencia aquí a una comprensión profética, que tiene poco que ver con la realidad presente (agradable o desagradable) que caracteriza al  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{B3}$  de los textos anteriores. Este texto, pues, si bien anticipa el uso específico que se dará posteriormente (con  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega/\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{B3}$ ) a partir del capítulo 15, se diferencia claramente de él.

435 Sin embargo, esta relación puede presentarse -también en la *Epistula ad Marcellinum- invertida* (λέγω -- οράω<sub>B3</sub>):

όψει ΕΜC 17 (29 C) οἱ ἔχθροὶ περὶ σέ, ἄλλὰ σὺ τὴν ψυχὴν ἔπαίρων πρὸς θεὸν λέγε τὸν κδ', καὶ ὅψει τούτους 'ἄμαρτάνοντας διακενῆς'.

Este empleo, característico de la carta a Marcelino, responde sin embargo a una relación lógica: el hombre de fe, al darse cuenta de una situación concreta -muchas veces adversa-, recurre a la oración. Así lo vemos en el texto siguiente de la *Vita Antonii*:

δρῶν VA 54 (920 C) δ δὲ γέρων [Άντώνιος], δρῶν πάντας [ἐν τῆ ἐρήμφ] κινδυνεύοντας, πάνυ λυπηθεὶς καὶ στενάξας... προσηύχετο · ...

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. también ἴδης *EMC* 16 (29 B), ἴδης *EMC* 18 (32 B) [λέγω] y ἴδης *EMC* 18 (32 A), ἴδης y ὁρῶν *EMC* 23 (36 C) [ψάλλω].

όψει ΕΜC 18 (32 Β) καὶ ἐὰν ἰδης τῶν παρανομούντων την ἐπὶ τὸν κακὸν φιλονεικίαν, μὴ νόμιζε ἐν αὐτοῖς κατὰ φύσιν τὴν κακίαν εἶναι, οῗα λέγουσιν οἱ αἷρετικοί · ἀλλὰ λέγε τὸν λε', καὶ ὀψει ὅτι αὐτοὶ τοῦ αμαρτάνειν εἰσὶν αἶτιοι.

όψεται ΕΜС 32 (44 Β<sup>5</sup>), ΕΜС 32 (44 Β<sup>11</sup>) οὐκοῦν κὰι νῦν ταῦτα λέγων εκαστος ἐστω θαρρῶν, ὅτι δι'αὐτῶν ταχέως ὁ θεὸς ἐπακούσεται τοῖς δεομένοις · εἰτε γὰρ θλίβεται λέγων ταῦτα, μεγάλην ὀψεται τὴν ἐν αὐτοῖς παράκλησιν · εἰτε πειράζεται καὶ διώκεται ψάλλων οὕτως, δοκιμώτερος ἀναφανήσεται, καὶ σκεπασθήσεται παρὰ τοῦ κυρίου τοῦ κὰι τὸν εἰπόντα ταῦτα σκεπάσαντος · ἐν τούτοις τὸν μὲν διάβολον ἀνατρέψει, τοὺς δὲ δαίμονας αὐτοῦ σοβήσει. ταῦτα λέγων ἐι μὲν ἡμαρτεν, ἔαυτὸν ἐντρέψει καὶ παύσεται · εἰ δὲ μὴ ἡμαρτεν, ὀψεται ἑαυτὸν χαίροντα, ...

La lectura-recitación del salmo proporciona al creyente una óptica nueva a la hora de abordar las situaciones de la vida; y le permite ver algo que antes no veía. Se trata, por tanto, de un proceso complejo (comprender<sub>1</sub> -- decir/cantar -- comprender<sub>2</sub>), cuyo primer término puede ser expresado por  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{B3}$  y  $\delta\rho\alpha\omega_{B3}$ , al igual que -con toda probabilidad<sup>6</sup>- el tercero.

436 Hay dos textos que merece la pena comparar:

**όρῶν** ΕΜC 17 (29 C) θλιβομένους δὲ **ὁρῶν**, παρακάλει τούτους, ἐπευχόμενος καὶ λέγων αὐτοῖς τὰ ἐν τῷ ιθ' ψαλμῷ ῥήματα.

**ὁρῶν EPS 412 Β** Εἰ ἔλεγον · σεσάλευται ὅ πούς μου [Sal 93.18a] Θλιβόμενός, φησιν, **ὁρῶν** ἐμαυτὸν ὁλισθαίνοντα, εἶπον · 'πότε ὁ πούς μου σεσάλευται';

La enseñanza que contiene el primer texto (de carácter propedéutico respecto del libro de los Salmos) la lleva a la práctica el segundo, un comentario al salmo 93. Llama la atención no sólo la secuencia común  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{B3}$  –  $\lambda\dot{\epsilon}\gamma\omega$ , sino también la semejanza del contexto (tribulación) reflejada en *idéntico término* ( $\theta\lambda\iota\betao\mu\dot{\epsilon}vo\upsilon\zeta/\theta\lambda\iota\betao\mu\dot{\epsilon}vo\zeta$ ), así como la misma reacción de consuelo esperanzado que ambos textos expresan; todo lo cual sugiere, casi exige, una misma mano detrás de los dos textos. No se puede ignorar este hecho de cara a la cuestión, que tendremos que abordar en las conclusiones finales de este trabajo, de la autenticidad atanasiana de las *Expositiones in Psalmos*.

<sup>6</sup> Al no aparecer nunca en Atanasio el futuro de βλέπω, es de suponer que en el futuro οψομαι se neutraliza la oposición entre βλέπω y ὁράω, sirviendo para expresar en tiempo futuro la poción visual común a ambos

437 La secuencia  $δράω_{B3}$  -- λείγω no es, sin embargo, exclusiva de estas obras exegéticas; por el contrario, responde a una relación lógica entre la *comprensión* y el habla:

δρων IES 18 (573 A) αλλ' οὐκ ἀν εἰποιεν, ὅπου γε καὶ Σολομων ὁ περισσότερον πάντων σοφίας μετασχών, ὅρων ἀδύνατον ἀνθρώποις περὶ τούτων εὕρεῖν, ἐλεγε · καί γε σύμπαντα τὸν αἰωνα ἐδωκεν ἐν καρδία αὐτων, ὁπως μὴ εὕρῃ ἀνθρωπος τὸ ποίημα ὁ ἐποίησεν ὁ θεὸς ἀπ'ἀρχῆς καὶ μέχρι τέλους [Qo 3.11].

δρώντας 4ES 16 (661 A) τόσον γὰρ ἦν αὐτοῖς [τοῖς Φαρισαίοις] τολμῷν καὶ εἶπεῖν, δρώντας τὴν τοῦ κόσμου τάξιν καὶ τὴν εἰς αὐτὸν πρόνοιαν, ὅτι καὶ ἡ κτίσις ὕπὸ τοῦ Βεελζεβοὺλ γέγονε · ...

Su funcionalidad se ve confirmada por el texto siguiente, en el que aparece una relación secuencial de  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{B3}$  con la noción alterna de  $\lambda\dot{\epsilon}\gamma\omega$ , guardar silencio:

ορωντες DNS 3.1.5 ως δὲ καὶ μόνον φθεγγόμενοι κατεγινώσκοντο [οῦ ᾿Αρειανοὶ ἐν τῆ συνόδω] καὶ πρὸς ἔαυτοὺς διεμάχοντο πολλὴν δρωντες τῆς ἔαυτῆς αἷρέσεως τὴν ἀπορίαν, ἀχανεῖς μὲν ἔμενον οὧτοι καὶ διὰ τῆς σιωπῆς ωμολόγουν τὴν ἔπὶ τῆ κενοδοξία αὐτων αἰσχύνην.

Es interesante comprobar la ironía contenida en estas palabras; pues el silencio  $(\sigma \iota \omega \pi \eta')$  de los arrianos en el concilio de Nicea (expresado mediante una circunlocución, 'ἀχανεῖς εμενον' 'permanecieron con la boca cerrada') equivalió a los ojos de todos a una confesión explícita (ὧμολόγουν). Y la ironía se fundamenta, precisamente, en la relación normal ὁράω<sub>B3</sub> – λέγω, cuya falta produce precisamente el efecto contrario al buscado por sus protagonistas: la secuencia ὁράω<sub>B3</sub> – ὁμολογέω, variante de la anterior.

438 No falta en el lexema que nos ocupa la relación con la *lectura*, expresando la consecuencia de la misma:

ίδης ΕΜC 23 (36 C) δτ' ὰν οὖν ἀναγινώσκων τὸ εὖαγγέλιον ἰδης τῆ τετράδι τοῦ σαββάτου συμβούλιον λαβόντας τοὺς Ιουδαίους κατὰ τοῦ κυρίου, ...

όψεσθε ICA 11 (36 A) ανάγνωτε δὲ κὰι τὴν ἄκολουθίαν τῶν ρημάτων καὶ ἐπιστρέψατε πρὸς κύριον (ὁ δὲ κύριος πνεθμά ἐστι [2 Co 3.17]) καὶ ὀψεσθε περὶ τοῦ υἱοῦ εἶναι τὸ σημαινόμενον.

La lectura puede ser designada mediante una perífrasis metafórica ("recorrer la Escritura"):

όψεται 3CA 29 (385 C) απὸ τούτων γάρ [Jn 1.13-14 y Flp 2.6-8], τῆ αὐτῆ διανοία διερχόμενός τις πασαν τὴν γραφήν, όψεται πῶς ἐν ἀρχῆ μὲν εἶπε τούτω ὁ πατήρ · γενηθήτω φῶς...

En el primero de los textos,  $\delta \rho \alpha \omega_{B3}$  se refiere simplemente a la concepción de la escena mental por parte del lector del Evangelio; por el contrario, en los dos siguientes hace referencia a la comprensión del sentido profundo de esa lectura bíblica.

439 La Vita Antonii presenta un empleo característico de op $\alpha\omega_{B3}$ :

δρῶ VA 86 (964 A) ... · ἀποστέλλει πρὸς ἀυτὸν [τὸν ὡμὸν στρατηλάτην Βαλάκιον] ὁ Ἀντώνιος καὶ γράφει τοιοῦ τον ἔχουσαν νοῦν ἐπιστολήν · 'ὁρῶ ὀργὴν ἐπερχομένην ἐπὶ σέ · παῦσαι οὖν διώκων Χριστιανούς, μή ποτέ σε ἡ ὀργὴ καταλάβη...'.

δρω VA 91 (969 B) 'ἐγὼ μέν, ὡς γέγραπται, τὴν δδὸν τῶν πατέρων ὅδεύομαι · ὁρῶ γὰρ ἐμαυτὸν καλούμενον ὅπὸ τοῦ κυρίου · ὑμεῖς δὲ...'.

Se trata de la comprensión profética, una noción en linea con la abundancia de la actividad profética en la vida del santo monje, que ya hemos tenido oportunidad de ver reflejada en la visión profética que examinábamos en el campo visual. En estas ocurrencias la noción sensible se encuentra abstraída: se trata de inspiraciones proféticas meramente intelectuales. Ambas tienen lugar al final de la vida del santo, cuando su fama de santidad es ya incontenible; y es especialmente solemne la segunda, en la que Antonio revela saberse llamado por el Señor, anunciando así su muerte inminente. Este empleo, semejante a los que hemos visto anteriormente para  $\pi \rho o \beta \lambda \acute{\epsilon} \pi \omega_{B3}$  y  $\pi \rho o o \rho \acute{\alpha} \omega_{B3}$ , nos confirma la relación privativa que establecíamos supra (nº 363) entre  $\pi \rho o o \rho \acute{\alpha} \omega_{B3}$  y  $\tilde{\delta} \rho \acute{\alpha} \omega_{B3}$ , en la que éste último actuaba como término no-marcado, en su condición de archilexema; y nos permite también hacerla extensiva para  $\pi \rho o \beta \lambda \acute{\epsilon} \pi \omega_{B3}$ :

440 La ausencia general de formas medio-pasivas de ὁράω<sub>B3</sub> sólo presenta una excepción:

οφθηναι EPS 172 Α 'Ανταπεδίδοσάν μοι πονερὰ ἀντὶ αγαθῶν κὰι ἀτεκνίαν τῆ ψυχῆ μου [Sal 34.12] Τοῦτό φησι, διὰ τὸ ἀναξίους αὖτοὺς ὀφθηναι τοῦ κληθηναι τέκνα θεοῦ · ...

Pero ya con anterioridad hemos visto que las formas de aoristo pasivo de δράω funcionan en Atanasio como verbos intransitivos, de manera que están más cerca del paradigma de φαίνομαι que del de δράω. Así sucede también en este texto, en el que la mejor traducción para δφθῆναι es 'parecer'.

441 El sujeto de δράω<sub>B3</sub> puede ser *Dios* mismo:

δρωντος DI 14.6.32 τίνος οὖν ἦν πάλιν χρεία, ἢ τοῦ θεοῦ λόγου τοῦ καὶ ψυχὴν καὶ νοῦν δρωντος, τοῦ καὶ τὰ ὅλα ἐν τἢ κτίσει κινοῦντος, καὶ δι'αὐτῶν γνωρίζοντος τὸν πατέρα;

ορώντα [Ac. sg.] EMC 33 (45 B) ούτως καὶ νῦν, ἐί τις κήδεται τῶν πασχόντων, ταῦτα λεγέτω, καὶ μᾶλλον τόν τε πάσχοντα ἀφελεῖ [al. ἀφελήσει], καὶ ἑαυτοῦ τὴν πίστιν ἀληθῆ καὶ βεβαίαν ἐπιδείξεται · ώστε καὶ ταύτην δρῶντα τὸν θεὸν τελείαν τὴν θεραπείαν παρασχεῖν τοῖς δεομένοις.

Es interesante en este texto, además de la afirmación de que Dios ve la fe del hombre (sustancialmente, lo mismo que indicaba el texto anterior, en el que el objeto de  $\delta \rho \dot{\alpha} \omega$  es  $\psi \nu \chi \dot{\eta} \nu \kappa \dot{\alpha} \dot{\nu} \nu \dot{\nu} \dot{\nu} \dot{\nu}$ ), la relación complementaria que el texto nos muestra:

que refleja, una vez más, lo estrechamente unidos que están el campo de la mostración y el de la visión.

Aunque no es seguro que el texto siguiente sea original de Atanasio, encaja perfectamente en este apartado:

εώρα 2CA 24 (200 A) [¿Thalia?] ἢ τί διὰ τούτου πάντα γέγονε, καίτοι καὶ αὐτοῦ γεννητοῦ τυγχάνοντος, λεγέτωσαν. ἄλογία μὲν οὖν πᾶσα παρ'αὐτοῖς · φασὶ δὲ ὅμως περὶ τούτου, ὡς ἀρα 'θέλων ὁ θεὸς τὴν γενητὴν κτίσαι φύσιν, ἐπειδὴ ἔώρα μὴ δυναμένην αὐτὴν μετασχεῖν τῆς τοῦ πατρὸς ἀκράτου χειρὸς ... ποιεῖ καὶ κτίζει πρώτως μόνος μόνον ἕνα, καὶ καλεῖ τοῦτον υἱὸν καὶ λόγον...'7

442 Al igual que sucedía en βλέπω<sub>B3</sub>, δράω<sub>B3</sub> puede ir seguido de una variedad ilimitada de *procesos de orden emocional*; de ello dan testimonio los textos que siguen:

Probablemente se trate de una cita literal de la *Thalia* de Arrio o de otro escrito arriano, a juzgar por las palabras que añade Atanasio al final de la cita (*MG* 26.200 A): ταθτα οὖ μόνον εἰρήκασιν, ἀλλὰ καὶ γράψαι τετολμήκασιν Εὐσέβιός τε καὶ Ἄρειος, καὶ δ θύσας Ἦστεριος.

**όρων ΗΑ 27.1.25** τίς οὐκ ἔχαιρεν ὅρων των τοσούτων ἔπισκόπων τὴν ὁμόνοιαν;

δρωντες ΕΕπς 7.7.9 ..., ίνα καὶ νῦν οἱ μὲν λειτουργοὶ οἱ ἐνταῦθα καὶ οἱ λαοὶ τὴν ὀρθοδοξίαν καὶ μισοπονηρίαν ὑμῶν δρωντες εὐφραίνωνται τῆ εἰς θεὸν ὁμοψύχω ὑμῶν πίστει, ...

δρῶσαι EPS 417 D Κὰ ἡγαλλιάσαντο αξ θυγατέρες τῆς Ἰουδαίας [Sal 96.8b] Θυγατέρας τῆς Ἰουδαίας τὰς ὁσίας ψυχάς φησι, τὰς δι'ἐξομολογήσεως συνημμένας θεῷ, αἱ ἡγαλλιῶντο διὰ τὰ τοῦ θεοῦ κρίματα, δρῶσαι δηλονότι τοὺς τυραννήσαντας ἐκβεβλημένους, τοὺς δὲ δουλεία κατεχομένους εἰς ἐλευθερίαν ἐνηνεγμένους.

εωρων EPSV 359 • Εξέτηξέν με ὁ ζηλός σου, ὁτι ἐπελάθοντο τῶν λόγων σου οἱ ἔχθροί μου [Sal 118.139] Θείω, φησί, κινούμενος ζήλω, ἔλυπούμην ὑπὲρ τῶν ἔχθρῶν, ὅτι ἑωρων αὐτοὺς τὰς σὰς παραβαίνοντας ἔντολάς.

όρων EPS 460 A Κὰ κατανενυμένον τῆ καρδία τοῦ θανατῶσαι [Sal 108.16c] Αντι τοῦ 'λυπούμενον' · ἐλυπεῖτο γὰρ ὁρων αὐτῶν τὴν ἀπώλειαν. τοῦτον οὖν τὸν δι'αὐτοὺς λυπούμενον ἐδίωκον θανατῶσαι.

**ἰδών EPS 381 A** Οἱ ὀφθαλμοί μου ἦσθένησαν ἀπὸ πτωχείας [Sal 87.10a] <sup>3</sup>Απεκλαιόμην, φησίν, ὑπὲρ τοῦ λαοῦ, ἰδὼν αὖτοὺς τοῦ κατὰ θεὸν πλούτου ἐκπεσουμένους καὶ ἐἰς πτωχείαν κατενηνεγμένους ἐσχάτην.

δρώντες DI 38.3.16 ή εἰ μηδὲ τοῦτο αὐτάρκες αὐτοῖς, κὰν ἐξ ἑτέρων δυσωπείσθωσαν, οὕτως ἐναργῆ τὸν ἔλεγχον δρώντες · φησὶ γὰρ ἡ γραφή · ...

**ἰδών** AC 9.17 μάθε πῶς, ἀκούσας περὶ τῆς ὡμότητος τοῦ θηρίου, καὶ ἰδὼν τοὺς περὶ Βαλέντα διὰ τῆς Λιβύης ἐλθόντας, ἐφοβούμην μὴ κάκεῖνος πειράσαι τολμήση κὰι ὡς λήστης φονεύση τοὺς ἀγαπῶντας καὶ μνημονεύοντας τοῦ μακαρίου · ....

δρῶν EPS 329 C Κὰ εἶπα ἆρα ματαίως εδικαίωσα τὴν καρδίαν μου [Sal 72.13a] Κὰγώ, φησι, ταθτα δρῶν, εθορυβούμην τοῖς λογισμοῖς, κατ'εμαυτὸν έννοῶν, μήπως ἄρα ὁ ὕπὲρ ἀρετῆς πόνος ἐσται μοι μάταιος.8

δρῶσι DI 27.3.20 καὶ τούτου [τοῦ θανάτου καταλυθέντος] τεκμήριον, ὅτι πρὶν πιστεύσουσιν οἱ ἀνθρωποι τῷ Χριστῷ, φοβερὸν τὸν θανατον ὁρῶσι καὶ δειλιῶσιν αὐτόν.

<sup>8</sup> Cf. también la secuencia ὅράω<sub>B3</sub> -- τρίζω τοὺς ὁδοντας, que aparece en ὁρῶν SD

**ὁρῶν CG 12.27** ἢ τίς οὐκ ἀν γελάσειεν **ὁρῶν** τὴν Ἡρακλέους πρὸς τὴν Ὁμφάλην ἐκ μέθης παραφροσύνην καὶ ἀσωτίαν;

**ἰδών CG 12.4** ... · ἢ τίς, ἰδὼν τὴν εἰς τὴν ἰδίαν ἀδελφὴν αὐτοῦ [τοῦ Ζηνὸς] ἐπιχείρησιν καὶ τόλμαν..., οὄκ ὰν χλευάσειε;

La gama de sentimientos consecuentes a la percepción intelectivo-visual que atestiguan estos textos es, como vemos, variada: desde el gozo (χαίρω, εὐφραίνομαι, ἀγαλλιάομαι) hasta la burla (γελάω, χλευάζω), pasando por el dolor (λυποῦμαι), el llanto (ἀποκλαίομαι), el desagrado (δυσωπέομαι), el miedo (φοβοῦμαι), la agitación interior (θορυβοῦμαι) y el acobardamiento (δειλιάω). Si bien en algún caso la expresión léxica viene sugerida por el contexto (así 'ἦγαλλιῶντο', en ὁρῶσαι EPS 417 D, viene tomado del texto sálmico), normalmente se deja notar la independencia del autor (en ὁρῶν EPS 460 A traduce 'κατανενυγμένον' por 'λυπούμενον', y en ἰδών EPS 381 A interpreta la expresión 'οἱ ὀφθαλμοί μου ἡσθένησαν' como 'ἀπεκλαιόμην').

443 Ese sentimiento consiguiente puede ser también la admiración (θαυμάζω<sub>C</sub>):

ιδών ΕΑΙ 19 (581 C) οὖπω γὰρ ὁ ἡλιος ἐδυ, καὶ χρείας αὐτὸν [Ἀρειον] ἑλκυσάσης εἰς τόπον, ἐκεῖ κατέπεσε, καὶ ἀμφοτέρων τῆς τε κοινωνίας καὶ τοῦ ζῆν εὐθὺς ἐστερήθη. καὶ ὁ μὲν μακαρίτης Κωνσταντῖνος εὐθὺς ἀκούσας ἐθαύμασεν ἰδὼν ἐλεγχθέντα τοῦτον ἐπίορκον πασι δὲ γεγονε τότε φανερὸν ὅτι τῶν περὶ Εὐσέβιον ἡσθένησαν αι ἀπειλαί, καὶ ἡ ἐλπὶς Ἀρείου ματαῖα γεγονεν.

Al escuchar la noticia de la humillante muerte de Arrio, Constantino comprende que el perjuro ha sido puesto en evidencia, y entonces se admira. La secuencia completa que nos presenta el texto es la siguiente:

Y nos sirve para comprobar lo estrechamente unidos que pueden estar en el habla real los diversos campos (sensible, intelectual y emocional), inmediatez que destaca fuertemente por la inmediata yuxtaposición de los tres términos, todos de origen sensible. Pero el texto, además, nos muestra otra relación complementaria que nos atañe directamente:

Las dos expresiones (ίδών, γέγονε φανερόν) aparecen como variantes expresivas para expresar una idéntica noción de *captación intelectual*. Y, como ya hemos comprobado anteriormente en más de una ocasión, el recurso al término (o expresión)

complementario es una técnica recurrente en el corpus Athanasianum para evitar la monotonía de las repeticiones.

444  $^{\prime}$ Op $\acute{\alpha}\omega_{B3}$  se presta a un empleo técnico: 'tratar' (un tema); así nos permite apreciarlo el título del tratado De decretis Nicaenae synodi, que probablemente no se remonte al mismo Atanasio, y que ofrece sintéticamente el contenido de la obra:

**Εωρακυῖα DNS 1.1 [ΤΙΤULUS]** Τοῦ ἄγιου Ἀθανασίου · ὅτι ἡ ἐν Νικαίᾳ σύνοδος *Εωρακυῖα* τὴν πανουργίαν τῶν περὶ Εὐσέβιον ἐξέθετο πρεπόντως καὶ εὐσεβῶς κατὰ τῆς ἀρειανῆς αἱρέσεως τὰ ὅρισθέντα.

El concilio trató de las astucias de los eusebianos, publicando una serie de documentos contra la herejía arriana. No es necesario señalar que este significado deriva del primigenio de  $\delta\rho \acute{\alpha}\omega_{B3}$  ('tomar en consideración, examinar, estudiar').

445 Como conclusión, δράω<sub>B3</sub> funciona activamente en Atanasio, actualizando así su sema propio de /racionalidad/ de tal forma que excluye la referencia sensible; no nos es posible, sin embargo, a partir del análisis efectuado, hallar un rasgo opositivo de este lexema respecto de  $βλέπω_{B3}$  (cuyos empleos son en conjunto, como hemos visto, muy semejantes). De modo que sólo aparece clara la nota significativa de /resultatividad/. Las principales oposiciones significativas y relaciones clasemáticas que presenta son las siguientes:

| οράω <sub>B3</sub> = τὴν διάνοιαν εχω εν [+ Dat]           | ορῶντες <i>CG</i> 19.6         |
|------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| δράω <sub>B3</sub> +   πιστεύω +                           | စ်ρῶσιν DI 32.5.23             |
| ἀποβλέπω <sub>Β2</sub> οράω <sub>Β3</sub>                  | αποβλέψας <i>EPS</i> 396 B     |
| ἐπιδείκνυμι .– δρᾶς <sub>Β3</sub>                          | ορώντα [Ac. sg.] ΕΜC 33 (45 B) |
| φαίνομαι <sub>Β</sub> .– δρᾶς <sub>Β3</sub>                | εώρων DI 15.3.21, DI 15.4.22   |
| φανερὸς <sub>Β</sub> γίγνομαι .– δρᾶς <sub>Β3</sub>        | ιδών ΕΑL 19 (581 C)            |
| δηλόν ἔστί μοι .– ὁράω <sub>Β3</sub>                       | ορῶμεν <i>DI</i> 40.6.58       |
| ἀκούω <sub>Α</sub> ὅράω <sub>Β3</sub> θαυμάζω <sub>C</sub> | ιδών <i>EAL</i> 19 (581 C)     |

| ἀναγινώσκω ὅράω <sub>Β3</sub>  | ίδης ΕΜС 23 (36 C), δίψεσθε ICA 11 (36 A)                                       |
|--------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| τὴν πίστιν λαμβάνω (= πιστεύω) | δράω <sub>B3</sub> οψεται <i>DI</i> 28.5.31                                     |
| οράω <sub>Β3</sub> λέγω        | ίδης EMC 16 (29 B), ὄρῶν EMC 17 (29 C), ίδης EMC 18 (32 B), ὅρῷς EMC            |
|                                | 20 (32 D), ὁρῶν EPS 412 B, ὁρῶν IES 18 (573 A), ὁρῶντας 4ES 16 (661 A)          |
| δράω <sub>Β3</sub> ψάλλω       | ορῶσα ΕΜС 7 (16 C), ὁρζις ΕΜС 17 (29 C), Ϋδης ΕΜС 18 (32 A), Ϋδης y             |
|                                | ορῶν <i>EMC</i> 23 (36 C)                                                       |
| λέγω δράω <sub>Β3</sub>        | οψει EMC 17 (29 C), οψει EMC 18 (32 B), οψεται EMC 32 (44 B <sup>5</sup> ), EMC |
|                                | 32 (44 B <sup>11</sup> )                                                        |

| οράω <sub>Β3</sub> ἐπιγινώσκω         | ορων ΗΑ 46.2.5, ιδών CG 12.14                   |
|---------------------------------------|-------------------------------------------------|
| γινώσκω ὁράω <sub>Β3</sub>            | ορα CG 4.16                                     |
| δράω <sub>Β3</sub> καταγινώσκω        | ιδών CG 12.10, CG 12.14, CG 28.28               |
| δράω <sub>Β3</sub> −− ἐνθυμέομαι      | δρῶν CG 36.1, ໄδῶν CG 36.16, ໄδών DI 18.5.39    |
| ενθυμεομαι δράω <sub>Β3</sub>         | οψεται SD 22.1.20                               |
| δράω <sub>Β3</sub> λογίζομαι          | εωράκασιν ΗΑ 35.3.33, δρῶν ΑС 32.15             |
| λογίζομαι δράω <sub>Β3</sub>          | οψόμεθα <i>VA</i> 42 (905 <i>C</i> )            |
| οράω <sub>Β3</sub> εννοέω             | δρῶσα CG 4.28, ἶδὧν DI 18.4.29, ἶδὧν DI 18.6.42 |
| οράω <sub>Β3</sub> επινοέω            | ορῶντες <i>ΗΑ</i> 66.3.20                       |
| δράω <sub>Β3</sub> ἡγέομαι            | ίδών DI 18.4.23                                 |
| δράω <sub>Β3</sub> νομίζω             | ίδουσα CG 4.3                                   |
| δράω <sub>Β3</sub> βουλεύομαι         | εωράκασιν <i>ΗΑ</i> 20.3.15                     |
| οράω <sub>Β3</sub> κρίνω              | စ်ဂု <b>αို</b> DI 45.3.17                      |
| οράω <sub>B3</sub> οράω <sub>B3</sub> | δρῷν DS 32.2.14 y δρᾳ DS 32.2.15                |

| δράω <sub>Β3</sub> χαίρω              | ορῶν <i>HA</i> 27.1.25                       |
|---------------------------------------|----------------------------------------------|
| δράω <sub>Β3</sub> εὖφραίνομαι        | δρώντες ΕΕπς 7.7.9                           |
| δράω <sub>Β3</sub> άγαλλιάομαι        | δρῶσαι <i>EPS</i> 417 D                      |
| οράω <sub>B3</sub> λυποθμαι           | εωρων <i>EPSV</i> 359, ορων <i>EPS</i> 460 A |
| δράω <sub>B3</sub> ἀποκλαίομαι        | ίδων EPS 381 A                               |
| δράω <sub>Β3</sub> δυσωποθμαι         | δρωντες DI 38.3.16                           |
| ὅρα΄ω <sub>Β3</sub> φοβοῦμαι          | ιδών AC 9.17                                 |
| ὅράω <sub>Β3</sub> – – θορυβοῦμαι     | ορῶν <i>EPS</i> 329 C                        |
| δράω <sub>Β3</sub> τρίζω τοὺς δδόντας | ορῶν <i>SD</i> 16.1.2                        |
| δράω <sub>Β3</sub> δειλιάω            | <b>်</b> ဂုଭိတ <i>DI</i> 27.3.20             |
| δράω <sub>Β3</sub> γελάω              | δρῶν <i>CG</i> 12.27                         |
| οράω <sub>Β3</sub> χλευάζω            | ιδών CG 12.4                                 |

### VI.1.3.8 RELACIÓN ENTRE OPA $\Omega_{B3}$ Y BAE $\Pi\Omega_{B3}$ .

- 446 ¿Cuál es, si es que existe, la diferencia semántica entre estos dos lexemas, los más importantes de esta dimensión? Vamos a tratar de dar una respuesta a esta cuestión, que ya adelantamos que no puede ser una respuesta simple. Para ello, dado que el análisis de los lexemas nos ha presentado dos términos sin una diferencia semántica apreciable, y que en no pocos casos aparecen unidos en un solo texto como meras variantes expresivas, hemos recurrido a examinar todo el corpus Athanasianum obra por obra, clasificando todas las ocurrencias de  $\delta\rho\alpha\omega_{\rm B3}$  y  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{\rm B3}$  en tres grupos:
- Ocurrencias de βλέπω<sub>B3</sub>.
- 2. Ocurrencias de  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{B3}$ , entendiendo como tales aquellas que aparecen en tiempos y modos atestiguados también para  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega_{B3}$ .
- 3. Ocurrencias en que se halla neutralizada la oposición δράω<sub>B3</sub>/βλέπω<sub>B3</sub>: el futuro [ούψομαι], el aoristo [είδον, ίδοι, ίδειν, ίδων] y el perfecto [εώρακα, ξωρακώς]. No hemos incluido en este grupo el aoristo de subjuntivo (ίδης, ίδη, ίδωμεν, ίδωσι), que contamos entre las ocurrencias de ὅράω<sub>B3</sub> (grupo anterior); los textos demuestran que equivale exactamente, en el paradigma de ὅράω<sub>B3</sub>, al presente de subjuntivo de βλέπω<sub>B3</sub> (βλέπης, βλέπωσι).
- Somos conscientes, como ya hemos expresado en numerosas ocasiones, de que el corpus sobre el que trabajamos (las ocurrencias en que cada lexema actúa en la dimensión B3) no es algo cerrado e incuestionable; de hecho, hay bastantes casos en que se neutraliza la oposición sensible / intelectual, como nuestro estudio ha ido mostrando. Sin embargo, confiamos en la validez sustancial de los datos que manejamos, va que

nuestra clasificación ha recurrido, en la mayoría de los casos, al régimen sintáctico (criterio objetivo) o, en su posible defecto, al sentido común (criterio subjetivo, pero no por ello menos importante, ya que se fundamenta en el contexto). De modo que una hipotética recalificación posterior no alteraría en lo sustancial nuestras conclusiones. Los datos son, pues, los siguientes:

| <u>OBRA</u>       | βλέπω <sub>Β3</sub> | $\delta holpha\omega_{B3}$ | neutr. | <u>TOTAL</u> |
|-------------------|---------------------|----------------------------|--------|--------------|
| 1. <i>AA</i>      | 3 [1]9              | 2 [6]                      | 2 [6]  | 7 [13]       |
| 2. AC             | 4                   | 3                          | 2      | 9            |
| 3. <i>AF</i>      | 5                   | 2                          | 0      | 7            |
| 4. <i>1CA</i>     | 7                   | 3                          | 9      | 19           |
| 5. 2CA            | 2                   | 5                          | 5      | 12           |
| 6. <i>3CA</i>     | 12                  | 8                          | 6      | 26           |
| 7. <i>CG</i>      | 1                   | 25                         | 15     | 41           |
| 8. <i>DI</i>      | 1                   | 27                         | 10     | <i>38</i>    |
| 9. <i>DNS</i>     | 3                   | 6 [2]                      | 2      | 11 [2]       |
| 10. <i>DS</i>     | 3                   | 3                          | 0      | 6            |
| 11. <i>DV</i>     | 1                   | 3                          | 0      | 4            |
| 12. <i>EAD</i>    | 1                   | 0                          | 0      | 1            |
| 13. <i>EAF</i>    | 0                   | 0                          | 0      | 0            |
| 14. <i>EAL</i>    | 4                   | 5                          | 1      | 10           |
| 15. <i>EDR</i>    | 1                   | 4                          | 0      | 5            |
| 16. <i>EEnc</i>   | 0                   | 4                          | 1      | 5            |
| 17. <i>EEp</i>    | 0                   | 1                          | 0      | 1            |
| 18. <i>IEM</i>    | 0                   | 1                          | 0      | 1            |
| 19. <i>EMC</i>    | 10                  | 10                         | 5      | 25           |
| 20. <i>EMX</i>    | 0                   | 1                          | 0      | 1            |
| 21. <i>EPS(V)</i> | 1                   | 12                         | 14     | 27           |

Indicamos entre corchetes el número de ocurrencias de los lexemas respectivos en los

| <u>OBRA</u>    | βλέ $\pi\omega_{B3}$ | δράω <sub>Β3</sub>   | neutr.              | <u>TOTAL</u> |
|----------------|----------------------|----------------------|---------------------|--------------|
| 22. <i>1ES</i> | 0                    | 1                    | 1                   | 2            |
| 23. <i>2ES</i> | 0                    | 0                    | 1                   | 1            |
| 24. <i>3ES</i> | 0                    | 2                    | 1                   | 3            |
| 25. <i>4ES</i> | 6                    | 3                    | 2                   | 11           |
| 26. <i>HA</i>  | 16                   | 11                   | 9 [1]               | 36 [1]       |
| 27. <i>SD</i>  | 1                    | 1                    | 1                   | 3            |
| 28. <i>VA</i>  | 12                   | 11                   | 9                   | 32           |
| TOTAL          | 94 [1] +             | <del>154 [8]</del> + | <del>96 [7]</del> = | 344 [16]     |

- 448 De los datos que presentamos se deduce, ante todo, la superioridad numérica de  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{B3}$ , que ya conocíamos pero que se ve mitigada fuertemente (alrededor de un centenar de ocurrencias) por la distinción de las formas verbales en que se neutraliza la oposición entre los dos lexemas, formas de las que carece el paradigma de  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega_{B3}$  y que, por tanto, no pueden probar definitivamente una diferencia semántica entre los términos. El panorama presentado por esta estadística revela, aunque sin una uniformidad absoluta, un cierto equilibrio entre  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega_{B3}$  y  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{B3}$ , que se rompe sin embargo de modo llamativo en la dilogía Contra Gentes-De Incarnatione. De hecho, las ocurrencias totales de  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{B3}$  en esta dilogía constituyen un 29% del total de ocurrencias de este lexema en todo el corpus (77 sobre 265); y, si descontamos de nuestros grupos 1 (ocurrencias de  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega_{B3}$ ) y 2 (ocurrencias de  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{B3}$ ) las correspondientes a CG-DI, la diferencia entre ellos se reduce a 17 ocurrencias a favor de  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{B3}$  (de las cuales, la mitad pertenecen a textos no-atanasianos).
- 449 Pero es que CG-DI no es la única obra que presenta esta disparidad llamativa; también, en el mismo sentido aunque en menor medida, lo hacen las Expositiones in Psalmos, como reflejan los datos contenidos en la tabla; la presencia de  $\beta\lambda\epsilon\pi\omega_{B3}$  en esta obra es, como en la dilogía, meramente testimonial. Esto nos lleva a sacar una conclusión fundamental, y es que la tabla nos muestra, básicamente, dos clases de obras en el corpus Athanasianum:
- Por una parte está el conjunto mayoritario, formado por escritos de todas clases (polémicos, dogmáticos, exegéticos, hagiográficos); en ellos aparece, en síntesis, una situación relativamente equilibrada entre el empleo de βλέπω<sub>B3</sub> y δράω<sub>B3</sub>, con leve predominio del primero (AA, AC, AF, 1CA, 3CA, EAD, 4ES, HA, VA) que en

bastantes casos cede ante el predominio de δράω<sub>B3</sub> (2CA, DNS, DV, EAL, EDR, EEnc, EEp, 1EM, EMX, 1ES, 3ES); en algunas obras, en cambio, el equilibrio es total (DS, EMC, SD). Hay que notar que el primero de los grupos que acabamos de indicar es el que mayor número de ocurrencias totales de βλέπω<sub>B3</sub> y δράω<sub>B3</sub> presenta (148), frente a las 55 del segundo y a las 34 del tercero; ello indica, sin duda, que son estas obras aquellas en que más importancia tiene la noción intelectivovisual designada por nuestros lexemas. El predominio en ellas de βλέπω<sub>B3</sub> indica, creemos, una preferencia de nuestro autor por este lexema, en igualdad de condiciones, sobre δράω<sub>B3</sub>; tanto más, sin consideramos que en el primer grupo se encuadran obras tan importantes como el 1° y 3° tratado contra Arianos, las tres apologías (ad Constantium, de fuga sua y contra Arianos), la Historia Arianorum y la Vita Antonii. Aunque en el segundo también hay obras de envergadura (2 contra Arianos, De Decretis, Epistula ad episcopos Aegypti et Lybiae, 1 ad Serapionem) y otras obras menores, el número de columnas griegas en la edición de Migne del 1er grupo es sensiblemente superior al del 2° (323 frente a 241¹0).

• Por otra parte están tres obras, muy importantes en el conjunto del corpus Athanasianum (CG, DI y EPS), en las que δράω<sub>B3</sub> predomina absolutamente sobre βλέπω<sub>B3</sub>; de este último lexema sólo hallamos una ocurrencia en cada obra, mientras que el primero aparece abundantemente (25, 27 y 12 veces, respectivamente). ¿Cómo interpretar este dato? Creemos que hay que acudir a una explicación de orden diacrónico y diafásico. Hay un consenso general (aunque no unanimidad) en situar estas tres obras al inicio de la actividad literaria de Atanasio<sup>11</sup>; se puede suponer en ellas, por tanto, un mayor influjo de la escuela del que poco a poco el autor se iría independizando en beneficio del habla propia del ambiente que lo circunda, y que él siente como suya. Ese influjo tendría redoblado vigor en la dilogía apologética, dirigida a los paganos<sup>12</sup> y, por tanto, más cuidada en cuanto a la ortodoxia aticisante de su lenguaje. Algunas obras menores (EEnc, EDR) presentan un panorama

En el primer grupo hemos dejado fuera del cómputo la *Apologia contra Arianos*, ya que su gran extensión (82 columnas griegas en MIGNE) se debe, en su inmensa mayoría, a los ¡37! documentos que reproduce, algunos de ellos muy extensos (cf. SÁNCHEZ NAVARRO 1993b, 1080-1082).

Para la dilogía, cf. SÁNCHEZ NAVARRO 1992, 24-26; se acepte la datación prenicena (ca. 318) o postnicena (ca. 335-337), ambas obras se sitúan en el comienzo de la fecunda actividad literaria de nuestro autor. Respecto de las *Expositiones in Psalmos*, aunque "ne contiennent pas de référence à l'histoire contemporaine, leur vocabulaire théologique permet de leur assigner une place dans la chronologie relative des oeuvres d'Athanase. A qui examine ce qu'elles disent de l'Incarnation et comment elles le disent, il est clair qu'elles se rapprochent du *C. Gent-De Incarn.*" (RONDEAU 1968a, 422).

No olvidemos que San Jerónimo se refiere a ella como *Aduersum gentes duo libri* (*uir.* 

semejante; para la *Epistula Encyclica* sería válida esta misma explicación, ya que data de 339, mientras que la carta *ad Dracontium* es más tardía (354-355), y sólo se puede explicar acudiendo a la posibilidad -siempre abierta- de la libertad del autor para escoger un estilo más literario que el del común de sus obras. Hay un dato objetivo, dentro del conjunto de ocurrencias de  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{\rm B3}$  y  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega_{\rm B3}$  en Atanasio, que nos confirma la validez sustancial de este análisis: de todas las veces en que aparece la noción intelectivo-visual designada por estos lexemas *en textos* (documentos oficiales o eclesiásticos, cartas, etc.) *no-atanasianos*, 16 en total (13 en AA, 2 en DNS y 1 en HA), sólo una vez es empleado  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega$  (además en una forma - $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\sigma\iota^{13}$ - que en el corpus Athanasianum sólo es empleado, dos veces, en el campo A <sup>14</sup>), mientras que  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega_{B3}$  aparece 8 veces, y las formas comunes, 7. Es natural que en documentos públicos u oficiales se cuide especialmente el estilo, tratándose de ajustar a una norma de *ortodoxia lingüística* que consideraría incorrecto el empleo de  $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi\omega$  frente a  $\delta\rho\dot{\alpha}\omega$  con un sentido de percepción intelectiva.

Nuestra conclusión es, por tanto, la siguiente: en el habla atanasiana se percibe un equilibrio básico entre el empleo de ὅράω<sub>B3</sub> y βλέπω<sub>B3</sub>; pero es un equilibrio inestable, que tiende a solucionarse (como es natural, ya que la existencia de dos lexemas de contenido semántico prácticamente idéntico es un hecho estructuralmente insostenible) a favor de βλέπω<sub>B3</sub>, como muestra la mayor parte de las obras importantes de Atanasio. La "clamorosa" excepción constituída por CG, DI y EPS(V) se explica por la influencia de la escuela (carácter diafásico de la diferencia) debido a su primacía en el tiempo (carácter diacrónico), así como -en la dilogía- por razón de sus destinatarios.

#### • CONCLUSIONES DEL CAMPO B III :

451 Si la dimensión II es la que contiene mayor variedad de lexemas, debido a la amplia gama de posibilidades expresivas que permite la intencionalidad, la dimensión III se caracteriza por un número de ocurrencias muy superior a las demás dimensiones, pese a que la variedad de lexemas es menor<sup>15</sup>. Hay particularmente tres, dos de ellos comunes

<sup>13</sup> AA 22.6.18 [ep. lulii].

<sup>14</sup> CG 8.22 y DI 40.6.48.

Hemos excluido de nuestro análisis un lexema verbal procedente de raiz visual, καλλωπίζω 'adornarse' ( $<-*ok^w$ -), que aparece tres veces en nuestro *corpus*; dos de ellas en sentido transferido, con el sentido de *adornar* para *ocultar* algo:

καλλωπίζειν 2CA 19 (185 C) θεασάσθω δὲ έκαστος το πανοθργον κὰι δόλιον τῆς ατρέσεως ταύτης είδυλα γὰρ το πικρον τῆς ἰδιας κακοφροσύνης, καλλωπίζειν ἔαυτὴν

con otras dimensiones (ὅράω y βλέπω) y otro prácticamente exclusivo de la dimensión resultativa (συνοράω) que reúnen en total más de cuatro centenares de ocurrencias.

- Aunque normalmente la diferencia semántica entre lexemas obedece a hechos de orden estructural, no faltan casos en que la diferencia se revela de orden estilístico o diacrónico; es decir, como un hecho de arquitectura. Así, la relación entre προορά $\omega_{\rm B3}$  y προβλέπ $\omega_{\rm B3}$  parece que hay que establecerla en virtud del carácter coloquial o culto (respectivamente) de cada lexema. Algo semejante a lo que sucede con  $\delta \rho \dot{\alpha} \omega_{\rm B3}$  y βλέπ $\omega_{\rm B3}$ : ocupando ambos una misma posición en la estructura del campo, la diversidad semántica que los distingue es de orden diafásico (más culto el primero) y diacrónico, dentro de la evolución del habla propia de nuestro autor ( $\delta \rho \dot{\alpha} \omega_{\rm B3}$  predomina en las primeras obras, mientras que la tendencia se invierte posteriormente en favor de un predominio creciente de βλέπ $\omega_{\rm B3}$ ). También obedece a una causa semejante la presencia prácticamente exclusiva de συνορά $\omega_{\rm B3}$  en obras de carácter dogmático-polémico, mientras que brilla por su ausencia en la exégesis (EPS) o la hagiografía (VA), al igual que en la dilogía apologética Contra Gentes / De Incarnatione (hecho este último que obedece más bien a una diferencia diacrónica).
- 453 El proceso intelectivo designado por nuestros lexemas es, con harta frecuencia, el inicio de un nuevo proceso, que puede ser de orden diverso; normalmente, intelectual o emocional. Se trata de un fenómeno universal, presente de una u otra forma en todas las obras; aunque en algunas sirve como base para un empleo peculiar de la misma, tal como sucede en la Epsitula ad Marcellinum con la secuencia δράω/βλέπω -- λέγω/ψάλλω/ἄδω.
- No faltan en esta dimensión algunas ecuaciones semánticas, respecto de los dos lexemas principales de la misma; llama la atención el que las dos están construidas mediante el verbo  $\tilde{\epsilon}\chi\omega$ , de carácter marcadamente resultativo:
  - βλέπω<sub>B3</sub> = πρὸ ὀφθαλμῶν<sub>B</sub> ἔχω
  - $\delta \rho \dot{\alpha} \omega_{B3} = \dot{\tau} \dot{\eta} \nu \delta \dot{\alpha} \nu \sigma \dot{\alpha} \nu \dot{\epsilon} \dot{\chi} \omega \dot{\epsilon} \nu + Dat$

καλλωπιζόμενος 2CA 38 (228 B) Τί οὖν ἆρα λοιπόν ἐστιν αὐτός [ὁ υιός]; οὖδὲν γὰρ ἀν ἐίη τούτων αὐτός, ἐι ὁνόματα μόνον ἐστὶν αὐτοῦ ταῦτα, καὶ μόνην τοῦ εἶναι φαντασίαν ἔχει, δι'ἡμᾶς καὶ τοῖς ὀνόμασι τούτοις καλλωπιζόμενος.

Con su sentido original aparece solamente en el De uirginitate:

καλλωπίζουσαι DV 6 (40.8) αι γαρ τῷ κόσμω συναπτόμεναι καὶ μύροις καὶ θυμιάμασι καὶ εὐωδίαις καὶ ἐν ιματίοις πολυτελέσι καὶ χρυσῷ καλλωπίζουσαι τὰ σώματα ἔαυτῶν πρὸς τὸ ἀρέσαι τοῖς ἀνθρώποις...

Con todo, su referencia visual está tan desdibujada que no podemos integrarlo en ninguna

455 Y, en fin, las principales oposiciones significativas y relaciones clasemáticas que estructuran la dimensión son las siguientes:

- δράω<sub>B3</sub> | συνοράω<sub>B3</sub> + (complexividad)
- βλέ $\pi\omega_{B3}$  | συνορά $\omega_{B3}$  + (complexividad)
- δρά $ω_{B3}$  | προορά $ω_{B3}$  + (anterioridad)
- ὅράω<sub>B3</sub> | προβλέπω<sub>B3</sub> + (anterioridad)
- $\theta$ εάομαι<sub>B3</sub> + | προοράω<sub>B3</sub> + (disfrute / anterioridad)
- φαίνομαι<sub>Β</sub> .- δράς<sub>Β3</sub>
- φανερὸν<sub>Β</sub> γίνομαι .– δρᾶς<sub>Β3</sub>
- δείκνυμι<sub>Β</sub> .– [συν]δραζς<sub>Β3</sub>
- έπιδείκνυμι<sub>Β</sub> . δράς<sub>Β3</sub>
- δῆλόν<sub>Β</sub> ἐστί μοι .– ὅράω<sub>Β3</sub>
- κατάδηλόν<sub>Β</sub> ἐστί μοι .– συνοράω<sub>Β3</sub>
- κρύπτω<sub>Β</sub> .- οὐ βλέπεις<sub>Β3</sub>
- οὐ κρύπτω<sub>Β</sub> .- συνορας<sub>Β3</sub>
- ὑποκρίνομαι<sub>Β</sub> .- οὐ βλέπεις<sub>Β3</sub>
- οράω<sub>B2</sub> -- θεάομαι<sub>B3</sub>
- σκοπέω<sub>B3</sub> -- συνοράω<sub>B3</sub>
- αποβλέπω<sub>Β2</sub> -- βλέπω<sub>Β3</sub>
- καμμύω τοὺς ὀφθαλμούς<sub>Β</sub> -- οὐ βλέπω<sub>Β3</sub>

# ABRIR CONTINUACIÓN CAP. VI

