

#### 3. EL SIGNO EN EXTREMO ORIENTE, CHINA,

La teoría del signo en Extremo Oriente, y en concreto, en China, ha surgido de forma diferente que en Occidente. Por ello, las fases por las que ha discurrido el pensamiento hay que tratarlas de forma distinta y ponerse "en situación" para percibirlas en toda su riqueza, a través de su idiosincrasia. Eso sí, algunos de los puntos motrices han sido: religión, filosofía y lenguaje; todos ellos intrínsecamente vinculados a una metodología de vida y de conducta que trasciende y comprende a cualquier circunstancia pública o privada del ser humano.

Son, pues, varios los elementos que van a componer las distintas etapas de este apartado. Hay que tener en cuenta, por un lado, la importancia del entorno geográfico y la idiosincrasia inicial de los pobladores y, por otro, las connotaciones y circunstancias sociales, políticas, religiosas, culturales, etc., que se han ido añadiendo a su filosofía y costumbres a través de los siglos.

haber dominado pensamiento chino parece el real, pues, como se ha escrito: <<El sentido de lo despertar el orden, revelado principio era en la alternancia del día y de la noche, en la sucesión de las estaciones, en la alianza de la luz y de la sombra; y era denominaciones ante todo, conservar las correctas al hablar, procediéndose en el razonamiento con gran prudencia>>.1

Brice Parain, quien recordaba que el Tao termina el primer período de investigaciones, más o menos en la misma época que Aristóteles, opina que la unión con la fuerza de la naturaleza sólo puede obtenerse en el vacío de opiniones y deseos; dice:

"Es como un camino hacia el silencio. <<Una montaña es una montaña

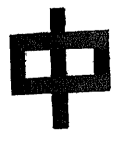
y no es una montaña>>, significa sin duda, que la montaña no es ni lo que dice su nombre de montaña, ni lo que diría el nombre contrario, sino una realidad a la que hay que intentar aproximarse directamente". 2

La dualidad de significados va a estar contenida en la esencia del pensamiento chino, implicando todas sus manifestaciones y va a caminar paralela con la historia y los elementos conformantes del carácter de ese país al que se ha denominado brillantemente <<gigante milenario>>, y del que cabe realizar un acercamiento cognoscitivo a la realidad de unas señas de identidad que tanto geográficas como filosóficas, religiosas o culturales, enmarcan el perfil especial de sus pobladores, ya que según Carroll Quigley:

"... las reacciones del individuo en el obrar, sentir y pensar (lo que llamamos su personalidad) están determinadas, en gran medida, por su medio cultural".<sup>3</sup>

## 3.1. INTRODUCCION AL PAIS DE CHINA.

Zhonghua Renmin Gougheguo es el nombre oficial de la actual República Popular de China, aunque en general, y desde tiempos antiquísimos se la llama Zhong-Guo (Chung Kuo), que significa el Imperio del Centro:





Este nombre de China está formado por varios caracteres:

- El primer carácter <<Chung>> es un rectángulo dividido por una línea vertical que significa <<central>> o <<medio>>.
- El segundo carácter << Kuo>> es más complejo. Dentro de un recinto rectangular, que se puede interpretar como la línea del confín, está el signo de una lanza, que supone la fuerza armada que garantiza la seguridad, y un cuadrado debajo que, según algunos intérpretes, podía significar << cara o bocas>>. << Kuo>> es pues un territorio circundado, con una población, las bocas, cuya existencia está garantizada por la presencia de la lanza.

También se ha denominado al gigante milenario con el nombre de Sina, que proviene del latín, de donde se deriva la palabra China, que llegó a Europa por la ruta de la India en el siglo II a.n.e. En realidad es una deformación del nombre de la dinastía Qin (en sánscrito).

Los griegos se referían a ella como a un pueblo de podría traducir Seres<sup>5</sup>, que se de seda>>. Siglos más tarde han <<portadores utilizado otros nombres, como por ejemplo el de Khitai o Kitaj, que tiene su origen en los Khitan que ocupaban el norte de China en los siglos X y XI. Es un nombre que se mantiene actualmente entre los pobladores de territorios de habla rusa. De ahí que algunos autores se refieran a ella como Catay.6

Ilustres personajes han tratado de describirla a lo largo de la historia con bellas palabras. Marco Polo (1254-1323), 7 que llegó a China atravesando Badakhchan y el desierto de Gobi, en una ocasión refiriéndose a

<<pre><<Dadu>>, nombre con el que se conocía Beijing, que ya
entre los siglos XIII y XIV era muy importante por su
grandeza, dijo:

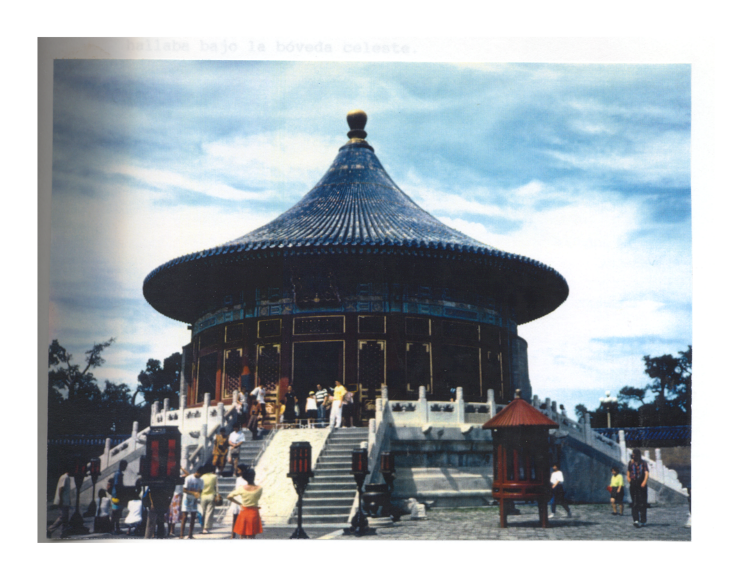
"¡Una ciudad tan hermosa, tan urbanizada que mi palabra resulta insuficiente para describirla!".8

Luis Racionero, escritor contemporáneo, ha dicho de ella:

"China es el pueblo más civilizado de la Tierra. Su sabiduría, refinamiento y arte de vivir no tienen parangón en el mundo; hasta que Europa lanzó su revolución industrial, ningún país había superado al chino en nivel tecnológico".9

En realidad el nombre de China se remonta probablemente a la dinastía Qin (221-207 a.n.e.), que en el área indogermánica se llamó Tschin, Tschina o Tzinistan. Los chinos de los períodos Qin y Han llamaban a su país Daqin, con lo que le dieron su propio nombre, ya que <<Da>>> significa grande.10

Ese centro del mundo al que refiere la palabra Zhong-Guo se encuentra ubicado simbólicamente en el Altar del Templo del Cielo, que se muestra a continuación:



1. Templo del Cielo en Beijing.

Es un lugar que sólo podía frecuentarlo el emperador para orar y que explica la visión cosmológica de las antiguas culturas chinas, según la cual el Imperio del Centro ocupaba el centro de lo que se hallaba bajo la bóveda celeste.

## 3.1.1. SITUACION GEOGRAFICA.

El país de China está situado al este de Asia, en la costa occidental del Océano Pacífico y es uno de los más grandes del mundo en extensión, pues cuenta con una superficie de 9.560.000 kilómetros cuadrados.

Sus fronteras terrestres con doce países suponen más de 20.000 kms., limitando al norte con la República Popular de Mongolia, en el nordeste y noroeste con la Unión Soviética, al sur con Birmania, Laos y Vietnam, al este con Corea, al oeste y suroeste con Afganistán, Pakistán, la India, Nepal, Sikkim y Bután.

La costa continental sobrepasa los 18.000 kms., teniendo como vecinos en el este y sureste a los Archipiélagos de Japón y Filipinas, así como Malasia, Indonesia y Brunei, separados por mares.

El continente chino está bañado por los mares de Bohai, Amarillo, del Este y del Sur de China. El mar de Bohai es un mar interior del país y los demás son limítrofes con el océano Pacífico. En cuanto a la superficie marítima, cuenta con más de 5.000 islas e islotes, siendo Taiwan la mayor, seguida de Hainan.



región autónoma ulgur 2. Mapa de China. 10n autónoma de la macion Edgar Snow escribía que hasta el siglo XIX el Océano Pacífico aisló a China en vez de conectarla con el mundo exterior, y decía que:

"China miraba hacia dentro y era una potencia terrestre, no una gran nación marítima. Montañas y desiertos la protegían y aislaban al mismo tiempo de sus vecinos continentales y de Europa"... "China se desarrolló casi totalmente aislada de Occidente". 11

parte, Qi Wen indicaba Por otra en su monografía sobre China de 1979, 12 que el país está organizado administrativamente en 22 provincias, 5 regiones autónomas y tres municipios directamente subordinados al poder central. Las 22 provincias Hebei (Shijiazhuang), Shanxi (Taiyuan). son: Jilin Liaoning (Shenyang), (Changchun), Heilongjiang (Harbin), Shaanxi (Xian), (Lanzhou), Qinghai (Xining), Shandong (Jinan), Jiangsu (Nanjing), Zhejiang (Hangzhou), Jiangxi (Nanchang), Fujian (Fuzhou). (Hefei), Taiwan, <sup>13</sup> Henan (Zhengzhou), Hubei (Wuhan), Hunan (Guangzhou), Guangdong (Changsha), (Chengdu), Guizhou (Guiyang) y Yunnan (Kunming).

cinco regiones autónomas son: Las autónoma de la Mongolia Interior (Hohhot), región hui Ningxia la nacionalidad de de autónoma autónoma uigur de Xingiang región (Yinchuan). (Ürümqi), región autónoma de la nacionalidad zhuang de Guangxi (Nanning) y región autónoma del Tibet tres municipios directamente los (Lhasa). Y poder central son: Beijina. subordinados al Shanghai y Tianjin.

Beijing es la capital de China desde hace más de 800 años y se encuentra situada al oeste del mar de Bohai, contando con una superficie de unos 17.800 kilómetros cuadrados. Es el centro político, económico, científico, cultural y centro de las comunicaciones.

## 3.1.2. POBLACION Y NACIONALIDADES.

La inmensa población que China ha registrado a lo largo de los siglos se pone de manifiesto en las palabras de Chai Yu-ling, que en 1989 escribía lo siguiente:

"China es el país más poblado del mundo. Sus 1.100 millones de personas representan el 22% de los habitantes del planeta. La población rural ocupa más del 80% del total del país". 14

Y aunque la densidad de población es de unas kilómetro cuadrado, personas por la 110 distribución no está repartida de igual forma a lo país, đе todo el ya que las zonas más pobladas se corresponden las densamente con provincias y municipios cercanos al mar.

E1crecimiento demográfico que ha venido experimentando ha sido bastante rápido. Chai ling, en agosto de 1989, decía que <<en sólo 38 años la población china se ha duplicado>>.15 Lo los años posteriores la es que en cierto Fundación đe la República Popular China, la población rebasaba los 540 millones de personas. El primer censo demográfico realizado en 1953 daba como cifra total 600 millones de habitantes; once años después, es decir en 1964, el segundo censo señaló que la población total era de 730 millones; el tercer censo, en 1982, dio a conocer la cifra de 1.003 millones de habitantes; y la encuesta por muestreo realizada en 1987 dejó ver que China había tenido 76 millones de nuevos habitantes. Por ello, a partir de los años 70, sobre todo desde 1979, el Gobierno chino adoptó medidas encaminadas a la planificación familiar.

En cuanto a las nacionalidades que han habitado en China, se han registrado hasta 56 diferentes; y eso no es de extrañar si se tiene en cuenta la inmensa superficie que abarca, el rico enclave geográfico y su censo millonario.

La más numerosa es la nacionalidad han que supone el 94% de la población total del país, nacionalidades mientras que las otras 55 ocupan el 6%. Con más de un millón de población están la mongol, hui, tibetana, miao, huigur, yi, zhuang, buyi, coreana y manchú. Otras minorías cuya población supera a los 100.000, pero no llega al las nacionalidades tong, yao, bai, millón, son tujia, hani, dai, kasajo, li, lisu, wa, gaoshan, lahu, shui, dongxiang, naxi, jingpo y luoba. Entre 100.000 y 10.000 habitantes están la kirgyiz, tu, dawoer, mulao, qiang, bulang, sala, maonan, qelao, xibai, achang, pumi, tadzhika, nu, uzbeka, memba y jino. Por debajo de estas cifras están: ewenk, benglong, baoan, yugu, jing, tatar, rusa, dulong, elunchun y hezhe. 16

# 3.1.3. ANTIGÜEDAD DE LA CIVILIZACON CHINA.

El Dr. Li Chi, de la Universidad Nacional de Taiwan, escribió en la introducción de su obra "The Beginnings of Chinese-Civilization":

"Solía sentirme extremadamente feliz al saber que había nacido en un país cuya historia ya tenía 5.000 años". 17

Hay que tener en cuenta que 5.000 años era casi siempre la cifra que se daba antes de la República de 1912 para indicar el inicio de la historia de China.

China es ciertamente el país más antiguo que existe sobre la tierra y posee la historia escrita más larga, pues según el resumen que hizo el Dr. J.G. Anderson del resultado de las investigaciones llevadas a cabo en su equipo, se pueden señalar las siguientes fechas para la Prehistoria del Extremo Oriente: 18

- Hace 1.000.000 de años: indicios muy inseguros de homínidos.
- Hace más de 500.000 años, hallado un pedestal (en Chou-kou-tien).
- Hace 500.000 años: Sinanthopus pekinensis (en Chou-kou-tien).
- Hace menos de 500.000 años: una mandíbula de hominido y grandes lascas de pedernal bien trabajadas (en Chou-kou-tien).

- Hace 50.000 años: Hombre Paleolítico (abundantes hallazgos en el desierto de Ordos).
- Hace 25.000 años: Homo-sapiens no mongoloide (en Chou-kou-tien).
  - Hace 25.000-400 años: hiato no explicado.
- Ca. 2.000 a. C.: Cultura de Yangshao, cerámica bellamente pintada. Neolítico superior: proto-chino.

Sobre el Hombre de Beijing (Sinanthropus pekinensis, de unos 500.000 años de antigüedad), J. Campbell apuntaba que era contemporáneo del Hombre de Java (Pithecanthropus erectus) y en Europa del Hombre de Heidelberg (Homo heidelbergensis)<sup>19</sup>, añadiendo:

"...-si los restos no nos engañan-, fue la primera criatura sobre la tierra que utilizó el fuego".20

En cuanto a los comienzos del arte en China, muchos historiadores están de acuerdo en situarlos en el período Neolítico, con la aparición de la cerámica coloreada, pintada en rojo y negro con trazos elegantes y signos de rotunda sencillez y armonía rítmica. Fue descubierta por el arqueólogo sueco citado anteriormente J.G. Anderson, que halló los huesos de Sinanthropus Pekinensis en 1921, Chou-kou-tien, a 50 km. al suroeste de Beijing. esa misma fecha encontraría por primera vez unas neolíticas de estas características. cerámicas denominación de lugar el conjunto a la dando donde tuvo lugar el lugar Cultura Yang-shao; hallazgo.

descubrimientos posteriores de esa cultura Yangshao, son los de las ruinas de Pan-po-Xian<sup>21</sup>, localizados de tsun. cerca que descubrirían en 1953. Por otra parte, se excavaron en las ruinas de Miao-ti-kou en el distrito de Shan (Honan), en medio de la construcción de presa San-men-hsia que se iniciara en Según la radioactividad carbónica, las ruinas Panpo-tsun pertenecen a los años 4770-4290 a.n.e. que correspondían а parece ser un conjunto pueblos neolíticos que contaban con seis hornos fabricación de cerámica. para la La pintura efectuada. en un cuenco representaba máscaras humanas y las imágenes de peces en otro pueden constituirse en el punto de partida de la historia de la pintura china.

En consecuencia con esto y hasta hace bien poco tiempo se creía que de la cultura Yang-shao había la primera cultura pan-china. Pero descubrimientos chinos de los últimos años, sobre la Revolución Cultural, todo después de evidenciando una serie de vestigios neolíticos en la cuenca del Río Huai y en el curso inferior del Río Yangtze (Azul), que no tenían que ver con la cultura Yang-shao que se suponía había nacido en el curso medio del Río Amarillo. Se descubrirían en 1951 los indicios de la cultura Ching-lien-kang, que hicieron salir a la luz los restos neolíticos la del mismo tipo primitivo en zona que abarca la provincia de desde la parte septentrional đе Chekiang hasta la parte meridional de la provincia de Shantung. Yasunari Kitaura afirmaba que <<estos vestigios, no pertenecientes a la cultura Yangshao, yacen, no obstante, igualmente en el estrato inferior al perteneciente inmediatamente cultura Lungshan, más evolucionada, indicando que

aquella cultura representada por ellos constituye directa de ésta. E1más la antecesora representativo de todos ellos es el He-mu-tu, Chekiang, distrito Yü-yao, cuvo estrato antiquo, el cuarto, es del año 5.050 a.C.>>.23 Aquí se encontraron cerámicas pintadas, consideradas de inferior calidad a las Yang-shao y, junto a ellas, cerámicas gruesas de tipo primitivo en las que se grabado dibujos, con trazos rápidos habían sueltos algunos animales y vegetales. Los hombres cultura Ching-lien-kang, como se llamado recientemente, vivían en casas de madera árboles, cultivando construidas sobre arroz criando animales como cerdos, perros y búfalos de aqua. En cambio, los hombres de la cultura Yangshao habitaban en semisótanos y cultivaban mijo.

la provincia de Shantung y el norte de fueron hallando, a partir de Kiang-su se neolíticos otros vestigios paralelos evidenciaba la existencia de un grupo cultural de características similares, llegándose a denominar esta cultura Ta-wen-kou; es decir, con el nombre del lugar donde apareció primero. Posteriormente se confirmó que esta cultura, aunque se apoyaba en el mijo en lugar del arroz, compartía con la Chinglien-kang los mismos rasgos fundamentales. Tanto en en Chin-lieng-kang se han Ta-wen-kou como encontrado signos de ideogramas primitivos grabados en loza de tipo ting con trípode y tou o vasija de barro con pie alto.

Todas estas formas de vida, en resumen, ya sea la última fase evolutiva neolítica o cultura *Lung-shan*, <sup>24</sup> como la Ching-lien-kang, Ta-wen-kou o Yang-shao, estaban preparando las bases lo que sería el desarrollo definitivo del arte de la pintura en el país de China.

# 3.1.4. LAS DINASTIAS.

La historia de China se ha escrito poniendo como referencia las dinastías que se han ido sucediendo a lo largo de su cultura y hasta la proclamación de la República de 1912. Han sido las siguientes:<sup>25</sup>

| LAS DINASTIAS CHINAS:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| DENOMINACION: PE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ERIODO QUE ABARCAN;                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 00-1600 a.n.e. aprox.<br>00-1100 a.n.e. aprox.<br>00-770 a.n.e. aprox.                                                                                                    |
| Dinastía <i>Zhou</i> del Este:<br>(Período de primavera<br>( y Otoño<br>(                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 770-476 a.n.e.                                                                                                                                                            |
| Período de los Reinos<br>(Combatientes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 475-221 a.n.e.                                                                                                                                                            |
| Dinastía Qin <sup>29</sup> Dinastía Han del Oeste 20 Dinastía Han del Este Tres Reinos (Wei, Shu y Wu) Dinastía Jin del Oeste Dinastía Jin del Este Dinastías del Sur y del Norte Dinastía Fang Las Cinco Dinastías Dinastía Song <sup>30</sup> (Song del Norte y Song del Sur) Liao Jin Dinastía Yuan Dinastía Qing <sup>31</sup> República de China República Popular de China | 221-207 a.n.e.  26 a.n.e 24 n.e.  25-220 220-265 265-316 317-420 420-589 581-618 618-907 907-960  28  960-1279 916-1125 1115-1234 1271-1368 1368-1644 1644-1911 1912-1949 |

#### 3.2. FILOSOFIA Y RELIGION.

En China, religión y filosofía están estrechamente unidas; la una implica y remite a la otra. La idea del Centro (Zhong-Guo) se introdujo en la filosofía, pero también en la ética, ya que el propósito central en el pensamiento de Confucio era la búsqueda de la armonía entre fuerzas opuestas; es decir, de equilibrio, paz espiritual y orden. Y la herencia mitológica, así como las grandes creencias que imperaron en China a lo largo de su cultura originaron un impacto de sentimientos e ideas en el terreno religioso, llegando a conformar lo que sería su filosofía más profunda; entre sistemas discurrieron los legistas, los dialécticos, confucionistas, taoístas, buddhistas, neoconfucianistas racionalistas, idealistas) (primeros neos, movimiento de reacción posterior a este último.

Dentro de este mosaico hay que destacar a tres religiones (san kiao) como las principales, que los chinos denominaron del modo siguiente: Ju, Che, Tao. La palabra kiao, signo chino que etimológicamente en la antigüedad se componía de tres elementos: pegar, niño e imitar (pegar al niño para que imite a sus padres), significa actualmente enseñar, y empleado como sustantivo: escuela, culto, doctrina.

Así es como Juan Bautista Bergua constataba que:

las doctrinas Evangelios empezaron a intentar abrirse paso en el Imperio Chino, había en este vasto país tres religiones oficiales o, tres manifestaciones quiere, diferentes, puesto que las completaban, de la religión admitida; a saber: el Confucionismo, el taoísmo y budismo. Las dos primeras, originarias del país; última, la importada, bien que ya perfectamente aclimatada y admitida desde el siglo I de nuestra era." $^{32}$ 

Cada una de ellas por separado no llegaba a satisfacer esa inquietud espiritual tan arraigada entre los chinos; esa mezcla de amor, búsqueda del más allá, esperanza, interés, temor y duda de que la muerte no acabe con las sensaciones, y de poder obtener el favor de los seres a los que veneran.

#### 3.2.1. ORIGENES.

Es difícil de determinar el origen de la religión o quiénes fueron los primeros hombres que en aquel país dieron forma a las primitivas creencias religiosas.

# Juan B. Bergua escribía que:

"... como en todas partes, debió de ser el miedo, (*Primus in orbe deos fecit timor*. Stacio: Tebaida III, 661). Lo primero seguramente que obligó al hombre a hincar la rodilla y pensar con espanto en potencias superiores, fue la violencia de los elementos naturales desencadenados". 33

No obstante, los siete soberanos creadores de cultura de los que Confucio dijo: <<Siete hombres hay que han creado>>34, son los siguientes:

- El primero de ellos apareció cuando aún la mitología china estaba en plena formación, es el Fu Hi. La leyenda le considera como el primer soberano chino, que pudo reinar por los años 2852-2738 a.n.e. Se dice que inventó el famoso "pa kua" u

octógono que ha tenido un destacado papel en la adivinación y en la filosofía de la Naturaleza. También se dice que fue el que ofreció el primer sacrificio en la cumbre de la montaña sagrada chan, de la provincia de Chan-tung. Su nieto fue el célebre emperador Yao (2277-2258 a.n.e.) de quien dijo Confucio: <<Grande es, en verdad, la manera como Yao fue soberano. Sublime: sólo el cielo es quardó proporción con él. grande; sólo Yao pueblo no pudo hallar nombre Infinito: e1designarle. La perfección de sus obras era sublime. Sus prescripciones para la vida eran radiantes>>.35

- A Yao le sucedió Schun (2258-2226) y de él dijo Confucio: << Sublime fue la manera como Schun y círculo de la Tierra dominaron el proponérselo>>36, así como: <<Quien sin hacer nada mantuvo el mundo en el orden fue Schun. realmente, ¿qué hizo?. Vigilarse, respetarse a sí mismo y dirigir con seriedad la cara hacia el Sur. Nada más>>.37 Hay que destacar que la "cara hacia el sur" es la manera como el soberano se sentaba en el trono. En cuanto a ese "no hacer nada" (Wu Ve), significativo dentro de muy la muy dada al quietismo, como se puede taoista, comprobar en la frase de Lao Tse:

"Retirarse, acabada su obra, es procedimiento del Cielo".38

- A Schun le sucedió el gran emperador Yu (2226-2198 a.n.e.), que estableció la primera dinastía conocida con el nombre de Hia. <<En Yu no me es posible descubrir ninguna falta. Era sobrio en la comida y en la bebida. Era piadoso ante Dios. Para sí solamente llevaba una ropa modesta, mas

para el servicio divino presentábase con púrpura y corona. Habitaba en una pobre choza, pero utilizaba todos los medios para regularizar las aguas. En Yu no puede descubrirse falta alguna>>39, decía de él Confucio.

Parece deducirse, por tanto, que lo que Confucio estimaba en esos soberanos modelos no era lo que hicieron, sino su <<no obrar>>. Es decir, el sublimar o nihilizar de tal modo su esencia propia, que el Tao, ley del Universo, pudiera actuar por medio de ellos de una manera casi automática. El modo de actuar de este soberano consistió, por tanto, en atraer a fuerza de cultura (en forma de inteligencia, talento, seducción) a los mejores (ministros), y dejarles actuar.

En esta forma de gobernar tan reservada, en la que se actuaba sin hablar, semejante al cielo, que sin hablar se pretendía mover el tiempo dentro de estaciones, estaba el órbita de las en pensamiento intrínseco de Confucio. Así, su ideal de cultura y, en consecuencia, el de la población una república china de su tiempo era religioso-moral, en cuanto a gobierno se refiere.

Posteriormente se estableció la primera dinastía con algunas figuras importantes, pero que poco a poco fue decayendo hasta terminar en la figura del tirano Kia.

- Con T-and (1766-1754 a.n.e.), que destronó al último soberano de los Hia, el cual, debido a sus costumbres licenciosas, no era bien visto por el pueblo, aparece una figura nueva en el ideal confuciano, el renovador de la cultura, el rebelde santo, el fundador de la dinastía Chang, llamada

también Yin, a causa del nombre de la capital donde residió.

Cuando esta dinastía cayó en la descomposición, surgió la dinastía *Tschu*, que fue la que reinó durante más tiempo. Dentro de ella hubo algunos soberanos a los que Confucio consideró como creadores de cultura: el rey Vu y el príncipe Tschu.

- El quinto soberano fue el rey Ven<sup>40</sup> (12311134 a.n.e.). De éste: <que alcanzó la suprema
  virtud>> 41 se dice en el "Libro de las Canciones":
  <<iCuán profundo era el rey Ven!. ¡Con qué
  claridad, con qué seria firmeza atendía a todo!.
  Como soberano moraba en la bondad; como servidor,
  en el ciudado; como hijo, en el respeto; como
  padre, en la ternura; frente a su pueblo moraba en
  la fidelidad y en la fe>>.42
- El rey Vu (1208-1115 a.n.e.). De él se dijo que <<fue un rey clemente y justo. Tenía un corazón muy grande, y gracias a él se ganó el cariño del pueblo. Era fiel, y por eso el pueblo se confió en él. Era solícito, y por ello tuvo éxito. Era justo, y con ello todos estuvieron contentos>>.43
- El príncipe Tschu (muerto en 1105). De todos los santos de la antigüedad tal vez era Tan, de Tschu, hijo menor del rey Ven, quien más afinidades tenía con Confucio. Y la razón de ello tal vez sea que este príncipe fue un santo que no se sentó en el trono, preparando con ello la nueva época que el propio Kung Tse inició: la época de la realeza no coronada. Una queja del Maestro lo demuestra: <<Voy hacia abajo. Hace mucho tiempo que no he visto en mis sueños al príncipe Tschu>>.44

A modo de resumen general de este apartado, es necesario destacar especialmente a tres de las figuras más importantes en los orígenes de la filosofía y la religión en la antigüedad de China: Confucio, Mencio y Lao Tse. A continuación se hará más detenido de cada uno de estudio pensamientos а que dieron lugar estos Maestros, para concluir con la emblemática figura de Buddha y su trascendental doctrina: el Buddhismo.

## 3.2.2. EL CONFUCIONISMO.

El Confucionismo  $^{45}$  es designado por los chinos como Ju kiao, porque Ju significa letrado, cultivado; y por consiguiente, Ju kiao es el culto de los letrados. De ahí que más que religión sea conceptuada como filosofía, aunque también guarda relación con la política.

Así es como esta vía filosófica-religiosa y política confucionista ha sido como la primera religión de China. Sus raíces estaban en el animismo, un animismo que inculcaba el culto de las fuerzas de la Naturaleza y de los espíritus que mandaban en los fenómenos naturales. Juan B. Bergua escribía que:

Confucionismo, filosofía que religión propiamente dicha, hubiese bastado para aquellos que, seguros de la fuerza de sus creencias, la vida protegidos por cruzaban serena calma estoica. Los perseguidos, dudas ultraterrenas cambio, por hallaban un bálsamo consolador en las doctrinas metafísicas del budismo. aún más perseguidos por los temores de lo desconocido, por las tinieblas del más allá y por la duda de lo que pudiera existir tras la muerte, éstos

encontraban en los dogmas taoístas con qué dar paz a su espíritu atormentado".46

El fundador de esta gran vía fue Confucio (551-479 a.n.e.), hombre culto y amante de la enseñanza y lleno de inquietudes sociales, que apoyó una educación no clasista:

"Fue el primero en plantear que se impartía la educación entre todos sin fijarse en las clases a que pertenecían, idea que se entendía como intento de eliminar los prestigios que la aristocracia tenía para monopolizar la educación y que contribuyó a ampliar la base social de la misma...".47

Sus notables aportaciones en esta y otras áreas le valieron el que fuera llamado "maestro de todas las generaciones" y el "sabio" de la sociedad feudal. Una frase que Bergua recoge y que emana de los compatriotas de Confucio era la de <<el maestro más grande del género humano que los siglos han producido>>. 48 Su filosofía ha influido en las civilizaciones de Japón, Corea y Vietnam.

mismo el principio de "ser Ejercía en sí insaciable en el estudio" y para los demás el de incansablemente". Esto hizo "enseñar que se docentes plenamente a las labores dedicara preparara un gran número de estudiosos y pedagogos. Shi Jun aseguraba que:

"Confucio tenía un espíritu muy concienzudo y serio en el aprendizaje de conocimientos y sostenía un punto de vista bastante parecido al de Sócrates, subrayando en cierta ocasión: «El saber

es saber, el no saber es no saber; el saber todo es conseguir un saber verdadero»".49

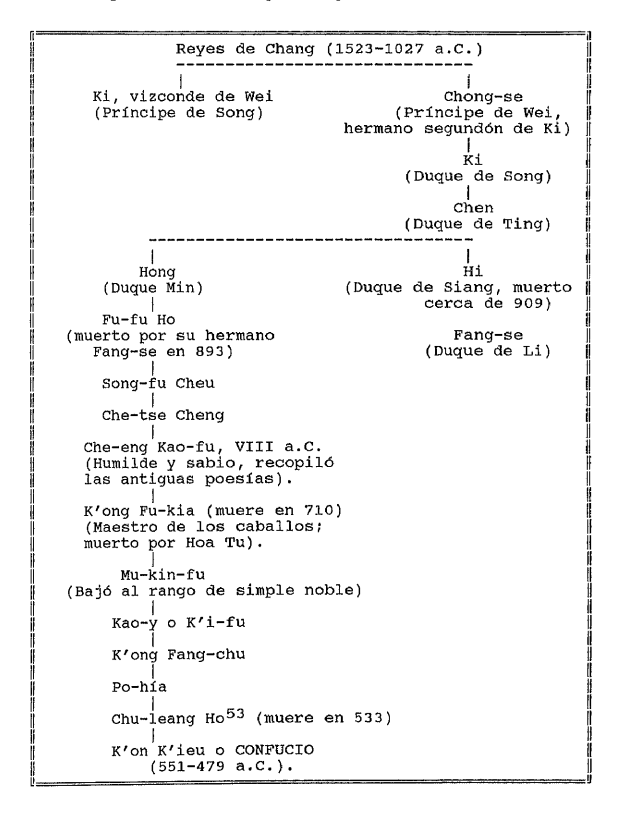
esto hay que sumar otra importante pensamiento de característica el Confucio, en consistente en retomar y desarrollar, afirmando que que interrumpir la tradición dirigirse al futuro. Había que analizar los puntos fuertes y las deficiencias de los sistemas pasado para decidir reformarlos correctamente.

Berqua, escribiendo acerca de los jesuitas que llegaron a China tres siglos atrás, indicaba que <<una vez versados en la lengua y ya conocedores de grandes méritos de los dos obra У admirados de su sorprendente y profunda sabiduría, de sus enseñanzas tan morales y perfectas él, darse cuenta de que, gracias а recogido en sus libros los documentos más antiguos de la historia del Mundo, la civilización china podía considerarse como la primera no solamente en origen, sino en perfección; en fin, ante la alta razón y sentido eminentemente moral que presidía la obra del gran Maestro, propusieron al Papa de Roma incluyese de la entre los Santos le Iglesia>>.50

Aunque según él no fueron escuchados, el gesto fue admirable: <<Ir a enseñar y encontrarse que tenían que aprender; a llevar cultura y enfrentarse con otra que moralmente no podían sobrepujar; portadores de civilización y tener que detenerse ante otra más avanzada, y reconocer todo esto e inclinarse ante ello, fue justo y fue hermoso>>.51

#### 3.2.2.1. GENEALOGIA DE CONFUCIO.

Con el siguiente cuadro se van a poner de manifiesto los diferentes nombres que forman parte del árbol genealógico<sup>52</sup> de Confucio:



# 3.2.2.2. CRONOLOGIA DE CONFUCIO.

El detalle que viene a continuación muestra cronológicamente los aspectos más importantes en la vida de Confucio:

| 551 a.C.        | Nacimiento de Confucio. (Año 21 del Emperador  |
|-----------------|------------------------------------------------|
|                 | Lin-wang de la dinastía Tcheou).               |
| 549 a.C.        | Muere el padre de Confucio. (Año 23 de Tcheou  |
|                 | Ling-wang).                                    |
| 533 a.C.        | Confucio se casa con una joven de la familia   |
| , 333 a.c.      | Pien-kuan. (Año 12 del Emperador Tcheou        |
| 3E<br>11        | Chen-wang).                                    |
| 532 a.C.        |                                                |
| # 532 d.C.      | Nace el hijo Pe-yu y Confucio obtiene el       |
| ]               | título de gentilhombre del ducado de Tche.     |
|                 | (Año 13 de Tcheou Chen-wang).                  |
| ∮ 531 a.C.      | Se le nombra superintendente de la             |
|                 | agricultura. (Año 14 de Tcheou Cheng-wang).    |
| 530 a.C.        | Inicia la enseñanza. (Año 15 de Tcheou         |
| łį              | Chen-wang).                                    |
| ∦ 528 a.C.      | Muere la madre de Confucio. (Año 17 de Tcheou  |
| #               | Chen-wang).                                    |
| ∥ 518 a.C.      | Va a la capital imperial y se encuentra con    |
|                 | Lao Tse. (Año segundo del Emperador Ching-     |
| Ï               | wang).                                         |
| 516 a.C.        | Por los conflictos en Lu va a Tche. (Año 4º de |
| Ï               | Tcheou Ching-wang).                            |
| 510 a.C.        | Vuelve a Lu. (Año de Tcheou Ching-wang).       |
| 505 a.C.        | Confucio es nombrado gobernador de la capital  |
|                 | del imperio de Lu. (Año 15 de Tcheou Ching-    |
| !!<br> }        | wang).                                         |
| 503 a.C.        | Senador de Lu. (Año 17 de Tcheou Ching-wang).  |
| 501 a.C.        | Juez supremo de Lu. (Año 19 de Tcheou Ching-   |
| li gor a.c.     | wang).                                         |
| ‼<br>∥ 500 a.C. | Gran consejero de Lu. Va al encuentro del rey  |
| 300 a.C.        | Lu con el rey de Tche. (Año 20 de Tcheou       |
| <u>  </u><br>   | Ching-wang).                                   |
| 400 = 0         | Renuncia a su cargo y se va de Lu. Viaje por   |
| 499 a.C.        | varios estados. (Año 22 de Tcheou Ching-wang). |
|                 | Muere la mujer de Confucio. (Año 34 de Tcheou  |
| 490 a.C.        |                                                |
|                 | Ching-wang).                                   |
| 488 a.C.        | Vuelve a Lu. (Año 36 de Tcheou Ching-wang).    |
| 487 a.C.        | Muere su hijo. (Año 37 de Tcheou Ching-wang).  |
| 479 a.C.        | Muerte de Confucio. (Año 41 de Tcheou          |
|                 | Ching-wang).                                   |
| <u> </u>        |                                                |

#### 3.2.2.3. VIDA DE CONFUCIO.

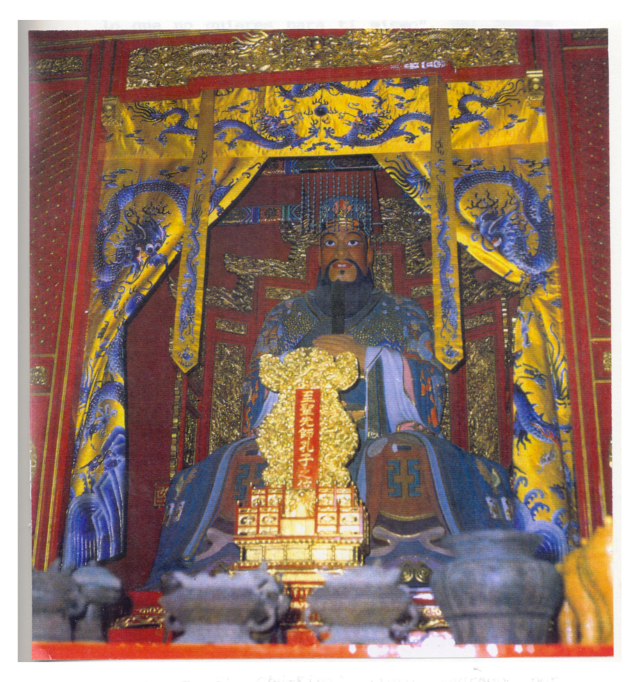
Kung Fu-tse, cuyo nombre latinizado es el de Confucio, suele aparecer algunas en ocasiones como Kong-k-iu o Kong-k-ieu y más a menudo como Kung Tse, Kungtse y Kung Fu-tzu (el gran maestro Kung). Nació en la fecha indicada, en la ciudad de Tsu, provincia de Tsch-ang Ping, o de Chang-Tong (actualmente Shandong), estado feudatorio de Lu, uno de los Reinos Combatientes. Su padre fue un antiquo guerrero. De su niñez se sabe muy poco y sobre su juventud, Shi Jun, escribía que:

"Cuando era joven trabajaba de guardia de depósitos y cuidaba los ganados; también prestaba servicios a los ricos cuando se celebraban en las casas de éstos bodas o funerales, razón por la cual tenía oportunidades de acercarse al pueblo y conocer las amarguras de éste y, al mismo tiempo, de dominar los protocolos de la capa superior de la sociedad, aprendiendo así poco a poco los conocimientos culturales antiguos y llegando a ser uno de los pocos sabios más grandes de esa época". 54

A los 19 años contrajo matrimonio, y se dice que tuvo dos hijas y un hijo, muriendo este último en el año 482, fecha en que también perdió a Yan-Hui, su discípulo predilecto.

Su posición social era humilde y tuvo que realizar varios trabajos subalternos para poder vivir, aunque destacó su escrupuloso celo en el cumplimiento de sus obligaciones. Esto, unido a su inteligencia y buen hacer en el desempeño de

su trabajo, fue lo que debió atraer hacia él la atención pública.



3. Templo de Confucio en Qufu, provincia de Shandong. La imagen de este gran sabio chino muestra doce pendientes de jade sobre la cabeza, y un traje de etiqueta con doce motivos diferentes. Sentado, con la mirada penetrante al frente, aire sereno, semblante expresivo y sosteniendo una tablilla de jade en la mano, parece estar impartiendo enseñanzas a sus discípulos.

Los historiadores coinciden en señalar que núcleo del pensamiento confuciano el para benevolencia, centraba la que él en significaba amar; y los principios que la movían debían ser de "no apliques a los demás lo que no quieres para tí mismo". Shi Jun ha dejado escrito que <<a diferencia de Sakamuni, Jesucristo y Mahoma, fundadores de las tres grandes religiones, Confucio no era líder religioso>>. 55 Respetaba al Cielo pero no creía en la reencarnación ni en los diablos.

La idea progresista de Confucio ejerció una profunda influencia en China, llegando a ser reconocida su ideología como filosofía oficial; filosofía que no era tan del agrado de los gobernantes feudales por la dificultad que suponía el intento de reemplazarla con alguna religión para gobernar al pueblo.

#### 3.2.2.4. OBRA DE CONFUCIO.

De los nueve libros clásicos chinos a los cuales el nombre de Confucio va estrechamente de ellos son los llamados unido, cinco <<King>>; los restantes son los <<See-chu>> o <<Los Cuatro Libros>>. A los cinco primeros se les suele denominar de <<clásicos>> y a veces añadir el suele Hio-king <<Libro la piedad filial>>. Son los Canónico de siquientes:

- Chu-King, libro sagrado por excelencia libro canónico la 0 de el notable đe historia. Es más los nueve.
- El *Chi-King*, o libro canónico de los versos.

- El Yi-King o libro canónico de las mutaciones (o cambios).
- El Li-Ki-King o libro canónico de los ricos; y
- el *Tch-uent s-ieu-king* o Libro canónico de la Primavera y del Otoño.

Los See-chu, llamados simplemente Los Libros, son las conversaciones de Confucio con sus discípulos u otros personajes contemporáneos y sus máximas y opiniones sobre cuestiones morales y políticas, de las cuales el Chu-king viene a ser como la fuente. Son los siguientes:

- El Ta-hio o gran estudio, discurso sobre la virtud. Está formado por un texto muy corto de Confucio y por los comentarios de uno de sus discípulos.
- El Tchung-yung o la Invariabilidad en el medio (el invariable medio), que recomienda la calma y la moderación. <<La Doctrina del del exposición sabio Medio>> es la por el hombre superior, recogida por otro de sus discípulos. De este libro y el anterior opina J.Wyn que se dan las formulaciones más hermosas y lúcidas en el espíritu de Confucio.
- El Lun-yu o Conversaciones filosóficas, reunión de máximas de Confucio, es el más apreciado. Estas <<Analectas>> o <<Conversaciones filosóficas>> son las conversaciones de Confucio con sus discípulos,

recogidas por éstos o por los discípulos de éstos. J. Wyn dice que son los pensamientos </in statu nascendi>>, como los de algunos presocráticos. 56

- El Mengtse o Mengtseu (Mencio), que es la obra en que el más célebre de los comentadores de Confucio, decir, su es discípulo Mencio, muestra y desarrolla las doctrinas del Maestro. Es e1 <<Libro por excelencia>>, aquel en el cual Kuna Fu-tse reunió, hacia mediados del siglo VI a.n.e., los documentos más antiquos de la historia del decir, documentos que datan nada Mundo: es menos que de dos mil seiscientos años antes de nuestra era. 57

primero de los libros que mencionado, el Chu-king, hay que destacar el sentido eminentemente moral que rigen sus principios У la elevada razón que predomina. Y ello hace pensar en <<el admirable de cultura ética a que habían llegado que escribieron los hombres textos Confucio reunió y extractó muchos siglos antes no ya de que Grecia y Roma, sino India, Egipto, Caldea, Persia y Babilonia pensaron llegar al grado de civilización que alcanzaron>>.58

obra destaca la En esta moral У práctica. Es como un <<li>como de ejemplos normas a sequir para poder ser virtuoso y por ello feliz (como decía asimismo Sókrates)>>.59 Pero además, a lo largo de todo el libro, está presente una idea de divinidad, lo cual da como resultado excelente unión una la práctico. Ambos aspectos metafísico У completan y discurren por los diversos tratados generando una especial filosofía. Mediante este pensamiento:

"los príncipes (de origen divino) como misión especial felices a sus súbditos. El ejercicio, pues, de la soberanía no es ni debe ser sino el cumplimiento perfecto celestial, que prescribe al mandato principe sacrificarse en provecho de su pueblo. El príncipe lo será mientras sea el más digno; si deja de serlo, su alta misión le será retirada. Es decir, acertada idea. como se gobierno aristocrático-democrático, preconizada el <<Libro por en excelencia>>, y esta idea, perfecta en sí, está sostenida y apoyada en él por una filosofía y una moral de todo punto eminentes".60

Estos contenidos y otros parecidos fueron expuestos en el *Chu-king* y en los otros cuatro libros clásicos de Kung Tse y sus discípulos. Todos ellos han supuesto durante muchos años la base del derecho público chino y han contribuido a la preparación de sus letrados.

Bautista Bergua, refiriéndose al Juan trascendencia éstos su en contenido de У posteriores filósofos y moralistas, así como en sociedad en general У los letrados de indicaba <<mucho que: antes que entonces, Asiria, Caldea, Persia India. Egipto, У У cuando aún Atenas Roma Babilonia, У no pensaban en existir, había ya en aquel lejano país de Oriente una civilización que, desde el considerarse de vista moral, puede punto perfecta. Es decir, que cuando tan sólo pueblos pastores ocupaban regiones cazadores 0 siglos después serían focos de brillante

ya civilización, China poseía una filosófico-moral, que aún hoy podría ser tenida como modelo. Segundo, que si se puede juzgar el valor de un hombre por la importancia de por la influencia que de ésta У ejercido sobre los demás, se comprenderá que no exageran los compatriotas de Confucio asegurando que su gran moralista es el maestro más grande del género humano que los siglos han producido>>.61

Los cinco libros clásicos de Confucio, en el denominado Chu-king, es el los doctrinas tradicionales de contiene las él supo llevar sabios antiquos, que los últimos libros posteridad. En sus discípulos plasman aquellas palabras У sentencias que recogieron de éste, sobre todo en el Lun Yu o Conversaciones filosóficas, que es donde, según Bergua, hay que encontrarle, pues donde mejor se puede comprender alma <<le>vendo las hermosura de su ės nobilísimas ideas en ellas sentadas, su virtud serena, su inteligencia profunda y moderada, el en fin, de civilización que llegar a filosóficas alturas У morales tales representa>>.62

Confucio У Sócrates dan Entre ideológicas extraordinarias. Al coincidencias le ha denominado <<el maestro más primero se género humano>>, y el grande del segundo ha estado considerado como un <<gran maestro Grecia>>. La filosofía de Confucio, lejos de perderse en especulaciones vanas, fue, por el contrario, eminentemente práctica, tanto iba desde la manera de gobernar y cuanto tenía la vida social, a cuanto relación con

relacionaba con la reforma y perfección parte, hombre en particular. Por otra Sócrates destacó el matiz práctico utilitario de su moral. Y es también similar la idea que ambos tenían de la democracia, puesto que en arte de gobernar tenía como fin ambos el la felicidad del pueblo, estando convencidos de que sólo debían de gobernar los más instruídos y perfectos. Y en definitiva, de ambos maestros se desprendía que la moralidad debía ser como atributo de la inteligencia susceptible, como la sabiduría de adquirirse mediante práctica y el ejemplo.

## 3.2.2.5. FILOSOFIA DE CONFUCIO.

Confucio creó un sistema moral y filosófico de alto grado, pero no era un filósofo en el sentido teórico, moderno u occidental, sino en sentido práctico y creador, ya que regulaba sus acciones de acuerdo con la razón en vez de con ejerciendo la pasiones, suficiente sabiduría y resignación como para colocarse siempre sobre las vicisitudes de la vida y la vulgaridad, siendo creador por el hecho de aplicarse creativamente a todo lo moral y estudio del hombre, con el fin de mejorar sociedad.

Se ha dicho que Confucio fue el filósofo perfecto, al igual que lo fuera Sócrates; y se ha relacionado su filosofía con la de de las mejores, más prácticas como una útiles, puesto que no tuvo la ambición de ser de los seres N de Nos ciencia general principios y de las causas, sino simplemente del hombre; y por extensión de 1a

humana, para que ésta ocupase el sitio que le correspondía en el universo. Y es por todo esto por lo que Confucio fue triple como el otro gran pensador griego fue filósofo, moralista y maestro, pero teniendo en cuenta que existía alguna diferencia con éste, pues mientras él, mirando hacia atrás, fue un reformador <<retrospectivo>> que trató de hacer retroceder a la sociedad de su tiempo hasta los ideales transmitidos por la antiquedad, Sócrates, aconsejando no aceptar nada de lo transmitido que tuviera que ver con las tradiciones ni las costumbres, ideas, conocimientos, 0 reformador <<revolucionario>>, que rompía con todo lo adquirido У miraba siempre hacia adelante. Juan В. Bergua, argumentando la importancia de esta mirada al pasado en Confucio, decía:

> "Y si es cierto, como parece y quieren las corrientes de la etnografía, que modernas especie humana procede de tres grandes ramas raciales: la amarilla, la blanca las negra, de cuales es probable que la primera sea la antigua, gracias a Confucio podemos llevar la mirada hacia el despertar de la civilización humana, es decir, hasta los tiempos prehistóricos de China, y ver estos tiempos desarrollarse paulatinamente, hasta llegar a la época propiamente histórica, a los primeros grupos de hombres en lucha, durante cientos de siglos, con el medio que les el nacimiento rodeaba; У y de la sociología antropología través del primitivo matriarcado de los pueblos, cazadores y pescadores; luego los pueblos patriarcado, con del finalmente, agricultores; pastores las primitivas formas de <<autoridad>> y de <<gobierno>> , al ir adquiriendo consistencia social la <<familia>>, las <<fratrias>> y las <<tribus>>, y, por las luchas de éstas, último, con

aparecer un día, al fin, el primer <<jefe>> en la persona del vencedor".63

Para Confucio todo esto era debido a las grandes leyes cósmicas, no a crisis sociales; a una voluntad superior que él ubicaba mundo del espíritu 0 cielo, en el cual permanecían como en un almacén, similar al que más tarde emanaría de Platón con su teoría de las "Ideas". Y a ese almacén es donde Confucio mirada para encontrarse tornaba su con los remotos enseñanzas de creadores de la cultura de su país: Yao, Schun y Yu.

Confucio transmitía la antigua cultura, que halló en los Anales de las tres dinastías, en las Odas, Rituales y en la Crónica de Lu, de la que extractó los materiales de su tratado Chun Chiu (Primavera y Otoño). Solía decir: <<Yo nada he hecho si no es amar las antiguas doctrinas y transmitirlas a la posteridad>>.64

Sirvan las siguientes máximas de este filósofo para evidenciar intrínsecamente su pensamiento:

- "De nada sirve hablar de las cosas acaecidas, hacer amonestaciones graves sobre las ya en curso avanzado ni censurar lo ya pasado.
- Cómo podría juzgarse la conducta de un hombre que ejerce la autoridad con corazón estrecho, que sale del paso de una ceremonia sin respeto, o que a la muerte de su padre y de su madre no sienta dolor?.
- Faltar a la práctica de la virtud, no estudiar concienzudamente, no cumplir mis deberes y no poder

corregir mis defectos: he aquí lo que temo.

- Tras haber oido muchas cosas, examino y aprovecho aquello de bueno que se me ha enseñado; tras haber visto mucho, grabo en mi memoria lo que me ha parecido digno de ser recordado; así me acerco a la sabiduría.
- Si un Estado se halla gobernado por los principios de la razón, la pobreza y la miseria son casos de vergüenza; si un Estado no se halla gobernado por los principios de la razón, los casos de vergüenza son entonces la riqueza y los honores.
- Si no desempeñais funciones en un gobierno, no deis su opinión sobre su administración.
- El sabio lo espera todo de sí mismo; el hombre vulgar espera todo de los demás.
- Los hermosos discursos hacen que se tome el vicio por la virtud, una ligera impaciencia mina un gran proyecto.
- Cuando el odio o el favor de la multitud cae sobre un hombre examinemos su conducta.
- No corregirse tras una falta involuntaria es cometer una falta verdadera.
- El sabio admite en su escuela a todos los hombres sin distinción.
- El lenguaje debe expresar claramente el pensamiento.
- El sabio tiene en cuenta muy especialmente nueve cosas: Se aplica en ver bien, a bien oir, a tener un aire amable, a mostrarse exteriormente irreprochable, a ser sincero en sus palabras, a ser dirigente en sus acciones, a interrogar sin duda, a pensar en las funestas consecuencias de la cólera si está descontento; frente a un bien a obtener, a considerar si es justo.

- No te inquietes por no ocupar empleos públicos; pero inquiétale por admitir los talentos necesarios para ocupar estos empleos. No te aflijas por no ser conocido; pero busca llegar a ser digno de serlo.
- Definición de filósofo según <<Es filósofo, Kungtsé. según maestro chino, el hombre superior que cuando se sienta a la mesa, no busca saciar su apetito; cuando está en su no busca los goces de ociosidad y de la molicie; que está atento siempre a sus deberes y vigilante de sus palabras, y, en fin, que le gusta frecuentar a los que tienen principios rectos a fin de regular a ellos su conducta>>.
- Definición de la ciencia: <<Saber que se sabe lo que se sabe y que no se sabe lo que no se sabe>>".65

### 3.2.2.6. EVOLUCION DEL CONFUCIONISMO.

Sobre la evolución del Confucionismo se ha dicho que tuvo repercusiones incluso en el orden político, desarrollándose durante dos milenios en China, hasta que en el año 1912 se puso término a su poder político. 66

Este hecho es muy significativo para situar la trascendencia que tuvo entre los pobladores de China a lo largo de dos mil años, cuyo término puede aplicarse a finales de la dinastía Qing y el comienzo de un nuevo orden político y social.

Pero dentro de este largo período hubo distintas etapas de penetración de esta vía confuciana, las cuales se pueden resumir así:

- Una primera etapa que se sitúa en los primeros siglos siguientes a Confucio, cual Mencio (aprox. 372-289 a.n.e.) y Confucio difundieron У perfilaron los contenidos teóricos de su escuela, elevándola la categoría de doctrina. Este movimiento intelectual estaba sustentado por literatos, aunque pretendía tomar parte activa Estado. Son los años en que el emperador Tsin Chi-huang-ti (221-21),en sus intentos de aplastarlo, quema los libros confucianos con objeto de poner fin a esa doctrina. Pero a la muerte de éste el nuevo estado burocrático se alía a ese pensamiento en la dinastía Han (206 a.n.e. - 220 de n.e.). A partir de estos años se desarrollan más sus perfiles, Confucionismo se aplica en la formación funcionarios y la escolaridad se organiza en un sistema de educación estatal en la que el orden y la santificación del Estado están presentes.
- Una segunda etapa neoconfucianista que va del siglo VI al XVI, cuyo mayor flujo se puede ubicar en el período de la dinastía Sung (960-1276), en el cual se desarrolla doctrina todos en los campos del saber. especialmente en el de la metafísica filosofía natural. Esta segunda etapa, a su susceptible dividirse vez. es de apartados como:
  - Los primeros neocunfucianistas. Algunos de los primeros pensadores a destacar de esta fase son: el filósofo Chao Yong (1011-1077), que hizo la distinción psicológica más afinada entre el yo subjetivo y el yo objetivo; y Tchang Tsai (1020-1076), que crea un sistema

rigurosamente monista, en el que la esencia primordial es la Gran Armonía, el donde el universo está regido por la condensación У la expansión de este contenido.

- Los racionalistas. de esta corriente cabe destacar al pensador Tcheng Yi (1033-1107), hermano de Tcheng Hao y considerado como el primer filósofo esta línea racionalista, cuyo máximo representante sería Tchou Hi (1130-1200), eminente filósofo y funcionario. Sus obras representan la suma de las especulaciones anteriores y establece definitivamente como textos canónicos las conversaciones Confucio en el Lun Yu, el Mengtseu y el Gran Estudio, añadiendo, como a la mayor parte de textos clásicos, sus comentarios particulares. Tchou Hi pronostica un período de ortodoxia confuciana para el siglo XX.
- Idealistas (Estudio del Espíritu). A Tcheng Hao (1032-1085) se le considera como el fundador de la corriente idealista dentro del Neo-Confucianismo. Su sistema se funda sobre las especulaciones de sus antecesores, aunque modificando la terminología. Wang Cheou-jen, o Wang Yangming, como también se le conoce (1472-1528) colaboró con sus teorías, que coronaron la filosofía comenzada por Tcheng Hao. mantenía la unidad entre el yo personal y el principio, entre actividad y quietud, entre conocimiento y actuación. acercó a Confucio y su pensamiento al nivel

del pueblo sencillo, el cual lo veneró como dios muchos años después de muerto.

- Y una tercera etapa que se situaría los años 1644-1912; es decir, dinastía Qing, entre cuyas fases cabe destacar una muy importante: la de reacción contra el Neo-Confucianismo, encabezada por Tai Tchen, (1723 conocido también como Tai Tong-yuan 1777), que nutría sus sentimientos directamente de la naturaleza y era contrario a la tendencia ascética neoconfucianista; sostenía que en vez de reprimir era preciso desarrollarse armoniosamente para experimentar de forma imparcial la existencia; así, el hombre, aue sólo por la facultad del conocimiento habilitado para comprender la naturaleza, llega a través de la percepción de ésta, esencia natural, a comprender que es moralmente necesaria.
- J. Wyn explicaba que bajo los emperadores nacionalidad de la manchú, la ortodoxia excluyente se volvió más rígida, fijándose definitivamente. También es cierto que en el intervalo de esos años se dieron nuevos pensamiento perfiles de derivados del Neoconfucianismo de reacción У la esta corriente. No obstante, Wyn ha dejado escrito que:

"Con esta ancestral fisonomía espiritual se mostró China a occidente. Su propia doctrina hermética, de que China siempre fue así fue adoptada por Europa, hasta que los sinólogos sacaron a la luz la verdadera, la grandiosa historia de China".67

## 3.2.2.7. SIGNO Y SIMBOLO EN CONFUCIO.

Tomando como ejemplo el tratado sobre el Libro de las Mutaciones, o Yi-king, se puede decir que éste contenía algunas sentencias que demuestran la importancia que Confucio atribuía a los símbolos. Por ejemplo, un capítulo de la obra incluye una historia de la cultura, y en él se explican todas las invenciones, desde la red al arado, el buque o el coche, a través de estas relaciones entre una trascendente y una forma trasladada a lo que es la realidad. Confucio intuía la idea de que cuando se conoce el estado del germen de las puede modificar de un cosas, las se decisivo en su movimiento simple y sencillo.

Acercándose al mundo de las imágenes <<nexos de sentido que existen de un eterno e intemporal más allá del mundo del fenómeno>>68, y <<tipos primordiales de la ley cósmica>><sup>69</sup>, el devenir У e1cambio producirían cuando los elementos contenidos en ella se incorporasen o penetrasen en el mundo del fenómeno. Y así como en la fenomenología de Husserl <<tienen su lugar todos los problemas racionales, por ende también los que se han designado como filosóficos en cualquier sentido particular>>70 ya <<en las fuentes que absolutas de la experiencia trascendental o de la intuición eidética reciben por vez primera en la fenomenología su formulación genuina y las vías transitables de su solución>>, en el de Confucio existe un mundo del fenómeno lo creador (fuerte) У principio de receptor (débil) que son como las puertas que dan paso a las mutaciones: <<cerrar las puertas es la recepción, abrirlas es creación>>.71 Según Confucio, cerrar y abrir es lo que genera la mutación, y el ir de un lado a otro, sin agotarse, es lo eficaz. Así, lo que se muestra son las imágenes. Lo que toma figura son las cosas; para captarlas y utilizarlas hacen falta métodos. Dar forma útil a las idas y venidas para que los hombres puedan todos servirse en ellas, esto es lo divino, y <<lo que allende la configuración es el sentido; lo que está más acá son las cosas. Transformarlas y darles forma, esto es la mutación. Imprimirles impulso y conservarlas en su movimiento, esto es la actuación. Comprenderlas y ponerlas a disposición de todos los hombres, ésta es la cultura>>.72 la Por obra de ello, al perfeccionarse las imágenes en el cielo y tomar forma en la tierra, aparece la mutación y el cambio, <<El cielo muestra las imágenes; el santo las toma por modelo>>.73

Confucio prestaba más atención a la mente del hombre y su actividad frente a las cosas religiosas que a la filosofía de la vida y de hablaba de muerte, pero no la espirituales y de destino. Si se le interrogaba sobre los espíritus y la muerte contestaba que conocerlos cuando dificilmente podríamos todavía no conocemos al hombre y la vida. Deseaba que los hombres fueran dueños de sus propios destinos.

Muchas de las frases del Yu-King, como se puede comprobar, emanan ciertas connotaciones sencillas respuestas simbólicas. Pero estas considerarse insuficientes en llegaron a fueron agregando que se 10 por momento, distintos contenidos que fueron enriqueciendo su significación original, dándole una forma más completa. Las distintas etapas por las que discurrió a partir de este momento pueden resumirse así:

- Incorporación de los Kua. Los Kua son los ocho signos dobles nacieron que de duplicidad de las líneas de У su diverso acoplamiento. Ligados al ritmo de estaciones y del zodiaco, indicaron desde las edades más remotas el Cielo, el Fuego, el Agua, el Trueno, el Viento, el Lago, el Monte y la Tierra. ellos se unieron muy pronto, A simple analogía, las estructuras familiares y sociales, de las que se sirvió Confucio para desarrollar y organizar la civilización china de su época.
- Iniciación de los oráculos del Yi-King. A los signos generados por el punto anterior se les fueron incorporando breves explicaciones, comentarios У hasta sentencias morales confucianas. Y a partir de aquí nacieron los oráculos del Yi-King, que en un principio eran vivas representaciones de ideas símbolos de hechos mágicos y mitológicos, trataba de reflejar al organismo los que se viviente del universo y la alternancia de sus fases.
- Surgimiento de los juicios. En el siglo XI, época del rey Wen en que se sumaron de felicidad У desdicha conceptos a las representaciones simbólicas de los signos ya existentes, además de los que conducían conocer los gérmenes del porvenir y a influir en tal devenir por medio de la encarnación de las ideas, es cuando aparecieron los juicios.

Estos juicios se aplicaban tanto a los sesenta y cuatro hexagramas, considerados como situaciones totales por su creador, el rey Wen, como para las líneas de los signos, provenientes del príncipe Tschou.

Teniendo en cuenta las indicaciones dadas por J. Wyn en lo que se refiere a cómo pueden influir estos juicios en la conciencia <<los individuo, hay que decir que colocan, por decirlo de algún modo, los signos de los símbolos dentro del complejo del mundo y determinan por ello elsigno positivo suceso>>.74 negativo del  $\mathbf{E}1$ primer juicio. según Richard Wilhelm, tiene afinidad con las imágenes y muestra la relación afectiva con el cosmos, limitándose a las palabras. El segundo juicio no se limita a éstas, sino que es más amplio y puede generar otras relaciones. He aquí algunos ejemplos citados por Wyn refiriéndose а las palabras: ventura. desventura, arrepentimiento y vergüenza. Dice:

> "De estas cuatro palabras, que aquí están designadas también como imágenes, primera, ventura, significa el ajuste con las leyes más intimas del curso cósmico. Una situación semejante ha de dar un buen resultado y ha de ser venturosa. La segunda, desventura, es lo contrario. Arrepentimiento significa es retrógrado, y movimiento conduce de la desventura a la ventura. A ello va, naturalmente, unido el pesar de haber visto el camino primeramente eguivocado. Y la vergüenza por significa que el movimiento conduce de las esferas de la ventura a las de la desventura; por tanto, las inquietudes necesaria".75 serán consecuencia

las consultas al oráculo. Sobre consultar el oráculo se requería la práctica de la meditación y se utilizaban cuarenta y nueve tallos de aquilea, planta considerada como la emanación sensible de Tao. Los tallos pasaban de una mano a otra del consultante; es decir, de derecha a izquierda y viceversa, mientras estaba inmerso en la meditación. Así Se manifiesta el destino.

Los tallos supervivientes, en número de seis, se disponían en las líneas del hexagrama. Este plantel de imágenes específicas generadas encerraban en su dibujo el significado presente, mientras que las sentencias que ilustraban el signo proporcionaban а quien al oráculo preguntaba la solución para correcto desciframiento.

Por último, hay que destacar las siguientes palabras sobre Confucio, de las cuales se desprende que que éste sentía más que una gran admiración por la música y el conjunto de las Bellas Artes:

"Es una verdadera obsesión la tiene Confucio por la música y las bellas artes como factores para la perfección fundamentales hasta individuo, tal punto cierta ocasión con motivo de la boda de uno de sus discípulos predilectos, ante el barullo de la celebración, exclama ante los invitados: ¿De qué sirve la música al hombre que no ama a los hombres?".76

Para Confucio eran muy necesarias las convenciones sociales y la pintura, poesía,

música y hasta el tiro al arco. Saber encauzar las disposiciones naturales, desarrollarlas, no suprimirlas; así, el ethos se realizaba plenamente, en conjunción con el trato recíproco de los hombres y el gobierno. 77

#### 3.2.3. EL TAOISMO.

Con las palabras *Tao kiao* se designa al Taoísmo, una de las corrientes filosóficas más importantes generadas en China antes del nacimiento de Cristo, que han trascendido a lo largo de su historia.

El Taoísmo ha discurrido con ideas distintas a las Confucianismo, aungue también existen puntos coincidentes entre ambos pensamientos. Lao Tse en la primera frase del Tao Te Chinq<sup>78</sup> viene a decir que el Tao que se puede comprender no es el verdadero Tao.<sup>79</sup> Para Confucio, asimismo, lo más importante en la religión era la experiencia del sentido del mundo, del Tao. <<Escuchar por la mañana la verdad (Tao) y morir malo>>. (*Lun Yu*, la noche; esto no es También para Lao Tse el Tao era el sentido del Mundo, lo último y supremo.

Libro de observaciones al los Cambios, En Confucio introducía algunas explicaciones acerca de la esencia del Tao, que Juan B. Bergua plasmaba con estas palabras: << Véase: «Gran éxito por el correcto modo de ser: he aquí la Ley (Tao) del Cielo». «El camino (Tao) del Cielo va hacia abajo y hace que todo sea llano, El camino de la Tierra (Tao) luminoso y claro. pequeño y va hacia arriba. El camino (Tao) del Cielo consiste en vaciar lo que está lleno y en aumentar lo que es modesto. El camino (Tao) de la Tierra consiste en vaciar lo que está lleno y hacer que revierta en lo que es modesto. Los espíritus y los dioses perjudican a

lo que está lleno y favorecen a lo que es modesto. El camino (Tao) de los hombres consiste en odiar lo lleno y en amar lo que es modesto. La modestia, que venerada, expande luz. La modestia, que es baja, puede ser vencida. Este es e1 final que Cielo ley divina (Tao) del «La reconocerse en que en las cuatro estaciones no cambia. El elegido utiliza esta ley divina (Tao) para crear cultura y la esfera terrestre se le somete». «Cuando se ir?. inocencia, ¿a dónde ha perdido la voluntad del Cielo (Tao) no le protege a uno, posible obrar?»>>,80 indicando en consecuencia que El Tao del Cielo, es <<como una fuerza cuya actuación está de acuerdo con la ley moral más intima del hombre>>.81

La palabra "Tao" es casi imposible de traducir. Los sinólogos han propuesto, con objeto de dar una idea de su sentido, las palabras: vía, senda, camino, razón, medio. De ahí que el Taoísmo se haya contemplado como vía ascético-mística.

más importantes de filosofía libros taoista son: el Tao Te Ching, de Lao Tse82, el Libro de Chuang Tzu<sup>83</sup> y el Libro de Lie Tzu<sup>84</sup>. maestros más destacados, además de Lao Tse, Chuang Tzu (que vivió hacia el año 300 a.n.e.) y Lie Tzu se puede citar a: Tseou Yen (s. IV a.n.e.), Lie Yu-keou (finales del s.II a.n.e.), Houai Nan-tseu (se suicida en el año 122 a.n.e.). Hubo grandes pensadores, seguidores del Taoísmo, como Wang Pi (226-248), natural del estado de Tchao<sup>85</sup> y conocido sobre todo por sus "Discursos sobre el caballo blanco" y otros escritos, en los que trata ideas generales de los las objetos separar de particulares; Kouo Hiang (fallecido en el año 312), así como Hiang Sieou, que vivió entre 221-300 y para el que el Tao representaba el principio de la espontaneidad, esa espontaneidad con la que se nuestros ojos el universo.

### 3.2.3.1. LA FIGURA DE LAO TSE.

A Lao Tse se le considera tradicionalmente el fundador del Taoísmo. Unos autores situan su nacimiento hacia el 604 a.n.e. y otros entre el s. VI-V a.n.e. Se ha escrito que:

"Según la tradición mítica había sido engendrado por un rayo de sol. Permaneció en el seno materno durante 81 años, hasta que su madre le diera a luz por la axila izquierda mientras estaba bajo un ciruelo. Se le da el nombre de Li-er <<orejas de ciruelo>>, aunque es más conocido como Lao tse, o <<viejo maestro>>".86

Según tratadistas e historiadores de la China primitiva, entre los que cabría nombrar a Szu Machien (163-85 a.n.e.), Lao Tse se apellidó Li y su nombre fue Po Yang. Existen también coincidencias en que tenía por mote «orejas» (Erl), como se ha visto anteriormente. Fue contemporáneo de Confucio, aunque cincuenta años mayor que él, y se le supuso bibliotecario de los archivos imperiales de Chou. Posteriormente se desterró, según dicen, a la zona Oeste, dejando al pasar la frontera este breve jefe de 5.000 ideogramas de al tratado guarnición fronteriza, Yin Hsi, que aglutinaba toda su doctrina, al que se ha llamado Tao Te Ching o "Canon de la razón y de la virtud".

He aquí la imagen de Lao Tse:



4. Lao Tse.

## 3.2.3.2. EL TAO TE CHING.

El Tao Te Ching es un libro no muy extenso, que consta de 81 capítulos y contiene múltiples máximas un profundo tratado de moral y y consejos. Es sabiduría, que exponía У enseñaba la virtud, saliendo al paso de las inquietudes espirituales siempre han caracterizado a China. principios y máximas sublimes, como: <<La Virtud es norma obrar para 0 no obrar, ocuparse ocuparse, gustoso o desabrido, grande o pequeño, mucho o poco, agradecimiento o queja>> Ching, 63,2), <<Amo a los buenos y amo también a los que no son buenos para hacerles buenos>> (Tao Ching, etc., Te49,2), serían ampliamente admirandas a través de los siglos.

Luis Racionero, refiriéndose al contenido del Tao Te Ching, escribió:

"El libro del Tao es profundo, poético y enigmático, de una belleza formal realzada por su aparente simplicidad, que oculta uno de los pensamientos más avanzados que la humanidad haya producido. Puede decirse sin exageración que es uno de los tres o cuatro libros básicos que existen en el mundo; la mejor prueba de ello es el número de veces que puede ser releído, encontrando cada vez en él luces nuevas".87

Las enseñanzas taoístas establecieron un espacio espiritual coetáneo al que situara a Jeremías y Ezequiel en Occidente, o a Buddha en el mismo Oriente. Pero puede asegurarse que el Taoísmo no es una derivación de la ideología tradicional que hunde sus raíces en la remota cultura primitiva

china, sino muy al contrario, una ideología innovadora.

## 3.2.3.3. EL SIGNO Y LA PALABRA EN LAO-TSE.

La relación existente entre el signo, la palabra y el *Tao Te Ching* se ha puesto de manifiesto en diversas ocasiones.

Se ha dicho que Lao Tse renovó la antigua doctrina del Dios Supremo de los grandes patriarcas, Shang Ti, llamado también Cielo en la tercera dinastía. Por encima de éste se hallaba otro Ser Supremo para Lao Tse, al que dio el nombre de Tao, que era el camino, la senda, la palabra o verbo.

Cuando se tradujo por primera vez el Nuevo Testamento al chino, el primer versículo del primer capítulo del cuarto Evangelio decía: <<Al principio fue el Tao, y el Tao estaba en Dios, y el Tao era Dios>>. Con lo que el Tao de Lao Tse expresaba lo que más tarde debía de ser para los cristianos el Verbo (Logos).

Carmelo Elorduy, en una edición del Tao Te

"Al Tao se le pudiera traducir por Logos, pero preferimos llamarle con su nombre chino Tao. No es el Logos de S. Juan, palabra del Padre, sino más bien el Logos estoico, Ser Supremo y autor de los seres, su razón su verdad y su vida. Como el Logos griego, trasciende en tiempo, lugar y alta eminencia a los seres, incluso a sus dos grandes agentes o demiurgos: Cielo y Tierra".88

A esto hay que sumar algunas analogías de la filosofía taoísta con las ideologías occidentales, estoicistas y neoplatonistas, incluídas también más tarde en las diversas gnosis, que han hecho que se sitúen algunos puntos de coincidemcia entre ambas en cuanto a sus orígenes, su elaboración de pensamiento, sus signos y sus manifestaciones en el verbo.

La ideología introducida por Lao Tse era muy diferente de la que Confucio, que estaba basada en los grandes fundadores de la cultura patriarcal de los <<santos soberanos>> Yao, Shun y Yü, y la del patriarca de la tercera dinastía Wen Wang. El Taoísmo, en cambio, situaba sus raíces la sencillez natural, siendo la escuela confuciana su eterno rival. Se ha llegado a decir que para que no le echara en cara su novedad y carencia de hondas bases, el Taoísmo proclamó al legendario emperador Huang Ti; es decir, su autor y origen.

Esta sencillez natural que proclama el Taoísmo es la que va a impregnar el pensamiento y los procederes de las gentes chinas durante muchas generaciones y áreas de la cultura, incluida la pintura, la caligrafía, la literatura y todas las artes en general.

## 3.2.3.4. TRASCENDENCIA DEL TAO TE CHING.

Lao Tse iniciaba su tratado distinguiendo claramente dos estados o modalidades del Tao, el trascendente de su propia vida y el inmanente. Llamaba al Ser Supremo <<Tao>>>, y el ideograma que lo significaba era el mismo que el de <<camino>>, compuesto de dos ideogramas simples:

- uno que significa <<cabeza>>
- y el otro <<marchar>>.
(Es la cabeza a la que se ve <<avanzar>>
por el camino).

Derivada del camino, tiene la significación de <<norma de conducta, moralidad y virtud>>. Significa también <<decir>> o <<expresarse>>. Lao Tse, en el c.1, lo usa con dos significaciones: <<Pri><<Pri>cipio>> y <<nombre>>.

Lao Tse, dejó atrás los nombres tradicionales de Shang Ti (Soberano de lo Alto) o Tien (Cielo) para dar esta nueva denominación a su Principio o Ser Supremo. Y se ha dicho que quizá estuviera relacionada la palabra Tao con los homófonos o semejantes a los de la palabra Dios en las lenguas derivadas del sánscrito: <<Tot>><<Gott>>, germano; <<Wod hermético: Wotan>>, 0 escandinavos; <<Deus>>, latino. La opinión Bergua a este respecto es que el nombre nuevo que se le dio, dejando el primitivo Shang Ti o Tien, era intencionado, con el fin de <<evitar que a filosofía se la confunda con nueva la ideología>>.89

Lao Tse no explica en su tratado por qué no tiene nombre, pero se deduce de todo el tratado que cuando alude a esta ausencia hay que interpretar que el nombre (ming) es una manifestación oral de algo que estaba oculto en la oscuridad, pues el carácter chino encierra esa idea, ya que éste se compone de <<noche>> y <<book>> . La primera indica algo que no se ve porque es de noche, o está oculto en la oscuridad de la mente, y a su vez guarda

relación con el carácter de desocultación que dan los filósofos a la verdad. Quizá esto entreverse en la misma palabra <<ming>>, que se escribe con las significaciones del sol y la luna y pronunciación parece dar la sensación declarar, proclamar o brillar. Lao Tse se sirvió carácter ming (nombre o nombrar) sentido, además del propio nombre y de nombradía o Dijo fama. del Tao: <<Hace su obra sin pregonarla>>.90

Y así como la *gnosis* griega, fundándose en la objetividad del nombre, <<dan como razón anonimato de Dios el que un ser, por el mero hecho de ser nombrado, es creatura del que nombrado>>, nombre adecuado un sólo 10 puede imponer el dueño o el creador del objeto nombrado, al nombrar demarcamos, con nuestras concepciones y dimensiones, al ser que nombramos separándolo del conjunto en el que encontraba inmerso, distinguiéndole o diferenciándole de ella, pues nombrar es crear, producir, dar el ser externo al que lo tiene puramente interno dentro de nuestra mente. Para nombrar es menester, pues, conocer, y sólo conoce plenamente al ser el que lo crea.

El anonimato del Tao es una idea muy presente mente de Lao Tse que la recrea capítulos: 1a, 14b, 25b, 32a, 41c. Lo mismo Aristóteles, Lao Tse no concibe cómo el <<Solitario>>, Dios, pueda pensar en Sí o tenga en Sí su palabra eterna. En los argumentos qnósticos abundan los pasajes sobre el anonimato de su Dioshermetismo Abismo. En el Dios es anónimo У poliónimo; de ahí que tenga todos los porque sólo El es el Padre; y que por eso mismo también no tenga ningún nombre: porque es Padre de todos. En la filosofía india de los Sidhantin, Dios

tiene nombre como Siva, no como Para-Siva; es decir, que adquiere nombre sólo cuando la inteligencia para el Dios se hace activa con forma y funciones determinadas. 91 También en el tratado <<De mundo>> atribuído a Aristóteles se dice Dios << recibe tantos nombres como son los efectos que es autor>>.92 y es que según filosofías antiguas se ha dado una polinomía mediante la cual, si no tiene nombre en trascendencia, la tiene al salir de ella con emisión de los seres. Y así es como el nombre de todos los seres es también su nombre. De forma, en el hermetismo Dios es anónimo y pantónimo porque El es Todo У se figura con todas formas. 93 A través del P. Dionisio Aeropajita se puede constatar la misma idea en la filosofía cristiana.94

Resumiendo, hay que señalar que la trascendencia está puesta de manifiesto en algunos atributos que aparecen en la obra, como:

- Wu (la nada) << El movimiento del Tao es reversivo. Su tenuidad o su sutileza es su eficacia. Los diez mil seres del mundo nacen del Ser y el Ser nace de la Nada>>. (c. 40 a,b).
  - Chung (oquedad).
- Yüan (abismo y profundidad). <<Su vacío es para el Tao su eficacia. Nunca se colma. Su profundidad parece ser origen de los diez mil seres>> (c. 4 a,b).
- Ku Shen (Espíritu abismal; <<El espíritu abismal no muere. Es la Hembra misteriosa. La puerta de la Hembra misteriosa es la raíz del Cielo y de la Tierra>> (c. 6a,b,c).

- Hsü (vacio).
- Kung (agujero y oquedad): <<La capacidad de la Virtud de la Oquedad proviene del Tao>> (c. 21a). <<El Espíritu Abismal no muere. Es la Hembra misteriosa>> (c.6 a,b).

Platón terminaba también su "Timeo" presentando al mundo de esta manera:

"Declaramos haber llegado al término de nuestro discurso sobre el Mundo y los seres vivos y mortales que incluye y de los que está lleno. Viviente visible que envuelve todos los vivientes visibles. Dios sensible formado a la semejanza de Dios inteligible; muy grande, muy bueno, muy hermoso y muy perfecto ha nacido el mundo; es el Cielo sólo y único de su raza".95

en "Parménides", al igual que el taoísta Chung Tzu, da a las formas un origen celeste. Platón dice que <<estas formas permanentemente en la realidad a título de paradigmas y las cosas que se les parezcan serán sus copias y esta participación de las formas por las cosas consistirá sólo en esto: que ellas sean sus imágenes>>.96

Y tanto en el capítulo 14 como en el 21, Lao Tse dice del Tao que es luz y oscuridad. <<En su oscuridad es luz porque tiene Forma (hsiang), y en su luminosidad es oscuridad porque tiene seres (Wu)>>. (c. 21b). Es Forma, pero sin forma, según el capítulo 14. El no tiene forma, pero es el que da la forma a todas las cosas. Es la inmensa abarcabilidad, en definitiva.

Lao Tse concibe a Dios como la Unidad o el Todo; es decir a quien contiene dentro de sí, tanto la materia caótica oscura y disgregada, como las <<formas>> que son su porción más pura y selecta: ching (c. 21b). Y clasifica las formas en hsiang, luminosas o de seres y en wu, opacas y oscuras, cual tiene coincidencias con la especificación que hiciera Demócrito y Aristóteles. El primero las llama elementos y el segundo se refiere a ellas como materia. Para Lao Tse, <<wu>>> es ser cosa. Así, el Tao da vida, el Te (Virtud) los cría, el Wu les configura (realidad concreta) ٧ (fuerzas actuantes) los acaba de hacer, pues es una esencia divina que produce los seres, permanece inalterable en su quietud eterna. Tao engendra al Uno, el Uno engendra al Dos; el Dos engendra al Tres, y el Tres engendra los diez mil seres. Los diez mil seres llevan a sus espaldas el Yin (oscuridad) y en sus brazos al Yang (luz), y el vapor de la oquedad queda armonizado>>97.

Resumiendo, el Tao es el que produce el "Uno", que es la "Virtud" inmanente y operante en el cosmos. Esto trasciende en Cielo y Tierra y tiene la idoneidad para producir a los seres, los cuales están implícitos en este origen dual porque están compuestos de oscuridad (Yin) y luz (Yang); es decir, de los dos elementos que conforman la armonía del Tao.

En la época de los Reinos Combatientes (ss.IV, III a.n.e.) y de las Cien Escuelas, la Teoría del Yin-Yang se relacionaba con la de los <<cinco Elementos>>; es decir, con la tierra, la madera, el metal, el fuego, el agua, los cuales se asocian a las cinco direcciones, -norte, sur, este, oeste y centro-. También guardan relación con los cinco colores primarios, -blanco, negro, azul, verde,

rojo y amarillo-; con los cinco animales sagrados, -tortuga, dragón, pájaro rojo, tigre y hombre-. y por último, las cuatro estaciones se asignan a cuatro elementos, excluyendo a la tierra, que representa a todas las estaciones. Tsou Yen fue uno de los principales creyentes en este paralelismo.

# 3.2.4. EL BUDDHISMO.

Los chinos designan el Buddhismo con las palabras Che kiao. La palabra Che es una abreviatura de Che-kia-muni, forma china de Sakiamuni, uno de los nombres de Buddha. 98 Kiao significa religión, culto, como ya se ha indicado en páginas anteriores.

El Buddhismo tiene su origen en la India, donde el  ${\it Mahâyâna^{99}}$  es esencialmente la religión del  ${\it Bodhisattva,^{100}}$  y la vida bodhisáttvica de devoción ( ${\it bodhisattvacary\acute{a}}$ ) es el ideal de la vida  ${\it Ch'an^{101}}$  o  ${\it Zen.}$ 

La religión del Bodhisattva llegó a China a través de la Ruta de la Seda, en tiempos de la dinastía Han, y fue asimilada por el pueblo pasando a convertirse en lo que ahora se conoce como Buddhismo Chan (o Zen en Japón), pero dejando atrás los ropajes hindúes y reemplazando las intuiciones de gran altura metafísica por las aplicaciones o aconteceres prácticos de la vida diaria.

Daisetz Teitaro Suzuki, gran investigador del Buddhismo, escribía textualmente:

"Y con todo no había vulgaridad, ni filisteísmo. Por el contrario, dondequiera se desplace el espíritu del Zen, todo lo que entra en contacto con éste adquiere algo de su misterio... En cualquier caso, no podemos negar el hecho que dondequiera haya vida Zen genuina tiene lugar una transmutación de valores y se empieza a vivir en un reino inasequible para los sentidos y la lógica que se basa en éstos". 102

India hubo grandes sutras 103 mahayánicos tales como el Avatamsaka<sup>104</sup> (o Gandarvyúha), el Prajñá-Saddharmapundarika, <sup>106</sup> У el Bodhisattvas Mañjusrí, tales como Samantabhadra, Maitreya y Avalokiteshvara, que describieron esta vida bodhisáttvica de devoción con gran riqueza intuiciones filosóficas y una imaginación desbordante. Esto dio como resultado una intuición espiritual que penetra todos los misterios del ser, un sentimiento amoroso despertado desde las honduras del alma, un gran plan de salvación universal y el inextinguible recurso de energía y <<medio>> (upáya)107 que es el que debe utilizar para llevar a cabo el plan. Todos conforman el conjunto de elementos fundamentales de la consciencia mahayánica.

El antiguo Buddhismo sólo conocía un pequeño número de Buddhas, pues profesaba la idea que uno solo de entre ellos aparecía en cada período de la evolución del mundo. Por el contrario, según la enseñanza del <<mahayâna>> existen tantos Buddhas como granos arena hay en el lecho del Ganges. Bajo el capricho de una imaginación rica en hallazgos mitológicos, se crea entonces una masa de figuras tales como Amitâbha, el Buddha de la Luz Infinita o del infinito esplendor luminoso; Vairocana, semejante al sol, 108 etc.; ellos diluyen bien pronto la imagen del Buddha histórico, Sakyamuni, que ahora aparece en segundo término. <<gran vehículo>> se distinguen Buddhas del especialmente de los del hinayana, ante todo por una razón esencial: su actividad en provecho del mundo no termina de manera definitiva más que cuando arriban al supremo nirvana; es decir en el apratishthita o lo <sin silencio>>. Jorge Luis Borges escribía que <<quizás el enigma del Nirvana sea idéntico al enigma del sueño>>; que <<en las Upanishadas se lee que los hombres en el sueño profundo son el universo>>109.

Según el principio teórico que aloja esta nueva representación se muestra una construcción metafísica muy personal. Según H. von Glasenapp:

"Todo buda aparece simultáneamente tres cuerpos (kâya)". -Y dice-: "Entended: tres maneras de ser. En la tierra circula con un cuerpo material aparente (nirmana-kâya), como un hombre para quien la vida no posee más que una limitada duración. Por otra parte, se halla provisto de un cuerpo supraterrestre (sambho-gakâya), ejercer su actividad en un mundo celeste, cuyo origen se debe a sus buenas obras: allí encuentra rodeado por superiores a los de aquí abajo. Por último, su cuerpo cósmico (dharma-kaya) le permite no albergar más que la esencia misma de cuanto constituye el estado de buda, y, consecuencia, de ser uno con todos identificarse con la realidad suprema, situada en la base de existencia, "110

Hay que decir también que años atrás, la religión extranjera de Buddha se había establecido igualmente en suelo chino, produciendo dos fenómenos completamente distintos: el primero relacionado con creencia la taoísta popular, donde se pasaron aspectos del sistema buddhista al chino. Y el segundo relacionado con secta buddhista del Extremo Oriente denominada Ch'an, o Chan, a la que se ha hecho referencia anteriormente, en la que el pensamiento y sentimiento taoístas se tradujeron los a términos buddhistas importados. Pero antes de pasar a especificar lo que es

la esencia del Buddhismo, cabe realizar una aproximación a los orígenes de esta creencia en China.

### 3.2.4.1. ORIGENES.

El inicio de esta interesante doctrina en China se atribuye a la visita que realizó al país cierto monje considerado el vigésimo octavo patriarca de la orden buddhista ortodoxa, 111 según la lista de los veintiocho patriarcas que se muestra a continuación: 112

## PATRIARCAS:

- 1.- Gautama Shakyamuni.
- 2.- Mahakashyapa.
- 3.- Ananda.
- 4.- Sanavasa.
- 5.- Upaqupta.
- 6.- Dhritaka.
- 7.- Micchaka.
- 8.- Buddhanandi.
- 9.- Buddhamitra.
- 10.- Bhikshu Parshya.
- 11.- Punyayasas.
- 12.- Ashvaqhosha.
- 13.- Bhikshu Kapimala.
- 14.- Nâgârjuna.
- 15.- Kanadeva.
- 16.- Arya Rahulata.
- 17.- Samghanandi.
- 18.- Samghayasas.
- 19.- Kumarata.
- 20.- Jayata.
- 21 .- Vasubandhu.
- 22.- Manura.
- 23.- Haklenayasas.
- 24.- Bikshu Simha.
- 25 .- Vasasita.
- 26 .- Punyamitra.
- 27.- Prajnatara.
- 28.- Bodhidharma.

La leyenda refiere que cuando Bodhidharma, 113 hijo de un rey, llegó en el año 526 de n.e. 114 a China, fue invitado por el emperador Wu de la dinastía Liang a una audiencia en Nanking. Era un misionero buddhista chino y Príncipe de la región de Madrás, iniciado en el Buddhismo Panyatara.

Se instaló en el templo de Shao-lin, donde permaneció completamente inmóvil, con la mirada fija en una pared, durante nueve años, fundando posteriormente un monasterio en Lo-yang. Se le ha considerado el verdadero fundador de la escuela de Buddhismo Chan (Escuela de Meditación) o Hintsong (Escuela de la Espiritualidad).

En la siguiente página se muestra una imagen de Bodhidharma, ralizada en porcelana esmaltada en Blanco de China, que data de finales de la dinastía Ming (1368-1644):



5. Bodhidharma. Figura de porcelana 29,8 cm. Donación de Mrs. Winthrop W. Aldrich, Mrs. Arnold Whitridge y Mrs. Sheldon Whitehouse, 1963. (Metropolitan Museum of Art. Nueva York).

#### 3.2.4.2. ESENCIA.

Durante la dinastía Sung,  $\mathbf{e}1$ Buddhismo compartía su presencia con el Taoísmo popular, sirviendo a su manera a las necesidades perennes de vida familiar У comunitaria, organizando ceremonias en los nacimientos, bodas y funerales; simbólicos para marcar el cualidades de las estaciones, dando consuelo a los tristes y hastiados, objetivos míticos en el allá a los que no tenían ninguno aquí, respuestas interrogantes elementales arcaicas e sobre misterios del ser, aportando una literatura de prodigios y respaldo sobrenatural a la autoridad paterna y gubernamental.

En China la organización de estos servicios se remonta a la Edad de Bronce, y en este sentido puede decirse que representa en el mundo moderno - junto con la India- un pasado de cinco mil años.

Actualmente se cree que los términos Shang Ti (Señor Superior) y Tien (Cielo) proceden de los dinastías Shang У Chou, de las períodos T1sugiere Shang una respectivamente. segundo, Tien, es impersonal. personalidad; el Ambos implican una voluntad superior que deviene en concordancia con el tipo de ciudad-estado de China, denominada <<hierática>>, veces algunas de orden cósmico forma posibilitando una estructurado matemáticamente. Hay que decir que la búsqueda del orden en China ha estado implícita en el discurrir del pensamiento y del proceder de sus gentes. Según esto, una idea de orden consiste en (microcosmos), la sociedad individuo (mesocosmos) y el universo (macrocosmos) forman una unidad indisoluble y que el bienestar de todos depende de la armonía existente entre las tres partes del cosmos.

Como en la India, en China no existe la noción de una creación absoluta del mundo. No obstante, a diferencia de la India, donde se pone el acento en el motivo disolución-recreación o renacimiento, China predomina el aspecto presente del mundo. lugar de un tránsito por varias etapas diferentes, China presenta en el "Libro de los Cambios" los matices del momento presente. diferencia con la India está en que, mientras en ésta el sistema de castas plasma socialmente orden cósmico, en China predomina la pertenencia a la familia y a su extensión de parientes próximos, donde el sentimiento central de tal sistema torna en la piedad filial y no en la devoción a un Dios.

todo esto hay que añadir que la doctrina buddhista decayó ligeramente en influencia largo de la dinastía Tang, para dar paso a un nuevo pensamiento. la orden en el Con caída monarcas, los cuales se consideraban descendientes sabio mítico Lao Tse, У después de guerra feudales (las llamadas décadas Dinastías), se impuso la dinastía Sung (960-1279), considerada políticamente débil, pero fructifera culturalmente, cuyo fundador impulsó 1a primera impresión de los textos buddhistas chinos stupa<sup>115</sup> monarca construyó una gran segundo buddhista en la capital. El Buddhismo Chan, que al menos en la doctrina inspirada por Hui Neng se apartado del ideal monástico, había la buddhista entre principal influencia intelectuales y surgió el neoconfucianismo como una síntesis de los vocabularios buddhista, taoísta y confucionista.

# 3.2.4.3. LOS SIGNOS EN LA PINTURA.

La finalidad concreta del Buddhismo es enseñar a los hombres a alcanzar la condición de Buddha y un aspecto importante a destacar es que el mundo interior del buddhista es con frecuencia representado objetivamente. La naturaleza tiene la capacidad crear de sus propias imágenes, referencia directa de las personas, expresándose medio de montañas, rocas, ríos, troncos, pájaros, o de esas mismas personas, quienes llegan a adquirir una situación anímica.

E1artista Chan es capaz de atrapar incluso el espíritu de la naturaleza que se mueve a través de todo ello. Pero debe estar preparado, en la naturaleza O convertirse <<voluntarísimo instrumento en sus manos>>. fidelidad con la naturaleza, en comunión con espíritu, podrían hacer parecer al espectador que sus pinturas no tuvieran nada que ver con denominadas realidades que hacen referencia a los sentidos, ya que estos paisajes evitan el color y la perspectiva, pero hay que tener en cuenta que es una pintura que va más allá de reflejar la mera anécdota, pues en ellas está contenida la esencia de cierto espíritu que se percibe sobre montañas, valles, cascadas y cualquier otro objeto o persona que allí estén inmersos.

realidad, los artistas hacen constantes referencias a la naturaleza a 10 largo de Buddhismo Chan historia del 0 Zen. Para un buddhista o taoísta es amiga y no enemiga; sólo hay que saber entenderla. Por lo tanto, el conoce la naturaleza mejor cuando está en un estado de inconsciencia (mu-shin, wu-shin, o accitta); es

decir, que se ha creado esa <<situación>> especial previa, de la que forma parte la meditación, pero no aislada, sino en perfecto diálogo interno y externo con ese universo que es la naturaleza.

Por último, hay que señalar que cuando Bodhisattvas están en el reino Sambhogakâya, 116 dе su Cuerpo de Autodisfrute. están ataviados con lo que puede llamarse su ropa ceremonial, plenamente decorada V en postura Shingon<sup>117</sup> formal. En los Mandalas están representados así todos los Buddhas y Bodhisattvas, y esto tiene lugar hasta cierto punto también en los cuadros de la Tierra Pura. Cuando el ideal bodhisáttvico se aproxima más a la vida humana, decir, cuando llega a verse en su Nirmánakáya, Transformación, contraído su Cuerpo de su servicio real en pro de los seres sensibles, actitud trascendental, tan rígida e inabordable, se suaviza gradualmente, como por así decirlo. de transformación atraviesa un proceso "secularizante". Es decir, el Bodhisattva asume una postura más cómoda y aparece con un ropaje simple y flojo, despojado de todos los efectos ornamentales. de ser entronizado en un santuario como ha objeto de adoración, sino que se le hace vivir entre nosotros como uno de nuestra clase.

Y es que, según Daisetz Teitaro Suzuki, <<la Naturaleza Bodhisáttvica (budhattá) está en todo reconoce sensible. Sólo al verla se al ser Bodhisattva en una de sus transformaciones. Cuando un Mañjusri (Monju) o un Samatabhadra (Fugen) o un Avalokiteshvara (Kwannon) es traído así a nuestro nivel social, le encontramos todos los días y en todo lugar en nuestra marcha existencial cotidiana. Lo mínimo que hagamos, el acto más insignificante que cumplamos, es el vikurvita del Bodhisattva, su lalita, y todos los prodigios logrados por los mahayanistas hindúes y registrados tan grandemente en sus diversos sútras fueron también cumplidos por Hui-nêng y Hung-jên, Han-shan y Shi-tê; y más que eso, por Juan, por Pedro y por Pablo...>>.118

Algunos de los pensadores buddhistas destacados en China fueron Hiuan Tsang (596-664), originario de Honan y uno de los más brillantes traductores de obras hindúes, que completaba con algunos análisis y comentarios según interpretación; Houei У Neng (638-713),transmitió la doctrina de la Escuela Chan, fundada en China en el siqlo VI por Bodhidharma, profundizando ampliamente en sus teorías.

### 3.2.4.4. EL VEHICULO DEL DIAMANTE.

Con el nombre de *vajrayana* se conoce una forma de Buddhismo surgido en la India hacia el siglo VI de nuestra era. Se considera tiene infiltraciones del tantricismo y saktismo, y también es reconocido como *Mantrayana*, o literalmente Vehículo Diamantino, Adamantino o de Diamante.

Nacido el mismo seno del Buddhismo, constituyó como una doctrina oculta que buscaba la llave del mundo trascendente por medio del uso de y aforismos mágicos, así como practicando ritos consagrados y cultos de misterio, ocupando una tercera fase, netamente diferenciada, al lado de las otras dos formas, más antiquas, conocidas respectivamente bajo los nombres de <<pre><<pre><<pre><<pre><<pre><<pre><<pre><<pre><<pre><<pre><<pre>

A través de los misioneros que ejercían su actividad en China y el Tibet se tuvieron noticias

la doctrina y los ritos del <<vajrayâna>>, según explica H. aunque, por el contrario, Gassenap, <<ninguno de los viajeros que habían recorrido con anterioridad la India, dijeron respecto ni una palabra, y esto no debe maravillar, puesto que, en su tiempo, el vajrayana había dejado de florecer. Es necesario arribar a principios del siglo XIX para encontrar, en el Nepal, en la India, más acá del Ganges, en Java, auténticos monumentos Buddhismo «mágico». Solamente entonces vislumbró la posibilidad de advertir las conexiones históricas que presentaban entre sí los distintos modos de expresión establecidos en el seno de una creencia que se había difundido, marcha en una empuje verdaderamente dotada de un triunfal, través de todo el Asia Oriental, desde Siberia a Indonesia>>.119

## 3.2.4.4.1. SU NATURALEZA.

Según los textos más antiguos, Gautama-Buddha (560-480 a.n.e.) proclamaba una doctrina de salvación, destinada a conducir al individuo por la senda del perfeccionamiento moral, hasta liberarlo de la sucesión indefinida de renacimientos, a formas de existencia siempre inéditas, cuyo origen se pierde en la noche de los tiempos.

idea de la vida después de la muerte estaba presente en la voluntad del hombre; de ahí las ceremonias puramente externas que los brahmanes preconizan, como sacrificios, abluciones en las aguas del Ganges, etc. dioses se encuentran sometidos a la ley de la (karma),<sup>120</sup> retribución de toda conducta У además, cuando se agotan las repercusiones

su karma benéfico, pueden volver a nacer en la tierra.

Para llegar a la perfección hay que realizar un esfuerzo personal; así se libera el sufrimiento inherente a las vicisitudes del (samsâra). 121 mundo En el discurrir las diversas existencias es como el creyente se transforma, al final, en un monje piadoso que renuncia al mundo. Así, con una línea de vida la que predomina la conducta ascética y espiritual, está en disposición de adquirir la santidad de un <<arhat>>:122

"Al margen de la antigua tendencia que caracterizaba al budismo, he aquí que, en los comienzos de nuestra era, apareció otra tendencia que tenía por meta hacer de la doctrina sabio Sakya del no sólo una salvación, sino un movimiento dotado de una capacidad sin límites en el plano de la creencia; en efecto, la misma procuró en lo sucesivo, aplicarse, a satisfacer todas las necesidades que la enseñanza anterior no había insertado en dominios. Esta renovada inspiración quería construir una "mahâ-yâna", un gran camino, un "gran vehículo", capaz de conducir a la redención; ensanchaba y multiplicaba los hitos a alcanzar; por comparación, se la denominó en 10 sucesivo, condescendencia hacia la antigua doctrina: "pequeño vehículo" (hîna-yâna). La del gran vehículo, expuesta en los nuevos (textos de enseñanza), quardan, que dice, las instrucciones de Buda, hasta entonces conservadas secretas, expresa una ética universal, activista. El fiel no sólo se entrega a la suprema ambición de llegar al estado de <<arhat>>, liberado y separado sino que, mundo, además, trata convertirse un <<bodhisattva>>, en es decir, en un mensajero que busca salvación, esforzándose con asiduidad alcanzar la iluminación y la condición un buda. Purificándose de existencia existencia, su actividad se consagra, sin la menor interrupción, al bien de todo lo

viviente. Cada individuo lleva en sí un germen, susceptible de hacer de él un buda; la única condición necesaria para llevar eso a cabo consiste en esforzarse en desarrollar el potencial de que se halla provisto. Si los bodhisattvas terrestres, que buscan la perfección, morosamente, sin lugar a dudas, pero con una perseverancia tenaz, no alcanzan más que en forma parcial la ideal capacidad de ayudar al prójimo, otros, por un progreso siempre gradual, llegan, por el contrario, tan lejos en la senda de la perfección moral que, del seno de los mundos celestes, pueden asistir a las fuerzas milagrosas que los invocan. 123

Estas especulaciones no pueden, pues, hallarse más estrechamente ligadas a las ideas de la unidad total, que se congregan en el mahâyâna con un poderío siempre creciente.

Se ha escrito que el antiguo Buddhismo había sido pluralista y explicaba la existencia del mundo y de la salvación como productos de la acción simultánea y regular de los dharmas, es decir, de más diversos factores đe la naturaleza, concebidos todos objetivamente, y en los cuales obran elementos, formas, sonidos, y más aun, capacidad de ver, de pensar, la ignorancia, la fe, el devenir, y una infinidad de estados y fenómenos tan variados como numerosos. Según esto, cooperación de los dharmas es la que produce individuos aparentes; fuera ae dharmas los existe nada, ni materia primordial, imperecedera, ni almas inmortales. En el siglo II la <<doctrina moderada>> de Nâgârjuna<sup>124</sup> se preguntaba: realidades últimas pueden encontrarse dependencia de dharmas procedentes los unos de los otros y que desaparecen de contínuo?, pero se llegó a la conclusión de que no, que los dharmas tienen sólo una realidad condicional y, en consecuencia, aparente. A este respecto, Glasenapp argumentaba

somos incapaces de salir que del <<vac1o>> (shûnyatâ), de todo aquello advertido por nuestra experiencia. Por tanto, el <<vacío>> (shûnya) es la noción última, puramente negativa, hacia la cual converge nuestro pensamiento: el vacío es, igualmente, nirvana y samsâra; no se 10 representar por medio de especulaciones lógicas o tonológicas.125

## 3.3. <u>LENGUA, ESCRITURA, CALIGRAFIA.</u>

Lengua, escritura y caligrafía son tres denominadores comunes en la configuración y representación del signo en el idioma chino, uno de los más antiguos del mundo en cuanto a escritura.

#### 3.3.1. <u>LENGUA</u>

En la lengua china uno de los primeros aspectos que atención en llaman la su vocabulario abundancia del carácter descriptivo. Por medio de los textos antiguos se puede comprobar que éste es uno de los rasgos más importantes que identifican la expresión de las consecuciones más esenciales en la lengua y la escritura. Un ejemplo de ello es el Libro de Versos Che-king, en el que todas o casi todas las tres mil y pico palabras tienen un valor de evocación concreta. Si toman como ejemplo los conceptos <<montaña>> y <<agua>>, se tiene que:

"... un buen número de ellas designan aspectos particulares de la montaña (ki, montaña pelada; kang, montaña picuda; tsu, alta montaña; fu, elevación de pendiente

escarpada) o del agua (chen, agua profunda; fen, agua hirviendo; tchuo, agua sucia). Se podría ampliar la experiencia a otras categorías de términos y comprobar que el chino, con una sola palabra, presenta una imagen, mientras que el francés necesitaría, para dar su equivalencia, un sustantivo y un epíteto". 127

Otras lenguas precisarían de mayor información para conformar el significado de una palabra. Por ejemplo, nuestra lengua disocia el objeto, en tanto que término general, de las propiedades que lo determinan y en francés se necesitaría un sustantivo y un epíteto para lograr una expresión correcta; pero la palabra china reune y confunde en una sola de ellas sustancia y aspecto. Brice Parrain indicaba, a este respecto, lo siguiente:

"Tiene menos interés en clasificar que mediante anota describir, Y un dato complejo y global expresión particularizado. Su monosilabismo afecta, además, a las palabras chinas con las que fonética inmovilidad desarrollos para los inadecuadas morfológicos y las mantiene prisioneras del conjunto concreto al que tienen por misión designar. Es sabido, también, que en China cada palabra -cuando se escriberepresentada por un signo, y que existen en la lengua china tantos caracteres de escritura como palabras". 128

#### 3.3.2. ESCRITURA.

El papel de la escritura ha sido y continúa siendo primordial en China. De ahí que las primeras manipulaciones escritas, esas incipientes ideografías de la antigüedad, fueran las que dieron lugar a posteriores vías del pensamiento.

nació, en primer lugar, escritura práctica adivinatoria, desarrollada ampliamente (siglos XVI al XI a.n.e.) dinastía Sang dinastía *Chou* del Oeste (siglo XI al año 770 a.n.e.). fases por las que atravesó en esa antiquedad proto-osteomancia y osteomancia, adivinación fueron: sobre conchas de tortuga, adivinación con varillas de aquilea para hacer cálculos mediante utilización de números simbólicos. De ahí se pasaría a las incisiones en campanas y bronces, a la Xiaozhuan o escritura de pequeño sello, que se corresponde con los años de la dinastía Han, entre el 206 a.n.e. y 250 actual, eldonde ya enlazaría con un estudio de caligráfico que se iría desarrollando paulatinamente desde la Lishu a la Caoshu, Xingshu, Kaishu, de tipo oficial, que goza de mayor presencia en China; y Jiantizi o de caracteres simplificados.

China concibe la escritura con valores diferentes a los de otras culturas. Stela Ocampo ya puso de manifiesto que sólo el Egipto faraónico, los Mayas y Aztecas o el Islam coincidían en utilizarla como imagen. Decía:

"Efectivamente, egipcios, chinos y precolombinos poseen, con variantes propias, un sistema ideográfico". 129

La escritura china, en su forma más antigua, se escribía a semejanza de un dibujo; es decir, que las formas de las cosas se interpretaban mediante trazos y si se examina el trazado de muchos de los caracteres antiguos se puede asegurar que una gran mayoría de

ellos son imágenes o representaciones simbólicas. Por ejemplo: el carácter utilizado para <fuego>> lo componen cuatro llamas danzantes; el carácter <<sol>> es un disco punteado; el de <<luna>> evoca al astro cuando declina; el pez, el pájaro, el elefante, etc. son dibujos estilizados.

En cuanto a los caracteres dedicados a precisar una actitud, un estado o un movimiento, éstos incorporan lograr una representación imágenes para varias sintética, pero que reproduce ciertamente la realidad. De este modo, la traducción de la imagen visual de <<el vuelo>> se lleva a cabo mediante la representación de salvaje captado en pleno impulso; ganso claridad>> está manifestada por el agrupamiento del sol y la luna, puestos en el interior de un signo único. Y <<la sombra>> es el sol dibujado algo por debajo de la línea del horizonte. En cuanto a la noción de frío, éste tiene como símbolo a un pobre cobijado en una casa cuyas aberturas están tapadas con paja. Es importante destacar que este signo gráfico está comunicando, al lector o espectador, el interés de mostrar un rasgo de las costumbres en China, ya que en el hibernantes invierno, los animales el entrado encierran en sus guaridas y los hombres se quedan en sus casas tapando las aberturas para guarecerse bien del frío.

Y es que, de acuerdo con lo expuesto por Parrain, el testimonio de la escritura acude a confirmar el del vocabulario, pues uno y otro ponen de manifiesto el trabajo nociones concretas en el papel de las encuentran inicialmente se pensamiento. Si imágenes, no las ideas, los términos generales nacen de la comparación que la experiencia establece entre dos o más imágenes, y no existe idea, por desnuda que sea, que no permanezca ligada a una visión concreta y que no deba su sentido profundo a un conjunto de recuerdos conservados en la memoria colectiva. 130 Y es evidente que lo que se refleja en el papel parece ejercer una cierta catarsis frente a los miedos ocultos del ser humano.

#### 3.3.3. CALIGRAFIA.

El diccionario occidental define la caligrafía como: <<1.- Arte de escribir con bella letra y correctamente formada, según diferentes estilos. 2.- Conjunto de rasgos que caracterizan la escritura de una persona, un documento, etc.>>.131 La definición que hace Zhang Zhong-yu de la caligrafía china es algo más amplia. Dice de ella lo siguiente:

"La caligrafía es un arte tradicional que consiste en escribir bellamente los caracteres chinos manejando como es debido el pincel y haciendo los trazos según un orden establecido y en una armoniosa disposición". 132

El origen del estudio de esta escritura a mano se remonta a los últimos tiempos de la dinastía Han (206 a.n.e.- 220 de n.e.) transmitiéndose de maestro a discípulo dentro de la familia Wang. Y no es hasta la dinastía Sui (581-618) cuando esta técnica transciende el ámbito familiar para darse a conocer más tarde, con la obra "Elogio de los ocho trazos" escrita por Yan Zhen-quing (709-785).

En China lo hermoso, lo bello, para que alcance un estado de perfección, de sublimación, ha de tener atributos externos e internos, pues para alcanzar la perfección técnica de la escritura a mano, ya sea con estilográfica, pincel o cualquier otro utensilio, hay que tener en cuenta algunos aspectos: seguir la

experiencia alcanzada por quiénes han llegado a maestría de este arte y dedicar el tiempo suficiente para familiarizarse con papel, tinta, pincel y aquellos utensilios y materiales de que cada artista se sirva. Este es el camino es por el que se puede llegar a una perfección técnica de este arte tan singular. Y es importante tener en cuenta que <<El arte de escribir a mano requiere que la tilde sea elegante, los trazos sean bien proporcionados y de posición conveniente y barras y las У las rayas se coloquen en coordinación, de suerte que un carácter escrito tenga armonía. Todo 10 mencionado tiene ritmo v relación con arquitectura, la danza la artesanía>>.133 Esta es también la opinión de artículo publicado 1989. Zhong-yu que, en un en explicaba la conveniencia de adquirir conocimientos en diversas áreas, diciendo:

"Cuando era pequeño, yo tenía muchas aficiones: el basketball, el pingpong, la barra fija, el arte marcial, el violín, etc. Hoy en día, al profundizar mi estudio acerca de la caligrafía y la pintura, me esfuerzo por adquirir conocimientos de diversos campos". 134

Una buena formación del individuo es esencial en la práctica de la caligrafía. Pero hay otro factor, más arduo y sutil, que además implica un elevado compromiso introducirse saber que personal, pues hay individual plasmar poder para del yo comunicación aquella expresión del arte que se desea exteriorizar mediante la representación con el pincel y la tinta. unos valores unido а aspecto va Este intransferibles, que guardan una íntima relación con la que transciende individuo, al universal realidad valiéndose de él para pasar de la esencia de la forma a una interpretación más personalizada.

#### 3.3.3.1. LOS CARACTERES CHINOS.

Los caracteres chinos son los signos escritos de la nacionalidad Han de China. El diccionario Kang Xi, famosa obra lexicológica china, contiene aproximadamente 47.000 vocablos, de los cuales se emplean unos 8.000, siendo alrededor de 3.000 los más usados. 135

Estos caracteres han sido utilizados en más de una dimensión, pues se han valido de ellos para alcanzar una técnica humanamente perfecta y además han sobrepasado lo humano dejando que el carácter se transfigure a través del usuario, dando paso a una realidad superior, haciendo así de la caligrafía un Arte con mayúsculas.

José M. Bardavío, refiriéndose a la escritura china, decía que <<la escritura emerge de grafemas naturales que los formas У propias occidentales padecen una larga paralización a causa del procedimiento de impresión que redujo en el Renacimiento la magnífica página del manuscrito medieval a un férreo e insípido enclaustramiento de letras. Pero además Pound, E. E. Cummings, etc., llevaron Mondrian, Queneau, Joyce, hacia estructuras la comunicación de fenómeno emprendido una supranacionales. El lenguaje ha aventura universal. Se trata de «transmitir», no de «traducir»>>.136

En realidad el carácter se manifiesta en el lenguaje a través de un golpe de voz monosilábico, regulado por un tono. A tratar de explicar estos aspectos de la lengua está dedicado el punto que viene a continuación, comenzando por mostrar los detalles de su formación y evolución.

#### 3.3.3.1.1. FORMACION Y EVOLUCION.

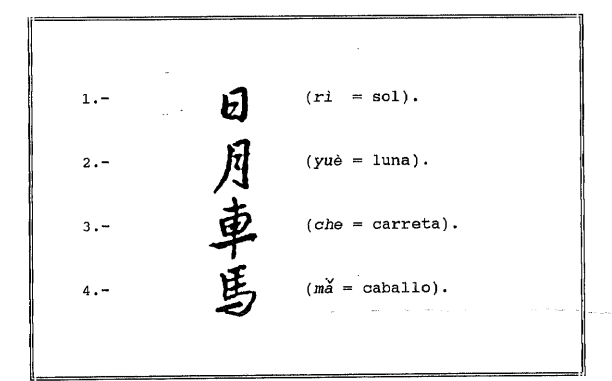
Los caracteres chinos constituyen uno de los sistemas más antiguos del mundo. Algunos tratadistas consideran científicos У cuentan con una historia de alrededor de seis mil años, aunque hay que recordar que <<los hallazgos más antiguos conocidos de caracteres chinos se remontan a la época de la dinastía siglos XVIII а XII los entre Shang. a.n.e.>>.137

Existe una creencia popular según la cual, antigüedad, Cang lejana la más Amarillo, funcionario de Huang Ti, Soberano ideó los caracteres-pictogramas inspirados aves y otros animales. Pero huellas de realidad muchos autores están de acuerdo admitir que los caracteres chinos son creación colectiva de los Han, que han desarrollado un proceso evolutivo amplio. Desde los jiaguwen y los jinwen, con el estilo Gran Sello (ta chüan) de la dinastía Zhou, (correspondientes a al III a.n.e.), pasaron al siglos XII zhuanshu, lishu, y de éstos al xiaozhuan, kaishu, xingshu y caoshu.

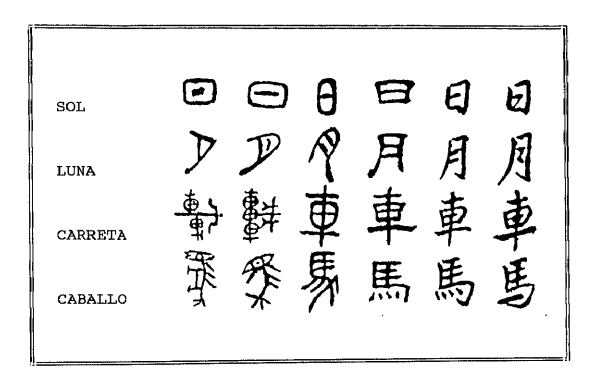
En lo referente a la forma y estilo, los trazos vienen reemplazando a dibujos y los símbolos a pictogramas, así como lo sobrio a lo complicado. Hay que tener en cuenta que los caracteres chinos comienzan como primitivos pictogramas, diagramas representando cosas. Y es a partir de estos pictogramas de objetos naturales como la luna, el sol, las montañas,

los animales, constelaciones, vegetación y ríos y todo aquello relacionado con el cuerpo humano, los utensilios y la morada del hombre, de donde se fueron desarrollando otra clase de caracteres: ideogramas. Los los primeros pictogramas fueron signos concretos, mientras que los ideogramas eran simbólicos, pudiendo manifestar un número, una posición relativa u otro tipo de relaciones. De la combinación de lo simbólico fueron concreto У desarrollándose todas las demás gamas de caracteres.

He aquí un resumen gráfico de cuatro caracteres chinos:



Para comprender mejor el proceso de la evolución, se acompaña una muestra del desarrollo que sufrieron estos cuatro caracteres: 138



#### 3.3.3.1.1.1. CARACTERES JIAGUWEN.

La escritura realizada con caracteres jiaguwen está considerada como una de las más antiguas del mundo. Se corresponde con el período postrero de la dinastía Shang realizados fueron a.n.e.) У (1600-1100 de tortugas huesos de sobre conchas animales. 139 historia por la Aunque tradicional se sabía de su existencia, no se conocieron hasta época reciente, ya que:

"Vestigios de esta escritura fueron desenterrados primero en las ruinas de Yin, capital de la dinastía provincia (situada Anyang, en Henan). Se descubrieron por primera vez y después 1899 1928, se en muchas excavaciones, que realizaron dieron como resultado enorme cantidad caparazones y huesos con escritura".140

También se exhumaron en la provincia de Shaanxi algunas procedentes de la dinastía E1Oeste (1066-771 a.n.e.). del escrituras encontradas conjunto de grabados llevaban caparazones estos oráculos y registros de adivinaciones sobre componía general, se suerte. En cuatro clases de signos que, como ha indicado anteriormente, se consideran base de formación de los caracteres chinos ulteriores:

- pictogramas,
- ideogramas sencillos,
- ideogramas completos
- y compuestos fonéticos.

Según datos aportados por la Revista habían hoy", 141 en 1990 se "China 1700 caracteres de descifrado cerca correspondientes a los vocablos existentes en la dinastía Shang, de entre las 4.500 inscripciones encontradas en Yin.

## 3.3.3.1.1.2. CARACTERES JINWEN.

Con el nombre de **jinwen** se conocen las inscripciones hechas en campanas y vasijas de trípode que se fueron encontrando en los

bronces rituales de las dinastías Shang Y Zhou (770 - 221 a.n.e.); estos se solían propiedades referir a aspectos đe dedicatorias, hallándose hasta más de 40 Constituyen las grabados. caracteres primeras manifestaciones gráficas que se pueden utilizar como fuentes documentales Artes de historia las Bellas de en la China.

#### 3.3.3.1.1.3. CARACTERES ZIAOZHUAN.

Los caracteres ziaozhuan, también conocidos como Pequeños sellos, se llevaron a cabo durante la dinastía Han.

En el 213 a.n.e., Shi Huang-di (221-207 a.n.e.), primer emperador de la dinastía libros У 1a ordenó la quema de de los formas estandarización las de caracteres en xiaozhuan, los cuales fueron desarrollados por la dinastía Han junto con el estilo literario. Este período Han fue cuando la también importante porque según el organizó escritura china se sistema alternativo alfabético, que estaba sánscrito, el cual fue elbasado en introducido en esa época por el Buddhismo.

A este tipo de caracteres era a los que se refería Chai Yu-ling, textualmente, como los de escritura estética de la dinastía Qin:

<sup>&</sup>quot;... xiaozhuan (escritura estética) de la dinastía Qin (221 - 207)". 142

El ziaozhuan constituye un hito importante en la historia del desarrollo de los caracteres y la escritura china, por ser un puente entre los tipos de concha y de bronce y los lishu y kaishu.

#### 3.3.3.1.1.4. CARACTERES ZHUANSHU.

Cuando en algunas obras se encuentran textos que refieren a la escritura zhuanshu o estilo de grabado, hay que tener en cuenta que este tipo de caracteres fue desarrollado sobre la base de la escritura antigua, por lo que refieren a los jiaguwen y jinwen antes mencionados.

## 3.3.2.1.1.6. CARACTERES LISHU.

En la época de la Primavera y el Otoño (770-476 a.n.e.) se produjo el tipo lishu, también llamado estilo escribanía, que se practicaría a lo largo de las dinastías Qin y Han; es decir, entre el 221 a.n.e. y el 220 de n.e., llegando a su madurez. Fue considerado un gran paso en la transición de la escritura china. Es la escritura oficial y burocrática.

## 3.3.2.1.1.7. CARACTERES KAISHU.

La escritura con caracteres kaishu, k'aishu o k'ai-shu se inició en el siglo I

de n.e., 143 en plena dinastía Han, estableciéndose profundamente alrededor del s. III y continuando su vigencia hasta el momento actual. Está considerada como el estilo standard de China. Se deriva de la conocida como Lishu (oficial y burocrática) y cada trazo debe distinguirse claramente de los demás y poseer <<ri>rigor tensado>> o <<huse><- Lishu (oficial y burocrática) y cada trazo debe distinguirse claramente de los demás y poseer << rigor tensado>> o << hueso>> . Es un tipo de caracteres tipo << molde>> , normal, regular y cuadrado.

#### 3.3.2.1.1.8. CARACTERES XINGSHU.

Con el nombre de xingshu se conoce el tipo de escritura realizada con caracteres semi cursivos que se produjo en las dinastías Wei (220-265) y Jin (265-420). Está a medio camino entre el kaishu y el caoshu.

#### 3.3.2.1.1.9. CARACTERES CAOSHU.

Además de los estilos anteriores está el caoshu, una de las últimas adquisiciones del estilo chino. Se corresponde con la escritura cursiva utilizada para escribir a mano y es un procedimiento moderno en el tratamiento del texto, que antes de adquirir esta soltura pasó por etapas de discuso menos fluido o semi-cursivo.

La escritura realizada con estos caracteres *Caoshu* es conocida como escritura <<hi>escritura >>, por su gran parecido con las briznas de césped, y está asociada con Wang Xi-zhi (s.IV de n.e.). Los trazos

podían unirse de forma entrelazada y escribirse letras podían con un solo continuo del pincel, 10 cual movimiento dificulta su lectura, aunque qana en belleza plástica.

#### 3.3.2.1.1.10. CARACTERES JIANTIZI.

Esta es la denominación que se da a los caracteres simplificados.

# 3.3.2.1.1.11. <u>CARACTERES O ESCRITURA DE WEN</u> <u>ZHENMING.</u>

Dentro de la escritura cursiva destaca la correspondiente al calígrafo Wen Zhenming (1470-1559), a la cual se la ha denominado <<danza del pincel>>. Utilizada como medio de expresión artística, esta gran expresividad siempre ha resaltado por encima de la grafía del calígrafo y pintor Wen Zhen-ming.

En definitiva, y en relación con todos los tipos de caracteres que se han ido desarrollando, tomando como ejemplo los que representan a un <<pájaro de ala corta>> y a la cualidad de <<luminoso>>, Guo Xi-liang estableció una tabla para explicar los diferentes grafismos existentes en los seis tipos de caracteres más significativos. 144 Es la siguiente:

| JIAGUWEN    | JINWEN   | ZHUANSHU | LISHU  | KAISHU | CAOSHU |
|-------------|----------|----------|--------|--------|--------|
| 於 (B) (平青文) | ** (全 ×) | 雀 ❷(小篆)  | 崔明(从言) | 佳明(皆書) | 经路(今年) |

# 3.3.3.1.2. <u>ALGUNAS CAUSAS QUE PARTICIPARON EN</u> SU DESARROLLO.

A partir de la dinastía Han, un hecho que sirvió para desarrollar la escritura se debió a la introducción del sistema de exámenes para seleccionar a los funcionarios civiles. Esto, unido a la invención del papel en el siglo I de nuestra era, hizo que se rebajaran las dificultades para confeccionar libros, ya que antes los caracteres se grababan en tablillas de madera y bambú y se escribían a pincel sobre seda.

En la dinastía *Sui* se inventó la imprenta, la cual llegó a ser de tipos móviles durante la dinastía *Song* (960-1279), generalizándose el uso de la escritura china.

escritura china fue el medio de La expresión que utilizaron durante muchos siglos Japón y Vietnam. paises como Corea, Influyó mucho sobre ellos, aunque llegaron a ajustarla hasta elaborar las suyas propias. En Japón el hiragana (forma cursiva de la escritura cursiva al caoshu (tipo su origen japonesa) debe cursivo chino), y el katakana (forma cuadrada de la escritura silábica japonesa) al kaishu chino). Y los vietnamitas reqular (tipo inventaron su escritura nam a imitación de los caracteres chinos.

Ambas escrituras se siguen utilizando conjuntamente, ya que un carácter chino escrito significa lo mismo para un chino que para un japonés o coreano, a pesar de que sus lenguas habladas no sean las mismas.

Actualmente existen miles de caracteres, que se van ampliando a medida de que van surgiendo nuevas necesidades para palabras técnicas, científicas o más especializadas.

Tan Jun y Wang Bo-xi transmitían en 1991 la opinión que tienen muchos lingüistas de que los son <<inequívocos У jeroglíficos chinos y que la superioridad de dichos concisos>>, invitar а la caracteres consiste en hecho este que enriquece la imaginación; iniciativa creadora y agudiza la inteligencia; <<los caracteres chinos que añadiendo dominio del importancia fuera adquirido lingüístico>>.145

#### 3.3.3.1.3. ESTRUCTURA.

Los caracteres chinos se van transformando paulatinamente de pictogramas a trazos, llegando a parecer signos cuadrados; de ahí que se les llama también "caracteres cuadrados".

Su estructura se puede dividir en cuerpos simples y compuestos, originando signos simples y compuestos. De la unión de ambos se pueden dar estructuras mixtas, que dan como resultado signos mixtos.

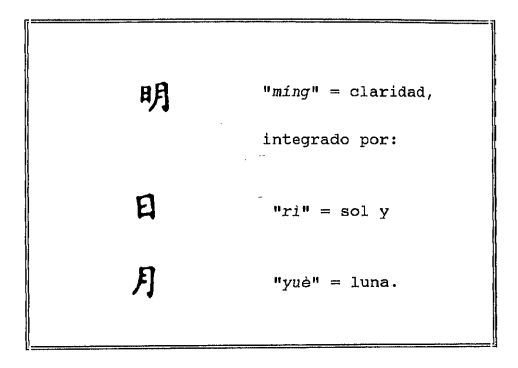
#### 3.3.3.1.3.1. <u>SIGNOS SIMPLES.</u>

Un signo simple es el que está formado por un cuerpo que consta de una sola unidad. He aquí el ejemplo en <<pre>centro>>:



#### 3.3.3.1.3.2. <u>SIGNO COMPUESTO.</u>

El signo compuesto es el que tiene un cuerpo que consta de dos o más unidades independientes aplicadas a un mismo carácter, como en el ejemplo de la palabra <ming>>, que se traduce por <claridad>>:



A su vez, los signos compuestos pueden ser de tres clases:

- Carácter compuesto por el superior y el inferior.
- Carácter compuesto por el derecho y el izquierdo.
- Carácter compuesto por el interior y el exterior.

#### 3.3.3.1.3.3. <u>SIGNOS MIXTOS</u>.

No obstante, algunos caracteres se escriben combinando los dos cuerpos, estructuras o unidades. Ejemplo:

"xiǎng" = pensar.

El carácter para <<pensar>> está integrado por el superior y el inferior en lo fundamental, más la parte superior está compuesta por el derecho y el izquierdo.

相

Otro ejemplo sería el formado, en lo fundamental, por el exterior y el interior, pero el interior compuesto del derecho y del izquierdo.

阔 ----> 活

#### 3.3.3.1.4. ORDEN DE LOS TRAZOS.

En lo referente al orden de los trazos de los caracteres chinos, hay una regla estricta que consiste generalmente en que el horizontal precede al vertical, el trazo hacia la izquierda precede al trazo hacia la derecha. Y hay que escribir de arriba hacia abajo, de izquierda a derecha, del exterior al interior. El centro precede al cierre del marco y también precede a los dos lados.

#### 3.3.3.1.5. DIVISION.

Los caracteres chinos se dividen en distintas categorías, desde los pictogramas a los vocablos de números o los caracteres fáciles de memorizar u otros resultantes de combinar de algunos de ellos:

- Un pictograma, en caligrafía o pintura, es aquel signo caligráfico o pictórico que representa esquemáticamente el concepto a designar, mediante figuras o símbolos como, por ejemplo, el empleado para designar a una montaña o un árbol. Los significados son los

mismos en los países con este tipo de escritura; es decir, Japón, Corea o Vietnam.

su propio números. Como de Vocablos nombre indica, estos vocablos están integrados cifras que componen distintas por similares numeración, con la de conjunto de occidente, pero а las aplicaciones gráfica. He distinta representación ejemplo de ello con los números <<1>> y <<2>>. designa mediante una primero se segundo mediante dos rayas el horizontal; horizontales.

1 2

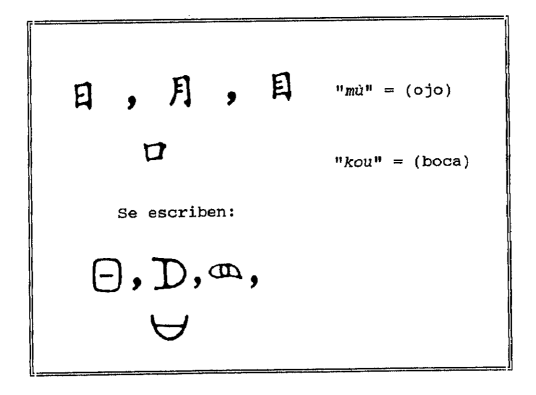
- Caracteres fáciles de memorizar, como pueden ser los correspondientes a la luna o el sol y que puestos juntos expresan luminosidad, pues en un vocablo se pueden unir dos o más caracteres.
- Caracteres que combinan un elemento indicando la pronunciación y caracteres que dan algún indicio sobre su significado. Un ejemplo de ello puede apreciarse en las palabras <<oveja>> y <<océano>>, que son idénticas, pero

cuando se pronuncian se distinguen perfectamente los dos significados. Así, para expresar por escrito la palabra océano habría que representar el símbolo del agua y el de oveja.

#### 3.3.3.2.6. CARACTERISTICAS PARTICULARES.

Con una diferencia esencial respecto a los alfabetos fonéticos, los caracteres chinos son ideogramas que tienen las siguientes características:

1.- Algunos caracteres son signos pictográficos en su conjunto, como ocurre, por ejemplo en jiaguwen. Actualmente este tipo de caracteres se encuentra en un número muy reducido. Ejemplos de:



2. <u>Algunos caracteres son signos abstractos.</u> Expresan su sentido mediante un signo horizontal, colocado arriba o abajo; lo que se considera una norma. Ejemplo:

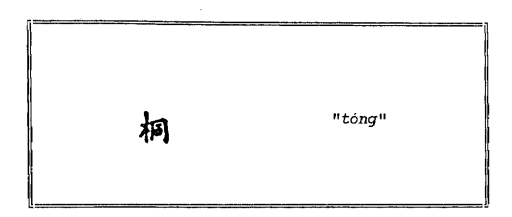
L "shàng" = arriba

T "xià" = abajo

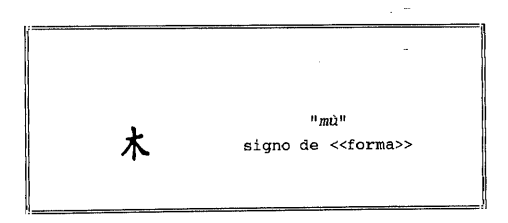
3.- <u>Unos son signos pictográficos y otros</u>
están integrados por signos pictográficos y
abstractos.

Los tres tipos de caracteres expresan sus sentidos mediante formas y no tienen elementos fonéticos.

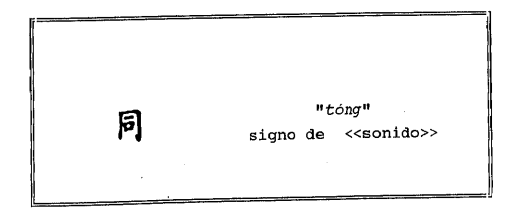
4.- Entre el 80 y el 90 por ciento de los caracteres chinos están integrados por parte de forma y de representación de un sonido. Los más comunes son los formados por la <<forma>> a la izquierda y por el <<sonido>> a la derecha.
Tomemos como ejemplo:



Aquí la parte izquierda indica que pertenece a una especie de árbol:



En cuanto a la parte derecha:



evidencia que la pronunciación es igual a <<tóng>>:

**ि** 

Así es como, por los signos de <<forma>>, se pueden ver las clases del contenido del carácter. Hay grupos que refieren a los insectos (ejemplo: mosquito, langosta), los peces (ejemplo: rémora, carpa), las bestias (ejemplo: león, perro), etc.

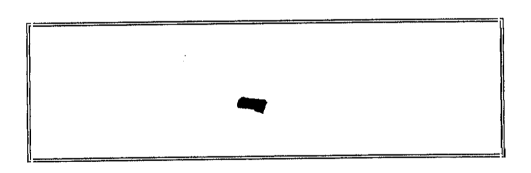
Los caracteres compuestos de <<forma>> y de <<sonido>> difieren esencialmente de los alfabetos fonéticos, pues en general expresan sus ideas por la parte de la forma más los componentes del <<sonido>>, que también contribuyen a la expresión de una determinada idea. De ahí que los caracteres chinos pertenezcan, en esencia, al llamado sistema ideográfico.

### 3.3.2.7. LA TECNICA. LOS DIFERENTES TRAZOS.

La técnica que se ha venido desarrollando sobre este arte de la caligrafía puede considerarse exhaustiva. Para comprender los distintos tipos de trazos que conforman la escritura china, resulta básico y muy ilustrativo el estudio del carácter <<yong>>, por contener los ocho trazos existentes en la misma.

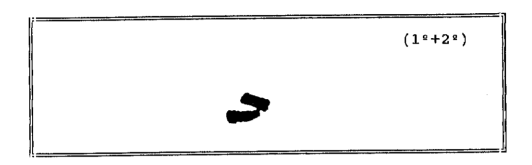


- El primer trazo es el llamado <<punto lateral>>, y su imagen puede apreciarse en la naturaleza al observar, por ejemplo, a <<un milano inclinado dejando caer una piedra>>:146



representación mediante su técnica caligráfica a pincel. Puede observarse que al trazar el punto, en el primer quiebro de éste hay un deslizamiento a la izquierda con la segundo la derecha.  $\mathbf{E}\mathbf{1}$ intención de ir a quiebro es un ir a la derecha con tensión e pincel, terminar para inclinación el en deteniéndose un momento y dirigir finalmente la punta del pincel a la izquierda en un tirar y recoger el mismo, <<como la piedra que dejara caer un milano inclinado desde una cumbre>>, uniendo fuerza y sentimiento.

- El segundo trazo es el horizontal llamado <<br/>
<<br/>brida>>, el cual se asemeja a la acción de <<soltar las riendas y conservar la fuerza>>:

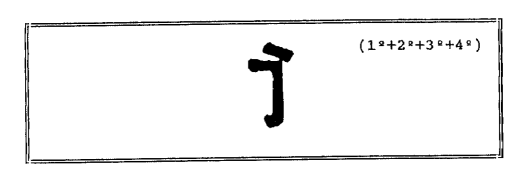


Sería como empuñar las riendas de un caballo. Aquí el pincel, con la intención de desplazarlo a la derecha, se dirigirá primero a la izquierda, quebrando para deslizarlo a la derecha y terminar girando a la izquierda, recogiendo el pincel.

- El tercer trazo es el vertical o </ballesta>>, el cual da idea de que hay que torcer hasta alcanzar una forma sinuosa. Es semejante a la tensión producida al tensar un arco, curvando con mucha fuerza, en donde el ir y venir del pincel es similar a los ya descritos: antes de bajar subirá levemente para terminar en un quiebro de subida la bajada vertical.

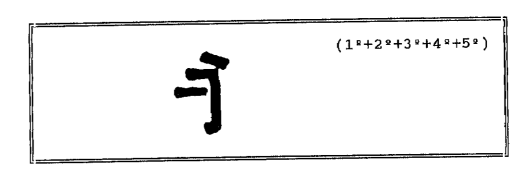


- El cuarto trazo, o gancho, se le ha denominado también <<patada>>, una patada lanzada como si volara:

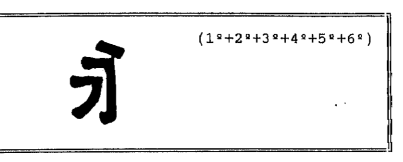


El carácter se realiza con el pincel con la misma intencionalidad y disposición que un hombre adoptaría cuando va a lanzar una patada; es decir, que deslizaría el pie hacia atrás para lanzarlo después con fuerza hacia delante, fuerza que ha de estar en la punta del pie, y en la patada, que una vez lanzada ya no puede detenerse.

- Al quinto trazo se le denomina <<laitigo>>, que es ligero como la brida; es como espolear un caballo con una fusta, pues se necesita fuerza en el origen para que ésta llegue hasta al extremo.



- El sexto trazo o <<coma larga>> es como el ala de un ave, que fuese aleteando con fuerza hasta el extremo del trazo; como una gaviota que aletea para atrapar su presa en el agua y que sin detenerse remonta el vuelo, dejando como estela una línea curva sin Es el principal trazo de la parte quiebros. izquierda y debe ser expresado de forma llena y desenvuelta.



- El séptimo trazo o <<coma corta>> asemeja a un picotazo de un ave que alzando el vuelo se lanzase a gran velocidad; algo parecido a un águila que se eleva y desde lo alto se lanza en picado a cazar la presa:



- El octavo y último trazo es el denominado <<desmembración>>, que es como una ola partida en tres, como levantar el pie para caminar, y detenerse. Para conseguir esto el pincel ha de

poder girar entre los dedos e impregnar el papel de tinta únicamente con su parte externa:

 $(1^{9}+2^{9}+3^{9}+4^{9}+5^{9}+6^{9}+7^{9}+8^{9})$ 



absorbida técnica 1a Una vez visualizados los diferentes tipos de trazos, hay que indicar que la belleza del carácter se centra en la capacidad de identificación del trabajo. Caligrafiar con su es, en autor definitiva, el hecho de unir a la expresión del la expresión del individuo en carácter momento preciso y presente de ese mismo acto de escribir <<con bella letra>>, sin hacer de tal comunicación un círculo cerrado que vaya del individuo al carácter y viceversa, sino bien como el <<curso de un rio>>, en el que siempre estará presente el hecho de fluir; es decir, el concepto de continuidad unido al de flujo puntual y al de una realidad superior.

## 3.3.2.7.1. TABLA DE TRAZOS BASICOS.

A continuación se indican algunos trazos básicos en la escritura china: 147

| 笔 画<br>trazos | 名 称<br>nombres | 运笔方向<br>dirección de<br>los trazos | 例 字<br>ejcmplos |
|---------------|----------------|------------------------------------|-----------------|
| •             | 点<br>diǎn      | ×                                  | 不们六             |
|               | 横<br>héng      |                                    | 不大五             |
| 1             | 度<br>shù       |                                    | 不你怕             |
| J             | 撇<br>piě       | لا                                 | 八不大             |
| \             |                |                                    | 八大体             |
| _             | 提出             | 1                                  | 汉我报             |
|               | 横钩<br>hēnggōu  | <del></del> y                      | 你好字             |
| 1             | 坚钩<br>shùgōu   | ¥                                  | 你好小             |
| J             | 斜钩<br>xiégōu   | 4                                  | 我纸民             |
| 7             | 横折<br>héngzhé  | 7                                  | 五口叫             |
| <b>}</b>      | 竖折<br>shùzhé   | <b>L</b>                           | 忙七函             |

## 3.3.3.2.7.2. <u>REGLA SOBRE EL ORDEN DE</u> <u>ESCRITURA DE LOS CARACTERES CHINOS.</u>

El orden de la escritura de los caracteres chinos se puede comprobar en la siguiente tabla: 148

| 例 字<br>ejemplos | 笔 順<br>orden de los<br>trazos | 规 则<br>reglas                                                                    |
|-----------------|-------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| +               | - +                           | 先 横 后 竖<br>La barra horizontal (héng) prece-<br>de a la barra vertical (shù).    |
| 人               | 丿 人                           | 先 撤 后 捺 El trazo hacia la izqierda (piè) precede al trazo hacia la derecha (nà). |
| =               |                               | 从上到下<br>De arriba abajo                                                          |
| 什               | 1 什                           | 从 左 到 右 De izquierda a derecha                                                   |
| 月               | ЛЯ                            | 从 外 到 内<br>Del exterior al interior                                              |
| 国               | 门国国                           | 先 里 头 后 封 口<br>El centro precede al cierre del<br>marco.                         |
| ル               | 144                           | 先中间后两边<br>El centro precede a los dos lados.                                     |

# 3.3.3.1.7.3. <u>SIMPLIFICACION DE LOS</u> <u>CARACTERES CHINOS.</u>

La escritura siempre busca la simplificación estructural y los caracteres chinos no han sido una excepción, pues desde la antigüedad han venido haciéndose más fáciles, apareciendo caracteres con formas simplificadas. Según Guo Xi-liang:

#### "La forma simplificada

从 (seguir)

apareció ya en la escritura jiaguwen. Los caracteres

(país) y

(longevidad)

surgieron en la dinastía Han (206 a.n.e.- 220), y los caracteres

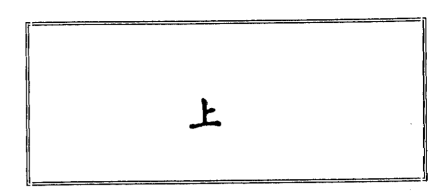
(compasión e

★ (insecto)

en la dinastía Tang (618-907)".149

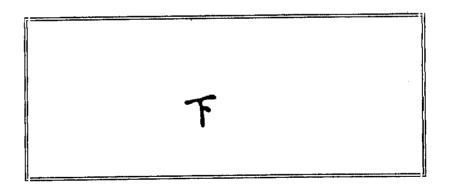
#### 3.3.3.2. <u>FONOLOGIA</u>.

La fonología china, fundada en el período de las dinastías del Sur y del Norte, cuenta con una historia de más de 1.400 años. Según ella, una sílaba china consta de una consonante inicial y una vocal final. La consonante del comienzo de la sílaba es la inicial, y el carácter que pone de manifiesto las consonantes iniciales en el sistema representativo de la pronunciación es:



Este a su vez se realiza por medio de otros dos signos, de los cuales uno da el fonema inicial y el otro el final. En el resto de la sílaba que sigue a la consonante está la vocal final, que puede ser una vocal simple (final simple), una compuesta, o una vocal seguida de una consonante nasal.

El carácter representativo de las vocales finales en el sistema referido es:

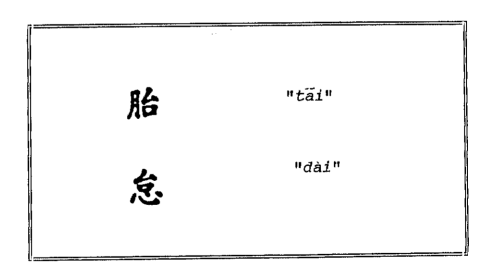


Además, como la pronunciación de cada carácter consta de tonos, se han definido signos tónicos en el proyecto del alfabeto fonético chino, según se verá en el apartado sobre pronunciación.

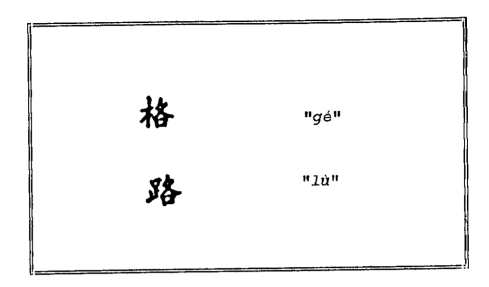
## 3.3.3.2.1. <u>COMPARACION CON LA ESCRITURA</u> FONETICA.

En comparación con la escritura fonética, los caracteres chinos presentan más dificultades para la escritura, lectura y memorización que aquélla, debido a sus:

- 1.- Trazos innumerables. La mayoría de los caracteres están integrados por muchos de ellos, siendo los de cinco y los de menos de cinco trazos una minoría. En realidad, los caracteres suelen estar compuestos por una media de 11-12 trazos y los de mayor número llegan a tener más de 30.
- 2.- Los caracteres chinos no pueden indicar de por sí el sonido. Los signos fonéticos de muchos caracteres de forma y sonido sólo pueden indicar un sonido aproximado, tal como:



Y, aunque algunos caracteres tienen signos fonéticos iguales, su pronunciación es totalmente diferente, tal como sucede con:



3.- Los caracteres chinos no son totalmente correspondientes a las expresiones chinas. Cada sílaba está representada por un carácter. En el chino moderno, muchas expresiones tienen más de dos caracteres. Por ejemplo:

伟大 "wěida" = grande
現代化 "xiàndàihuá" = modernización
社会主义 "shèhuì zhuyì" = socialismo

Estas son expresiones integradas por dos, tres y cuatro caracteres. Además, entre las expresiones no hay espacios notables ni signos de puntuación, lo que dificulta mucho la comprensión.

4.- Numerosos caracteres tienen la misma pronunciación. El <<Cihai>>, un diccionario general de caracteres y expresiones y de cierto contenido enciclopédico, fue editado en 1979 en China y cuenta con la explicación de 15.000 ideogramas que totalizan 1.350 fonemas. La explicación de <<li>li>), por ejemplo, es para 85 caracteres y la de <<yi>), para más de 140. Actualmente existen más de 2.000 ideogramas simplificados.

A continuación se detallan las consonantes iniciales y las vocales finales:

## CONSONANTES INICIALES:

| Consonantes<br>iniciales | Signo fonético internacional Consonante inicial |    | Signo fonético<br>internacional |  |
|--------------------------|-------------------------------------------------|----|---------------------------------|--|
| b                        | [q]                                             | j  | [te]                            |  |
| p                        | [b,]                                            | q  | [te¹]                           |  |
| m                        | [m]                                             | x  | [6]                             |  |
| f                        | ព្រ                                             | zh | [15]                            |  |
| d                        | [t]                                             | ch | [18,]                           |  |
| t                        | [t*]                                            | sh | [5]                             |  |
| n                        | [n]                                             | r  | [2]                             |  |
| 1                        | [1]                                             | z  | [ts]                            |  |
| g                        | [k]                                             | С  | [ts']                           |  |
| k                        | [k']                                            | s  | [s]                             |  |
| h                        | [x]                                             |    |                                 |  |

## **VOCALES FINALES:**

|             | VOCALES F                       | FINALES     |                                 |  |
|-------------|---------------------------------|-------------|---------------------------------|--|
| Vocal final | Signo Ionético<br>internacional | Vocal final | Signo fonético<br>internacional |  |
| 8           | (AI                             | ie          | [si]                            |  |
| 0           | (0)                             | iao         | (iau)                           |  |
| e           | [4]                             | iou         | (iou)                           |  |
| ê           | [3                              | lan         | [ian]                           |  |
| 1           | Įi]                             | in          | [in]                            |  |
| u           | [u]                             | iang        | (iaŋ)                           |  |
| ü           | (y)                             | ing         | [iŋ]                            |  |
| 4           | [1]                             | iong        | נסען                            |  |
| -i          | (U                              | ua          | [ua]                            |  |
| ¢r          | [0]                             | uo          | [uoj                            |  |
| ai          | [ai]                            | uai         | [uai]                           |  |
| ci          | [ci]                            | uci         | [uei]                           |  |
| ao          | [au]                            | uan         | [uan]                           |  |
| ou          | [ou]                            | uen         | (uen)                           |  |
| an          | [an]                            | uang        | [uaŋ]                           |  |
| en          | [ən]                            | ueng        | [Աթŋ]                           |  |
| ang         | [aŋ]                            | Üe          | (ye)                            |  |
| eng         | [əŋ]                            | Üan         | [yan]                           |  |
| ong         | [ադ]                            | Ün          | [yn]                            |  |
| ia          | (ia)                            |             |                                 |  |

#### 3.3.3.2.2. LA PRONUNCIACION.

La pronunciación de los caracteres chinos está integrada por consonantes, vocales y tonos.

Dentro de una palabra, cada sílaba está representada por un carácter y, como norma, se ha venido utilizando la pronunciación de Beijing, por ser la más representativa de entre las lenguas norteñas que se hablan en el 70 por ciento de la superficie de China.

La normalización de la pronunciación requiere una serie de signos fonéticos. En el pasado se recurrió a dos sistemas: en primer lugar se figuraba la pronunciación de un carácter por medio de otros dos, de los cuales uno daba el fonema inicial y el otro el final. Ejemplo:

# 吐

= "tŭ"
que está compuesto por "t",
fonema inicial de "ta":

# 他

y "u", fonema final de "lu":



Si se quería practicar este sistema, había que conocer más de 1.000 caracteres, cuyos fonemas, tanto iniciales o finales, favorecían la representación de la pronunciación de nuevos caracteres. Además, había que olvidarse de los innecesarios al escribir fonemas pronunciación caracteres, 10 de nuevos que complicaba más el procedimiento.

En segundo lugar, mejorando el anterior sistema, en 1918 se adoptó el alfabeto fonético nacional, transcribiendo en trazos sencillos los diferentes signos fonéticos. Por ejemplo:

# 勺,久,口 y 口

representan fonéticamente a "b, p, m v f".

Por último, fundada la República Popular China, los lingüistas trazaron el proyecto del alfabeto fonético chino, que se hizo público por el Gobierno y fue llevado a efecto en 1958 experiencias del las sintetizando concentrando la sabiduría de las grandes masas y obrando en consonancia con los puntos fuertes los alfabetos fonéticos de los diversos paises del mundo. En ese sistema se recurre a 23 letras del alfabeto latino, a las que se han añadido algunos signos, tales como

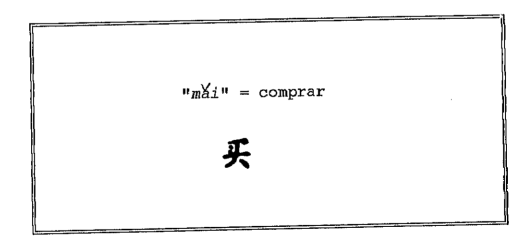
ellos se originan 21 consonantes iniciales y 30 vocales finales. La normativa de Pinyin (1975) fijaría los criterios a seguir en la escritura y pronunciación.

# 3.3.3.2.2.1. <u>SIGNOS TONICOS</u>.

En la pronunciación del chino hay cuatro tonos básicos que son representados respectivamente por los signos tónicos:

| SIGN              | os Tonicos:    |
|-------------------|----------------|
| <br>11 <u></u> 11 | (primer tono)  |
| n Zu              | (segundo tono) |
| иУп               | (tercer tono)  |
| н∨п               | (cuarto tono)  |

Un ejemplo del tercer tono sería:



Y un ejemplo del cuarto tono estaría en:

<<mai>> = vender



Aunque todos tienen consonantes iniciales y vocales finales, la importancia del tono es definitiva por cuanto determina una diferencia de significado. El signo tónico debe colocarse sobre la vocal, si hay una sola en la sílaba. Cuando la vocal "i" lleva algún signo tónico, el punto se omite.

A continuación se destalla un cuadro de los tonos:

Primer tono "-" alto y llano. Ejemplos:

- (uno) se pronuncia "yī"

人 (casa) se pronuncia "wū"

Segundo tono "/" ascendente. Ejemplos:

(traslado) se pronuncia "yí"

(sin) se pronuncia "wú"

Tercer tono "V" descendente y ascendente.

Ejemplos:

(silla) se pronuncia "yi"

(cinco) se pronuncia "wŭ"

Cuarto tono "" descendente. Ejemplos:

(traducción) se pronuncia "yì"

(niebla) se pronuncia "wù"

antes cuadros todos los de Además del alfabeto proyecto mencionados, el en la reglamentado ha fonético chino se

combinación de las consonantes y vocales y el signo divisorio:

, ,

En la actualidad, el proyecto del alfabeto chino sirve principalmente para fonetizar los caracteres chinos, y como base común para las creación nacionales en su minorías transformación de la escritura. Es válido para la transcripción de los nombres de las personas y lugares de la China, 150 así como los de otras algunos lugares. También para personas У de diversos técnicos y científicos términos paises; para telegramas, nombres cifrados de productos industriales y para el orden fonético trazado para examinar caracteres, etc.

El proyecto del alfabeto fonético chino no equivale a la escritura al respecto, pero es una base para el estudio y la experimentación de una alfabetización con caracteres chinos. Fue aprobado como norma internacional de la escritura de los nombres de los lugares de China, en la Conferencia de la ONU sobre la Normalización Internacional de los Nombres de los Lugares.

# 3.3.3.2.2. EL ALFABETO FONETICO CHINO:

La siguiente tabla muestra en detalle la representación del alfabeto fonético chino: 151

| 印刷体<br>impresas | 书写体<br>manuscritas | 字母名称<br>nombres |            | i          | 学母名称<br>nombres           |
|-----------------|--------------------|-----------------|------------|------------|---------------------------|
| A a<br>B b      | A a<br>B b         | [a]<br>[pɛ]     | N n<br>O o | 2 2        | [ne]                      |
| Cc              | Cc                 | [ts'e]          | P p        | 0 o<br>P p | (o)<br>(p <sup>(</sup> c) |
| Dd              | Dd                 | [tɛ]            | Qq         | Qq         | [teˈjou]                  |
| Еe              | E e                | (v)             | Rr         | Rr         | (ar)                      |
| Fl              | F f                | [6f]            | S s        | Ss         | [65]                      |
| Gg              | G g                | [ke]            | T t        | T t        | [1'6]                     |
| H h             | Hh                 | [xa]            | Մա         | U u        | (u)                       |
| I i             | 1 i                | (i)             | V v        | V v        | [vc]                      |
| J j             | J $j$              | (teis)          | W w        | W w        | [wa]                      |
| Kk              | Kk                 | [k'c]           | X x        | X x        | [ci]                      |
| LI              | Lb                 | [E]}            | Yу         | y y        | (ja)                      |
| M m             | M m                | [cm]            | Zz         | Zz         | (tsc)                     |

## 3.3.4. LOS NOMBRES Y APELLIDOS.

Hay que explicar, en primer lugar, que los apellidos que se utilizan actualmente en China son los que se han venido usando desde hace más de 2.000 años, los cuales proceden de los Han, que es la nacionalidad más numerosa del país, representando el 94% del total de la población.

Durante la dinastía Song del Norte (960-1132) existía un manual que registraba 430 apellidos diferentes y que llevaba el nombre de Libro de los Apellidos de China. Actualmente ya se han compilado unos 5.730.

En cuanto a su procedencia, destacando los datos facilitados por Li De-ming, Zhao Tie-sheng y otros autores chinos, hay que señalar que <<a excepción de un reducido número de personas que llevan los apellidos maternos, utilizan los apellidos de los padres>>.152 Después de casarse, las mujeres mantienen sus nombres y apellidos, aunque en el pasado tenían que anteponer el apellido del marido al suyo.

Dado que este apartado de nombres y apellidos chinos merece una especial atención, a continuación se va a realizar un estudio ordenado de los mismos, comenzando por la formación.

# 3.3.4.1. <u>FORMACION</u>.

Los nombres y apellidos de los Han constan generalmente de tres caracteres: el primero corresponde al apellido y los dos siguientes al nombre. Y aunque hay algunos nombres con un solo carácter, lo corriente es que esté formado por dos de ellos. En algunos casos también los apellidos

pueden constar de dos caracteres, pero ya sean de uno o dos, siempre van delante del nombre.

En el ejemplo: Tung Chi-chang, Tung es el apellido, formado por un carácter; y Chi-chang el nombre, compuesto por dos caracteres.

#### 3.3.4.2. ORIGEN DE LOS APELLIDOS.

En tiempos prehistóricos, algunos clanes y tribus consideraron que ciertos animales tenían relaciones misteriosas con ellos, y por eso tomaron a tales animales como símbolos, resultando así nombres como buey, caballo, oveja, oso, etc.

Otras personas fueron tomando el nombre de su lugar de nacimiento; de este modo, <<los que vivían en el este de la ciudad se apellidaban <<Dong Gu>> que significa <<este de la ciudad>> y los que vivían cerca de la puerta oeste de la ciudad <<Xi Men>>, que significa <<puerta oeste>>. Los apellidos de este género están formados por dos caracteres generalmente>>.153

También se daban apellidos que indicaban puestos en la realeza o cargos de estado, como por eiemplo: <<Wang>>, cuyo significado es el de rey, o igual а marqués. que es <<Hou>> <<shangquan>>, que equivale a superior o <<sima>> que indica ministro de guerra, etc.

Otras personas tomaron los nombres de sus profesiones, como por ejemplo:

<sup>-</sup> Shi, que era maestro.

<sup>-</sup> Bu, adivino.

<sup>-</sup> Wu, brujo.

- Tu. matarife.
- Zhen, alfarero.
- Etc.

y durante las sociedades feudales algunas personas tomaron los nombres de las tierras logradas a través de las donaciones que el emperador hacía a sus vasallos, como Wei, Liu, Wu y otros.

#### 3.3.4.3. ORIGEN DE LOS NOMBRES.

En cuanto a los nombres de mayor uso entre la población hay que distinguir dos grupos, los nombres masculinos y los nombres femeninos.

frecuente era primeros los cuantos estuvieran relacionados con parabienes o de acción cualquier tipo significasen repercusión beneficiosa. De ahí que se nombres que simbolizasen acumulación de riquezas, buena salud, buena vida o gloria, etc. Entre los segundos, es decir, entre los correspondientes a mejor encontraban los que mujeres, se las la cualidades tales COMO simbolizaban pureza, riqueza, etc. Como ejemplo de ello están (Liu), hierba o piedra de flor nombres preciosa.

# 3.3.5. ARTE LITERARIO Y POESIA.

El dios de la literatura, Kouei-sing, originariamente era una divinidad astral que más tarde pasó a ser el dios patrono de los aspirantes a la carrera administrativa. El nombre de Kouei-sing está

compuesto por el ideograma que designa su nombre: kouei (espíritu, demonio) y tecu (Osa Mayor). El ejemplo, procedente de un grabado realizado por Ma Tö-tchao en el s.XIX, es el caso más simple de composición de una figura con un texto y nos permite leer el nombre del espíritu y la etimología de sus avatares, desde divinidad astral a dios de la literatura.

En realidad, el arte literario tradicional reune la perfecta armonía plástica de los grafos y un lenguaje, pero lleno ornato, de carente generalmente significación intelectual. Y al igual que todo arte chino, la literatura y la poesía emplean los ideogramas como vehículo de expresión. Estos ideogramas están compuestos no solo por el dibujo; también incorporan el implícita cierta llevan autor У pensamiento de su musicalidad. No es de extrañar, por tanto, que algunos autores consideren <<que el libro chino antiguo es modelo de toda literatura>>.154

A todo esto habría que añadir la argumentación que José M. Bardavío introduce en su obra "La Versatilidad del Signo", como producto de la comparación que hace de la grafía china. Dice así:

la eficacia "Comparado con <<grafo>> chino en donde cada unidad es un cúmulo de significado que se permeabiliza de naturaleza la propia puede occidental intento eldescribe, documento efectivamente un parecernos insípido de malabarismo gráfico más que un poema". 155

Y es que en realidad la lengua china está basada en unos principios de composición tan llenos de significaciones, que se adelantan a otras sabidurías. Unos principios en los que <<el elemento poético es

fundamental y la precisión es suplida por una sugerencia abierta a múltiples interpretaciones>>, 156 tales como las que revela este corto mensaje de Yen Yú:

"Como un eco en el vacío, el color en la forma, la luna reflejada en el agua y una imagen en un espejo, las palabras se acaban, pero el significado es inagotable". 157

A continuación se van a mencionar algunas obras y autores que representaron un papel trascendental en el transcurso de la literatura china, y de cuya esencia se verían enriquecidos los intelectuales de las dinastías Ming y Qing.

## 3.3.5.1. <u>ORIGENES.</u>

La literatura antigua de China cuenta con más de 3.000 años de edad, pues ya en la dinastía Zhou del Oeste y en el Período de la Primavera y el Otoño se escribió "El Libro de los Cantos", que junto con "Lisao" y otros poemas del gran poeta Qu Yuan, correspondientes al Período de los Reinos Combatientes, constituyen brillantes puntos de partida de ésta, cuya trayectoria se extiende hasta 1840; es decir, hasta casi las postrimerías de la dinastía Qing.

# 3.3.5.2. DESARROLLO.

En la dinastía Han surgió la prosa, gracias a Sima Qian que escribió los magníficos "Registros históricos", obra que sería trascendental en el futuro. Fueron tomados como modelo de ésta y

heredados por escritores de las dinastías Tang y Song, que lo estudiaron minuciosamente.

Entre los poemas y los cantos de este período también aparecieron excelentes baladas de palacio; entre ellas, la poesía épica "El pavo real vuela al sureste" fue una de las obras constantemente recitada. 158

En los períodos Wei y Jin, el florecimiento de la poesía alcanzó nuevas alturas en la historia literaria de China. Los escritores representativos en esta época son Cao Cao, Cao Zhi, Yuan Yi, Ji Kang y Tao Yuan-ming. A este último se le ha considerado muy hábil en describir la vida sencilla del campo rural y la naturaleza en todas sus dimensiones.

Hacia los últimos años de las dinastías del Sur adquirieron una baladas Norte, las importancia considerable dentro de la literatura antigua. Había que distinguir dos clases baladas: las correspondientes a la dinastía del sur las primeras norte. Generalmente, las del escogían como tema el amor; en cambio las segundas "Rima de el espíritu de combate. La destacaban Mulan" fue muy apreciada por el pueblo chino.

dinastía Tang representa una importante época de florecimiento en la economía y la cultura feudal de China. La literatura, en consecuencia, volvió a alcanzar cotas muy altas, de lo que sus través buena constancia а poetas dejaron el libro "Poesía de notables obras. En recopilado en la dinastía Qing, se incluyeron más de 48.900 poemas de unos 2.200 autores, entre los cuales los más famosos eran Li Bai y Du Fu.

El excelente poeta Li Bai impregnaba sus obras de profundo sentimiento, pero aplicando un lenguaje conciso, lleno de significado. En su poesía estaba presente lo más significativo de las baladas populares y de las leyendas, pero incorporadas a su propia creación, una creación exuberante de espíritu y fantasía.

A su vez, Du Fu creó numerosas poesías épicas de las cuales muchas interpretan perfectamente las vicisitudes de la dinastía Tang. El poeta Bai Juyi, que influyó bastante en generaciones posteriores; de sus poesías se decía que estaban caracterizadas por sus imágenes expresivas y su sencillez lingüística, las cuales mostraban de vez en cuando su gran simpatía hacia el pueblo chino.

dinastía Tang fueron de la mediados Α músicas apareciendo rimas derivadas de algunas extranjeras. Y en los años que van <<desde finales de la dinastía Tang hasta las postrimerías de las Cinco Dinastías, en el reino Shu (hoy la provincia de Sichuan) y reino Tang del Sur localizado en el surgieron río Changjiang, inferior del algunos bardos>>.159

Durante la dinastía Song las rimas llegaron a su apogeo. Las escritas durante las Cinco Dinastías y la dinastía Song del Norte ponían el énfasis en la expresión patética y al amor, siendo algunos de sus mejores representantes Liu Yong y Zhou Bangyan. La poetisa Li Qing-hao, que se la ha ubicado entre la dinastía Song del Norte y la Song del Sur, perteneció también a esta escuela.

En los últimos años del período Song del norte destaca la figura de Su Shi, el cual elaboró su

obra con las miras puestas en la expresión de la naturaleza y la evocación lírica del pasado.

Qi Wen escribió que en la dinastía Song del sur:

en las manos de la dinastía Jin, establecida por la nacionalidad nüzhen, y muchos de los rimadores escribieron dramas con moralejas estimulantes, entre las cuales el representante más destacado es Xin Qiji. La escuela representada por Xin Qiji y Su Shi fue llamada "escuela de ánimo resuelto y gran desenfado", y florecía aún más en la dinastía Song del Sur; a ella pertenecían Yue Fei, Zhang Xiaoxiang, Zháng Yuangan, Wen Tianxiang y otros". 160

prosa de la dinastía la poesía y En los ilustres como aparecieron hombres también poetas Wang An-shi de la dinastía Song del Norte, y Lu You de la dinastía Song del Sur. Los poetas y prosistas Su Xun, Su Shi, Su Che, Ou Yang-xiu, Wang An-shi y Zeng Gong, junto con Han Yu y Liu Zongyuan, fueron llamados las "Ocho Celebridades de obras ejercieron gran cuyas Tang Song", У influencia sobre la prosa posterior.

La novela corta en lengua moderna aparecida en la dinastía *song* "Libro de narraciones", sirvió de inspiración a los artistas populares que contaban historias. Escritas hábilmente en lenguaje popular reflejaban frecuentemente la vida de las clases medias e inferiores e irradiaron sus rayos sobre la novelística ulterior.

El drama satírico constituye el más brillante fruto de la literatura de la dinastía Yuan. En aquel entonces dicha expresión se difundía a todos

los rincones del país de Dadu (hoy Beijing) y incidencia sobre profunda Hangzhou con desenvolvimiento ulterior de las obras de teatro, y el surgimiento de escenificación variedades teatrales. Se conservan en total 345 piezas dramáticas satíricas de la dinastía Yuan, 63 de las cuales son del célebre dramaturgo Guan Hanqing cuya obra más importante es "La injusticia de Dou E.". Otra obra de teatro titulada "Pabellón Occidental" de Wang Shi-fu, también ha sido muy importante para las generaciones posteriores.

#### 3.3.5.3. DINASTIA MING.

dinastías Ming У Qinq se Durante las sobresalientes en novela registraron obras cuento del laúd" de Gao Min, "El teatro, como dinastía Ming. comienzos de 1a escrito a mediados es el "Quiosco de peonías" de Tang Xianzu.

El género novelístico adquirió un mayor éxito. Su base estaba en el "Libro de narraciones", a raíz del cual se desarrollaban algunas obras. "A la orilla del agua" de Shi Nai-an y "Romance de los Tres Reinos" de Luo Guan-zhong, son de comienzos de la dinastía Ming, y "Peregrinación al Oeste" de Wu Cheng-en y el "Ciruelo del florero de oro", aparecido bajo el seudónimo Xiao Xiao-sheng de Lanlin, son de mediados de la dinastía Ming y marcaron la época de madurez novelística.

Otros escritores importantes de la dinastía Ming son: Liu Ji (1311-1375), Gui You-guang (1506-1571), Gao Qi (1336-1374), Tang Xian-zu (1550-1616), Yuan Hong-dao (1368-1610), Xu Hong-zu (1586-1641), llamado Zhen-zhi; Wei Xue-yi (1596-1625),

Zhang Pu (1602-1641) y Xu Xie, nacido alrededor de 1616 en Anhui, el cual ejerció como historiador en la Academia Imperial al final de la dinastía Ming.

Además, hay otros autores que se les puede considerar tanto de la dinastía Ming como de la Qing, puesto que vivieron al final de la primera y comienzos de la segunda: son: Huang Zong-xi (1610-1695), Hou Fang-yu (1618-1654), Mao Xian-shu (1620-1688), llamado Zhi-huang y nacido en Qiantang (hoy Hangzhou); y Wei Xi (1624-1681), natural de la ciudad de Ningdu.

## 3.3.5.4. DINASTIA QING.

Durante la dinastía Qing, apareció la famosa novela satírica "Anécdotas de letrados" de Wu Jingzi. Otra que se puede considerar muy interesante es "Extraños cuentos de Liaozhai" de Pu Song-ling, cuyo autor, <<mediante unos cuentos sobre zorros y demonios, trata de dar su imagen del momento>>.161 El "Abanico de la flor de durazno" de Kong Shangreen, y el "Palacio de la Eternidad" de Hong Sheng son todas ellas importantes obras de renombre de la dinastía Qing.

Pintura del "Jardín de de El. Semillas de Mostaza", recopilado por Wang Gai y sus hermanos entre 1679 y 1701, es una guía exhaustiva de la enseñanza de la pintura, que describe con pinceladas los de V tipos sensibilidad los elementos que las componen. Se ponen de manifiesto las técnicas de los grandes maestros a través de representaciones de una extensa gama de animales, que va desde los saltamontes a los asnos, así como otros elementos de la naturaleza como rocas, pinos, orquídeas y crisantemos.

Sobre este manual se ha llegado a decir que <<debido a su síntesis tan matizada, abarcándolo y colmándolo todo, los chinos, subyugados por ella, perdieron creatividad>>. 162 Pero lo cierto es que estas grandes convenciones dieron lugar a una nueva cretividad, como así lo pusieron de manifiesto los denominados excéntricos, que como el cantonés Su Ren-shan, de mediados del siglo XIX, elaboraron una obra sólida y singular, llena de personalidad.

La literatura de ficción hacía gala de una gran originalidad. En la novela, cuyo origen situarlo en los recitadores ambulantes de cuentos de mercado, se daba una <<estructura episódica en su origen o a lo sumo polifónica, y los personajes aparecían y desaparecían al pronto, tal como ocurre en la vida real>>.163 Posteriormente, la novela fue adquiriendo una estructura de conjunto, cuyo zenit estaría en "La historia de la piedra", también conocida como "El sueño del Pabellón Rojo", 164 del gran escritor Cao Xue-qin y un continuador anónimo. Revisada y editada por Gao E, está considerada como una gran obra realista entre las clásicas de China. argumento está sustentado a través de vicisitudes que atraviesa una por las familia noble, como la paulatina ruina moral y financiera. Con ello, el narrador ponía de manifiesto su estado alucinación al percibir la <<irrealidad mundo de lo real>> y los cambios y deterioros incesantes que permanecían latentes entre la bruma del explendor y del éxito. Esta es una novela que introdujo figuras típicas, una exquisita diferenciación de las diferentes psicologías femeninas y un análisis detallado de sentimientos reprimidos como el temor, resentimiento, alienación o rivalidad oculta, además de revelar y criticar aspectos del feudalismo. Evidenció una diversos

prosa de tradición tardía, cuya vitalidad y alta significación la permitieron situarse, sin grandes dificultades, entre las fuentes de inspiración orientales y occidentales.

Otros autores muy importantes de la dinastía Qing son: Zheng Xie (1693-1765), llamado Kerou y Banqiao, que nació en Xinghua (Jiangsu); Yuan Mei (1716-1797), conocido también como Jianzhai y <<el anciano Suiyuan>>; Ji Yun, también conocido como Ji (1724-1805);Shen Xiao-lan Qi-fenq. también conocido como Shen Tong-wei, al cual se le supone nacido alrededor de 1741. Нe Bange, Xianzhai, nació en el reinado de Qian Long (1736-1795); Hao Ge-zi también vivió durante su reinado y se dedicó principalmente a la prosa. Gong Zi-zhen fue de los (1792 - 1841)uno más influventes escritores y pensadores del siglo XIX en China. Ding (1832-1880 aprox.)fue natural Tianchang (Anhui), y al igual que muchos de nombres indicados anteriormente, destacó en pintura a escribir relatos caligrafía, llegando de ficción a los 40 años.

Una figura trascendental para la historia los últimos años de la dinastía Qinq es la del gran revolucionario, pensador y hombre de letras Lu Xun (1881-1936), al que se ha considerado como fundador de la literatura contemporánea china. 165 Su verdadero nombre era Zhou Shu-ren, ya que Lu Xun el seudónimo que mantuvo а partir đе la publicación đе "Diario đе un loco". Nació en Shaosing, provincia de Chechiang, en el año 1881, tiempo en que China ya había sido reducida a un país semicolonial y semifeudal. En 1902 fue a Japón para continuar sus estudios. Durante ese período participó intensamente en las actividades revolucionarias dedicadas a derrocar al gobierno de la dinastía Qing, desarrollando gradualmente su pensamiento democrático, anti-imperialista y antifeudal. En su poema "Autorretrato" escribió: "¡Dedico mi sangre vital a China!", expresando su gran decisión de ofrecer sin vacilación su vida a la causa de liberación de la patria. Al tercer año de su regreso del Japón ocurrió la Revolución de 1911, justo cuando Lu Xun ejercía la docencia en la escuela secundaria de Shaosing.

# 3.4. OTROS ASPECTOS DE LA SOCIEDAD.

Con objeto de proporcionar una visión más completa de la sociedad china, a continuación se indican otros aspectos que conforman su idiosincrasia y que merecen ser destacados por su trascendencia y participación en los signos de su pintura.

# 3.4.1. LOS MANDARINES.

un qozado de campesinado ha Si el antigüedad, desde la China en protagonista importancia de los mandarines en la sociedad también ha sido reconocida ampliamente, pues se les ha considerado como la estructura burocrática más eficiente y duradera del mundo premoderno.

A lo largo de más de 2000 años los literatosfuncionarios han sido los auténticos poseedores del poder, ya que desde la época Han (206 a.n.e.-220 de n.e.) se incorporaban como tales una vez superados los examenes.

Sus estudios debían incluir el aprendizaje de memoria de "Los Cuatro Libros" y "Los Cinco Clásicos"

de Confucio y su escuela, ya que se suponía que aportaban un gran conocimiento sobre <<el arte del gobierno de los hombres>>. La prueba principal del examen consistía en la redacción de un tema escrito (Pa-Ku), en el que el aspirante tenía que saber aludir y citar diversas obras.

La preparación para superar los examenes comenzaba muy pronto, y continuaba durante todos los años de la adolescencia. Los jóvenes se entregaban a un estudio exhaustivo, que constaba de tres grados de suficiencia: <<el primero, a nivel de distrito, se superaba hacia los veinte años. El segundo se realizaba en la capital de la provincia. Finalmente, la prueba suprema tenía la corte, delante del emperador. superada, cualificaba a los vencedores para cubrir los se podía llegar a hecho no De más altos cargos. prueba, superado esta había se si no naturalmente la más difícil de todas>>.166

En el s.XVIII eran unos 9.000 en todo el imperio, aunque había muchos que estaban a la espera de una plaza, una vez aprobados los examenes. Pero a todos estos que superaban con éxito los examenes finales se les otorgaba el título de <<Ji>inshi>> y la fecha del acontecimiento era tan importante, que se dejaba constancia en las biografías oficiales. Por otra parte, no había límite de edad para presentarse a las pruebas, dándose casos de aspirantes que llegaban a superarlos tardíamente.

En cuanto a la clase que ocupaban socialmente los mandarines, puede decirse que se identificaban prácticamente con la de los grandes terratenientes, los cuales al mismo tiempo eran hombres de letras:

"Verdaderos aristócratas de la cultura, ellos controlaban los mandos del estado, y tendían, obviamente, a transmitir los cargos de padres a hijos, teniendo en cuenta el poder y el prestigio de que gozaba quien tenía estos puestos". 167

El atuendo de estos mandarines era distinto al de otras clases sociales, ya que usaban vestidos bordados de acuerdo con su rango.

# 3.4.2. EL ARTE DE LA GUERRA.

Han sido numerosas las revueltas campesinas y los conatos en los que se ha visto inmersa China desde los primeros años de la historia. De ahí que todo aquello relacionado con las estrategia y el estudio de la guerra haya sido un tema al que se han acercado importantes tratadistas.

El primer tratado acerca del arte de la guerra que en el siglo China IV a.n.e. escribió en atribuido a Sun Tzu. 168 La obra es valorada por la sus ideas У concisión y originalidad de ha constituido núcleo del el veinticinco siglos pensamiento militar del Extremo Oriente. Desde los generales de los Reinos Combatientes hasta Mao los rebeldes de Taiping pasando por Tung, japoneses durante la Segunda Guerra Mundial, todos los estrategas orientales se han inspirado en Sun Tzu, ya que <<a semejanza de otros clásicos chinos, el arte de la guerra interesó a muchos comentaristas en el curso de los siglos. Ellos agregaron apéndices a la obra original>>.169

Sun Tzu no veía, en la grandiosa batalla de aniquilación, la suprema manifestación de la estrategia, pues según éste todo el arte de la guerra

está basado en el engaño, y de ahí que los expertos en el arte de la guerra sometan al enemigo sin combatir, tomando las ciudades sin tener que recurrir al asalto y derrocando un Estado sin operaciones demasiado largas. En este sentido Sun Tzu sería el iniciador de formas de lucha más innovadoras que el simple enfrentamiento de dos ejércitos.

#### 3.4.2.1. ORIGENES.

El contexto histórico hay que situarlo primeramente en los Chou, donde hacia el año 1000 a.n.e., una tribu del Asia Central, los Chou, emigra hacia el Este, levantándose contra su señor feudal, el rey de los Shang. Cuando es vencido éste en el campo de batalla, los Chou se establecen en sus dominios y adoptan sus costumbres y su medio de vida, que es más agradable y avanzado.

hacia el mirado Tradicionalmente China ha período Chou considerándolo como un modelo bienestar y de buen gobierno. Describen al último un cruel soberano Shang como los depravado, contraponiéndolo al primer rey Chou que es un dechado de virtudes y que ha sido enviado por cielos para librar al país del tirano los establecer un reino regido por la bondad, justicia Chou primeros reves Los equidad. У invariablemente adornados de todas las virtudes, y deben sus éxitos precisamente a su recto juicio y a sus notables cualidades morales.



# 3.4.2.2. <u>ALGUNAS CONSIDERACIONES FUNDAMENTALES DE</u> SUN TZU.

El carácter "Shih", que sirve de título a uno de los capítulos del libro de Sun Tzu sobre el arte de la guerra, significa fuerza, influencia, autoridad, energía. Los exegetas lo toman en el sentido de energía o de potencia en algunos pasajes y de situación en otros. Con respecto a este apartado de energía (shih), Sun Tzu dijo lo siguiente:

"1.- En términos generales, mandar a muchas personas es como mandar a unas pocas. Es cuestión de organización.

2.- Y mandar a muchos de ellos es como mandar a unos pocos, es cuestión de

despliegue y de señales.

4.- Las tropas lanzadas contra el enemigo como una rueda de molino contra un montón de huevos son un ejemplo de la acción masiva contra la nada.

5.- Como regla general, en una batalla se emplea tu fuerza normal para trabar el combate, y se emplea tu fuerza extraordinaria para obtener la victoria.

- 6.- Pues los recursos de los que son expertos en la utilización de las fuerzas extraordinarias son tan limitados como los cielos y la tierra, y tan inagotables como el caudal de los grandes ríos.
- 7.- En efecto, se dispensan y se reorganizan, cíclicas como los movimientos del sol y de la luna. Expiran y de nuevo nacen a la vida repitiéndose como las estaciones que pasan.
- 8.- Las notas de la música son solamente cinco, pero sus combinaciones son tan numerosas que es imposible escucharlas todas.
- 9.- Los colores fundamentales son solamente cinco, pero sus combinaciones son infinitas, y no puede el ojo percibirlas todas.
- 10.- Los sabores son solamente cinco, pero sus combinaciones son tan variadas que es imposible gustarlas todas.

11.- En el combate solamente existen la fuerza extraordinaria y la fuerza normal,

pero sus combinaciones son ilimitadas; no hay espíritu humano que pueda aprenderlas todas.

- 12.- Pues las dos fuerzas se reproducen una sobre otra; su interacción no tiene fin, como la de los anillos entrelazados. ¿Quién podría decir dónde comienza uno y dónde termina el otro?.
- 13.- Cuando el agua del torrente hace rodar los guijarros es gracias a su impetuosidad.
- 14.- Si de un golpe, el halcón destroza el cuerpo de su presa, es porque lo descarga en el momento preciso. Basándose en Tu Mu.
- 15.- Así, el que es experto en el arte militar posee un impulso irresistible y regula su ataque con precisión.
- 16.- Su potencial es el de una ballesta tensada al máximo, su tiempo de acción, el del disparo del mecanismo.
- 17.- En medio del tumulto y del estrépito, la batalla parece confusa, pero no hay desorden; las tropas parecen girar en redondo, pero no pueden ser vencidas.
- 18.- La confusión aparente resulta del orden, la aparente cobardía, del valor; la debilidad, de la fuerza.
- 19.- El orden y el desorden dependen de la organización, el valor y la cobardía, de las circunstancias; la fuerza o la debilidad, de los despliegues.
- 20.- Así, los que intentan provocar un movimiento del enemigo lo consiguen creando una situación a la que deba adaptarse; lo atraen con el cebo de una presa fácil y seduciéndole con una ventaja aparente lo atraen hacia el grueso de las fuerzas.
- 21.- Por esto el comandante en jefe competente espera la victoria de la situación, y no de sus subordinados.
- 22.- El escoge a sus hombres y ellos aprovechan lo mejor posible la situación.
- cuenta la. que tiene en 23.- $\mathbf{E1}$ el. a sus hombres situación utiliza combate como quien hace rodar troncos o piedras. Pues está en la naturaleza de los estar las piedras troncos y de equilibrio en un suelo firme y rodar en un suelo inestable. Si son cuadradas, paran; si son redondas, ruedan.
- 24.- Así, el potencial de las tropas que son dirigidas con destreza durante el combate, se pueden comparar al de los guijarros redondos que descienden rodando desde lo alto de la montaña". 170

#### 3.4.3. AGRICULTURA Y JARDINERIA.

La forma de vida tradicional en China se ha basado desde la antigüedad en la agricultura, siendo uno de los principales medios de subsistencia, donde todo se realizaba a mano, no interviniendo los animales para carga o tracción.

Los cultivos básicos y predominantes en China son cerealícolas, cuya superficie los ocupa el 80% del total de las zonas aproximadamente cultivadas. Su distribución es diferente si se trata del norte o del sur del país, debido a las condiciones naturales y a las histórico-sociales, pues en las zonas sureñas se produce generalmente arroz, mientras que el norte y el oeste se dedican al trigo, cebada, mijo y patatas; y el nordeste, además de trigo, produce sorgo.

y mijo arroz, trigo, maíz, sorgo Elconsiderados como productos tradicionales junto cultivo del té y la morera, cuyas hojas sirven de alimento al gusano de seda. La intensidad de estos necesidades đe las cubre únicamente cultivos abastecimiento de la población, no existiendo apenas intercambios comerciales con otros paises, a excepción del té y la seda.

Entre los cultivos económicos de China están: el algodón, que ocupa el tercer lugar en el mundo; 171 cacahuete y otros oleaginosos, plantas azucareras, tabaco, cáñamo y plantas medicinales.

A partir de 1949, con la llegada al poder del partido comunista chino, se inició una reforma agraria, que formó parte de toda una revolución socioeconómica,

consistente en la instauración de comunas para la explotación colectiva del suelo agrícola.

En cuanto a la indumentaria del agricultor, ésta cambia según que la estación del año sea invierno o verano. Las diferencias más acusadas se reflejan en el sombrero o quitasol de paja, junto a los pies descalzos o calzados con sandalias, propio del verano, y en la capa de junco o la gorra usados en invierno.

Seguidamente se va a dedicar una especial atención al cultivo del arroz, así como al arte del pen-zin y también al papel del opio en China, para tratar de resumir el caudal de significaciones que este apartado lleva implícito en la trayectoria del país.

#### 3.4.3.1. EL ARROZ.

La importancia del arroz en China ha sido y es trascendental. Hay que decir, en primer lugar, que es el principal productor de arroz del mundo $^{172}$  y está considerado como que dentro del país principal cereal de cultivo, ya que la superficie plantada representa un 40% de la total dedicada a los cerealícolas y <<su producción ocupa cerca de 1a global de los cereales del de la mitad país>>.173

En segundo lugar, cabe destacar que la mayor suelo dedicado al arroz se encuentra parte del de de los monzones Asia esfera dentro de la Oriental. Se cultiva abundantemente en la cuenta del río Changjiang y las provincias al sur del mismo, aunque su límite ya se había ampliado en 1979 hasta la parte septentrional de la provincia de Heilongjiang. Hay que mencionar también el hecho de que se pueda cultivar en una latitud norte superior a la de otros paises, y de que se registren hasta dobles cosechas anuales.

El arroz se ha utilizado como uno de los alimentos básicos de la población. Entre otros usos cabe destacar el de la confección de papel.

#### 3.4.3.2. EL PEN-ZIN.

La antiqua palabra china "Pen-zin" significa pequeño árbol enano y es de la que posteriormente derivado la japonesa bonsai, ya que probablemente los misioneros buddhistas chinos los que en el siglo X u XI llevaron el bonsai a Japón objeto religioso, considerándolo como l.a comunicación con Dios. Y puesto que según tradicional buddhista todas filosofía verdaderas obras de arte son escaleras hacia el cielo, al pen-zin se ha venido considerando como una obra de arte.

Existen distintos modos de cultivo según se efectúen en China del norte o China del sur. La manera preferida en el sur consiste en imitar solamente la naturaleza, cultivando exclusivamente árboles nacidos en el monte y conservándolos más o menos con la misma forma que recibieron de ésta, aunque manteniéndolos enanos. Por el contrario, en el norte, prevalece una idea diferente que consiste en conseguir de manera artificial formas armoniosas para esos arbolitos de reducidas dimensiones.

El arte de cultivar pen-zin en China empezó hace siglos y los principios son un poco oscuros, aunque los primeros conocimientos que se tiene de ellos es a través de pinturas o bien de comentarios

realizados en rollos de escritura *kanji*, <sup>174</sup> con fechas anteriores al siglo X3.

De China continental pasó enseguida a las islas japonesas. Y la primera vez que este arte se presentó en Europa fue en la Exposición Universal de París (1878) y en la de Londres (1909). El penzin o bonsai tuvo una resonancia pública muy fuerte, aunque algunos cultivadores europeos la tacharon de cruel.

#### 3.4.3.3. EL OPIO.

Entre los cultivos que más repercusiones han tenido a lo largo de la historia está la adormidera "Papaver Somnifera" de la que se extrae el opio, que es el jugo extraído mediante incisiones en los frutos de la planta, tras ser desecado a una temperatura de 100°.

Este uso y consumo de opio en China data de la Edad Media, época en que fue introducido por los árabes desde Turquía, India y Egipto. Desde entonces fue utilizado por hombres y mujeres con fines terapéuticos, aunque el filósofo chino Li Shi-shang <<dice en un libro suyo sobre el opio: "que cura, pero mata como un sable">>.175

siglo XVII Aunque hasta el de propios productos sus autoabastecía precisaba ninguno "del otro lado del sol", el hecho de que Europa necesitara gran cantidad de éstos, como por ejemplo el té, hizo que se introdujera en China por parte de los ingleses el contrabando de opio. Esto desencadenaría las Guerras del Opio que, a partir del siglo XVIII, dieron como resultado el este producto libre comercio de en China,

estableciéndose las relaciones comerciales entre ambos paises. El número de consumidores aumentaría considerablemente, aunque más tarde desaparecería su uso tradicional.

Teniendo en cuenta que la posición del cuerpo y el ambiente tranquilo eran muy importantes para conseguir los efectos relajantes que conducían al sueño, el opio se fumaba generalmente tumbado y apoyándose sobre un costado, lo cual permitía un descanso relajado. Las clases sociales inferiores lo consumían en los llamados fumaderos de uso comunal, mientras que las personas ricas tenían una habitación reservada para su consumo en sus propias casas.

#### 3.4.4. LAS ARTES MARCIALES.

Se han venido denominado así a las técnicas de y ataque influídas, generalmente, doctrina Chan o Zen, (rama del Buddhismo Mahayana), aunque también contempla ciertos aspectos del taoismo. es que su explicación va más allá, Lo cierto especial para cada una de ellas un requieren características extraer las que pueda detenimiento esenciales de su conformación. Por ello, a continuación se van a tratar algunas de las más importantes.

#### 3.4.4.1. El WUSHU.

El wushu o kunf-fu es una de las más conocidas artes marciales chinas, que según afirma Yu Lu-ren <<pre><<pre>certenece al patrimonio cultural de nuestra nación>>.176

Este wusu, en cuanto a sus estilos, contenidos y formas encarna antiguos conceptos filosóficos, estéticos, éticos, morales y militares y ha sido representado pictóricamente en diversas ocasiones, no sólo por la belleza de sus valores deportivos, sino también por los artísticos.

Algunas sociedades y escuelas usaban como emblema los dos peces del yin y el yang, que son los dos principios opuestos del taoísmo, o bien los ocho diagramas del Tao. Otras colgaban pinturas en las paredes; también era usual colgar un tablero con caracteres en el dintel. Se solían exponer las diversas armas y muchos de sus practicantes llevaban camisas con representaciones simbólicas taoístas o del dragón y zapatillas de estilo chino. Todos estos fenómenos son signos del rico contenido que refleja esta actividad.

La siguiente pintura muestra dos figuras boxeando en tiempos de la dinastía Qing.



6. Boxeo en tiempos de los *Qing*.

La obra pertenece a un libro con hojas pintadas y en ella se puede apreciar la concentración mental de los contendientes, que guarda relación con la del Chi o energía vital y cósmica. No hay ningún otro medio de desarrollar el Chi que el de la acción. En cada movimiento hay que poner el Chi; no solamente la fuerza física de los músculos. Esta utilización del Chi, parece ser, que es lo más difícil de entender y practicar por parte de los occidentales, puesto que esta noción de energía es completamente desconocida.

A partir del siglo XI a.n.e. es cuando el wushu penetró en el campo artístico y liteario, siendo tema de la música, danza, poesía, teatro, novela y acrobacia, además de representación pictórica.

#### 3.4.4.1.1. ORIGENES.

Los antecedentes del wushu se sitúan en tiempos remotos, cuando los antepasados tenían que defenderse de los animales y cazarlos para sobrevivir.

A partir de estas necesidades se fueron creando los primeros movimientos y elaborando armas ofensivas. primeras que las fueron desarrollando posteriormente se hasta entrenamiento parte de1 obligatorio, pasando a estar al servicio de la guerra. 177 Se cree que fue entonces cuando aparecieron las danzas marciales, ya que en la antigüedad eran comunes las ofrendas rituales al cielo, los antepasados, la tierra, etc. que por aquel tiempo no había distinción entre el wushu y la danza.

Lin Chu-tang opina que <<su origen lo tiene en el *T'ai Chi Xh'uan*>>, 178 y la dificultad de conocer su evolución se debe a que los secretos eran transmitidos oralmente de maestros a discípulos, dentro de un mismo clan o familia.

También existe una leyenda que dice que fueron los dioses quienes enseñaron a los antepasados a combatir según ciertas técnicas, y de ello haría ya más de cinco mil años. Y que:

- Un primer origen se remonta a unos 3.000 años a.n.e., gracias a un médico llamado Hua To, quien creó una serie de movimientos para tonificar el cuerpo de sus pacientes y tranquilizar la tensión nerviosa. Dichos movimientos los imitó de los animales.
- El segundo origen se atribuye a un militar llamado Yuen Fei, en cuyo caso el Tai Chi sería algo más moderno, tal vez unos mil años, tratándose de movimientos usados para la contracción y la relajación muscular.
- Un tercer origen por el cual llegaría a China junto con el Buddhismo, introducido en China por el monje llamado Boddhidarma, máximo representante de la meditación buddhista Chan. Este fundó su monasterio en Shao-lin y enseñaba a sus discípulos y alumnos a practicar unos ejercicios físicos con respiración apropiada en una especie de yoga dinámico.

#### 3.4.4.1.2. <u>DESARROLLO.</u>

indicados movimientos estos De anteriormente fueron saliendo los del boxeo apuntaba Lin Chu-tang Kuna-fu. chino o <<una variante de este origen explica que es posible que unos militares chinos se refujiaran monasterio buddhista después de ser elhicieron Se los manchúes. derrotados por monjes, lo cual era una tradición corriente en aquella época, y ellos fueron los que enseñaron a los demás monjes las técnicas de combate con las manos desnudas, que habían experimentado en batalla, perfeccionándolos de los campos conjuntamente con las técnicas usadas en los ejercicios físicos de Boddhidarma>>.179

se entiende que en la época de dinastía Tang (618-907) apareciera un sistema de concurso de artes marciales cuyo objeto era los mejores guerreros y seleccionar а posteriormente, la corte imperial de los Song precisara definiera У (960-1279) reglamentos que dieron lugar a las primeras organizaciones de entrenamiento.

y así fue como en la dinastía Ming (1368-1644) las artes marciales conocieron su apogeo, publicándose la obra "Notas sobre el entrenamiento militar", del famoso general de la época Qi Ji-guang sobre arte militar y artes marciales. En cambio Xu Cai escribe que:

"La dinastía *Qing* prohibió al pueblo practicar el wushu, que sin embargo, se difundió en secreto. Diversas escuelas se crearon para divulgar centenares de juegos". 180

Esto dio lugar a la aparición de escuelas de boxeo Taiji, Pigua y la de los Ocho Trigramas, que estaba basada en la disposición de los trigramas del I Ching o Libro de los Cambios, celebrándose numerosas competiciones.

En cuanto al desarrollo actual de este tipo de manifestaciones, Fernando Granda escribía lo siguiente en 1990:

"...se practican numerosas variantes del wushu, siendo las más conocidas el boxeo de sombra houquan (al estilo del mono), el shequan (al estilo de serpiente) y el zuiquan (boxeo del ebrio)". 181

Yu Lu-ren y Li Chu-tang están de acuerdo en asegurar que las técnicas del Kung Fu fueron observando realidad inventadas en movimientos y las reacciones de los animales, si bien puede afirmarse que en definitiva aquí se trata de utilizar las diversas posibilidades del cuerpo humano, como el equilibrio la velocidad de la cuerpo, estabilidad del movimientos, la potencia, refleios У agilidad, el coraje, la astucia y la ligereza otra desplazamientos, cosa V los en valiosa: la utilización de la fuerza o energía vital (Chi en la China, Ki en Japón y Prana en la India). Otro concepto muy utilizado también es el del Yin y el Yang, así como el de los Cambios, base del libro clásico I Ching y del Taoismo.

Oriente, ya sea en la India con el Yoga<sup>182</sup> o en China o Japón, siempre ha tenido importancia la respiración v primordial justamente en el Yoga los métodos respiratorios del Pranayama han logrado unas técnicas muy desarrolladas. La razón de esta importancia dada a la respiración viene de la idea de que por la misma el cuerpo humano capta la energía cósmica del Chi. Estos métodos respiratorios se (medios Chi para chino Lien 11aman en transmitir el soplo del Chi) y normalmente van unidos a unos preceptos de dietética.

Chi es el principio de todo lo que existe, es el principio fundamental y es lo que nos permite vivir; todo viene del Chi y todo vuelve a él. Mientras el hombre vive, necesita seguir recibiendo el Chi universal con un influjo continuo dejándolo fluir naturalmente. Por esto nunca se tiene que parar esta circulación del Chi, aunque voluntariamente se puede dirigir direcciones, que algunas ya hacia entrenamiento oriental consiste en aprender a dirigirle. Así es como:

"En el Kung Fu se tiene que coordinar siempre la acción del espíritu con la del cuerpo, es decir, unir la energía del Chi con la energía muscular. Es necesario un esfuerzo consciente para liberar el Chi y precisamente en este esfuerzo reside todo el secreto, pero este esfuerzo tiene que ser un acto libre. El impulso puede surgir del corazón donde alienta escondido y más o menos oculto bajo el peso de los pensamientos".183

A medida que pasaba el tiempo cada maestro fue introduciendo nuevos movimientos o bien modificando algunos existentes, de acuerdo con

sus propias necesidades y convicciones, creando una escuela propia y guardando en secreto sus nuevas consecuciones.

El wushu actualmente se clasifica en dos disciplinas: con armas y sin ellas, dentro de las cuales cabe considerar siete categorías de wushu, que son los boxeos changquan (o boxeo largo), nanquan (o boxeo del sur) y taijiquan (o boxeo del Supremo). En las que llevan armas suelen utilizarse: sable, lanza, espada, palo o bastón, látigo de nueve segmentos, liuxingchui, 184 etc. Todas ellas mantienen la esencia y originalidad propias de las artes marciales tradicionales chinas.

Xu Cai define el Baguazhang como el boxeo denominado Palma de los ocho polos, el Bajiquan como boxeo de los ocho polos y el Xinyiquan como el boxeo imitación de los movimientos de los animales. 185

Para terminar hay que señalar que, en general, este tipo de manifestación se ha incorporado a los grandes espectáculos teatrales de China, especialmente el de la Opera de Beijing.

## 3.4.4.2. <u>EL TAIJIOUAN</u>.

El Taijiquan o boxeo del Supremo es una modalidad de wushu que se ha ido desarrollando ampliamente hasta el momento actual y que forma parte de la rica herencia cultural de China. También se considera producto de la combinación de algunas formas de boxeo folklórico con movimientos respiratorios.

En cuanto a la palabra taiji, proviene del Libro de los Cambios, que es la obra filosófica más antigua de China. Su significado es génesis del universo, que incluye los dos principios opuestos en la naturaleza: el yin y el yang, los cuales se relacionan mutuamente produciendo todas las cosas.

investigador Yan Nai-hua, en un artículo  $\mathbf{E}\mathbf{1}$ 1989, remontaba la existencia del publicado en taijiquan a unos 300 años. 186 Desde esa fecha las escuelas fueron sufriendo un gran desarrollo. Por otra parte, Yan Nai-hua asegura que Chen Wang-ting, comandante de la guarnición distrital de Wenxian en la dinastía Oing (1644-1911) creó la escuela Chen a partir del taijiquan en 13 movimientos. La escuela de Chen Fa-ke y es а base proviene movimientos tanto vigorosos como plásticos y que conservan bastante de las formas antiguas.

La escuela Yang, de Yang Cheng-fu (1883-1936), caracterizada por la relajación y el equilibrio, fue creada en las postrimerías de la dinastía Qing por parte de Yang Lu-chan, admirador de Chen Wang-ting y oriundo de la provincia de Hebei. Transformó los movimientos fuertes en desplazamientos suaves, ligeros e ininterrumpidos.

Posteriormente Wu Yu-xiang, paisano de Yang Luchan, basándose en las escuelas *Chen* y *Yang*, introdujo una serie de formas bien ordenadas, de movimientos simples y ligeros y de corto alcance.

desarrollada Wu Jia-quan, por escuela Otra a denominarse pasó Lu-chan, discípulo de Yang (1870-1942), Jia-quan Wu de Wu, escuela Era de origen continuos y suaves. movimientos

manchú, destacándose las posturas armoniosas y los movimientos flexibles y bien coordinados.

Y la escuela Sun, de características marciales, conformada por Sun Lu-tang (1861-1932), que se distingue por la destreza y agilidad en los movimientos rápidos y gran dinámica de los pies.

#### 3.4.4.3. EL OIGONG.

El Qigong es un deporte típico de China y a la vez una terapéutica respiratoria que tiene también una tradición multisecular, pues los registros más antiquos datan de hace unos tres mil años.

Guarda una relación estrecha con la práctica de la caligrafía, ya que tanto al escribir de pie caracteres de gran tamaño, para lo cual se necesita la fuerza de todo el cuerpo, como si se escribe sentado, se debe mantener levantada la palma de la mano, el antebrazo en posición horizontal, erguida la cabeza y derecha la espalda. Y de una manera o de otra hay que controlar bien la respiración, por lo que es mejor saber qigong, puesto que la respiración debe coordinarse con el ritmo de cada uno de los movimientos de la mano.

El caligrafo Zhang Zhong-yu escribía en agosto de 1989 lo siguiente:

"Hace tres años, la Academia de Ciencias de China realizó una investigación sobre los efectos para el cuerpo humano producidos por la función caligráfica y fui precisamente el blanco de su investigación. Se descubrió que cuando yo escribía sosteniendo el pincel con los cinco dedos se movían 36 articulaciones de mi cuerpo, y que el pensamiento, el latido cardíaco y la

respiración respondían al ritmo de los movimientos del brazo, la muñeca y los dedos". 187

Esto viene a demostrar que la frecuente práctica de la caligrafía es provechosa para la salud, ya que contiene dos aspectos fundamentales como son la cultura física, por un lado, y la gimnasia curativa por otro. Y aunque las escuelas son muchas, todas ellas prestan gran atención a: 188

- La posición: forma de sentarse, acostarse, permanecer en pie, caminar, etc.
- La respiración y la oxigenación interior.
- La mente, en cuanto a concentración en una idea y quietud física.

## 3.4.4.4. KARATE.

Los orígenes de este arte marcial hay que situarlos en China, aunque su posterior desarrollo se efectuara en las islas de Luchu, 189 que están a unas doscientas millas al suroeste de Japón.

Yasu Kishi escribió que <<a principios del siglo XVIII, las islas fueron conquistadas por los japoneses al mando de Daimyo de Satsuma. Los luchuanos continuaron pagando tributo a China y Japón hasta 1879, en que el rey fue llevado cautivo a Tokio, y el gobierno se reorganizó como una provincia japonesa al estilo de Okinawa Ken>>.190

El kárate surgió como consecuencia de que, tanto los antecesores chinos como los conquistadores venidos de Japón no permitían el uso de ninguna clase de armas a los naturales de Luchu,

por lo que éstos tuvieron que inventar y desarrollar un sistema de lucha a base de utilizar las manos, los pies, codos, etc., para poder enfrentarse a sus opresores. Es, por tanto, un sistema de manos desnudas, como la misma palabra indica: <<kara>> = desnuda y <<te>> = mano.

Gichin Funakoshi, japonés que dedicó su vida entera al estudio del kárate, también dejó escrita esta opinión sobre estos orígenes. Decía:

"Aunque no se trata de un hecho constatado, me parece indudable que el boxeo chino llegó a Okinawa a través del mar y, combinándose con el estilo indígena de combate, conformó los fundamentos de lo que ahora se conoce como karate". 191

En definitiva, es un arte en el que está presente la espiritualidad, e incluso, en algunos de sus movimientos o formas, como el karate katas, están especialmente encaminados a purificar el espíritu de los combatientes. Así se comprende que en la nomenclatura de las escuelas, el puño sea conocido como el <<alma>> de este arte.

# 3.4.4.1. LAS ESCUELAS WUTANG Y SHAOLIN CHUANFU.

Durante las Dinastías Yuan, Ming y Qing florecieron dos escuelas de boxeo en China: "Wutang" y "Shaolin Chuanfu" o "Shoringi Kempo", que se pensaba correspondían a las dos escuelas de Karate en Okinawa: "Naha-te" Y la fundación de atribuye la "Shuri-te". Se San-feng, tal Chang а un Wutang Escuela mientras que la de Shaolin Chuanfu se dice que fue fundada por el propio Daruma (Bodhidharma), el creador del Buddhismo Chan-Zen. En realidad, el nombre de Shorinji Kempo es el nombre japonés de la "Shaolin Chuanfu" china.

Ambas escuelas eran muy populares y sus practicantes daban, a menudo, exhibiciones públicas.

A través de la leyenda se sabe que escuela Wutang tomó su nombre de una montaña china, donde se decía había sido practicado por mientras que Shorinji la vez. primera correspondiente al pronunciación japonesa templo de Shaolin, en la provincia de Hunan, donde Daruma predicó la doctrina de Buddha. Según la versión histórica, a sus seguidores se entrenamiento muy un imponía después de que muchos cayeran exhaustos, entrenamiento ordenaba recomenzar el cuerpo a la mañana siguiente, de tal forma que sus mentes y corazones crecieran para seguir el camino de Buddha. Su método era una especie de boxeo, que llegaría a conocerse con el nombre de Shorinji Kempo.

en un principio, <<las dos escuelas de boxeo chino se asociaron con las dos de Okinawa: Shorin-Ryu y Shorei-Riu, pero la verdadera relación que existió entre ambas se perdió hace mucho en las tinieblas del tiempo. Lo mismo puede decirse de las escuelas Shuri-te y Naha-te>>. 192

Las técnicas de la escuela Shorei estaban indicadas para personas corpulentas, mientras que las Shorin eran más adecuadas para personas

de menor envergadura y fuerza, aunque ambas tenían sus ventajas e inconvenientes, pues la Shorei, por ejemplo, enseñaba un tipo de autodefensa más efectivo, pero le faltaba la movilidad de la Shorin.

Las técnicas actuales de *karate* están basadas en estas dos escuelas, de las que han recogido lo mejor de cada una de ellas.

#### 3.4.5. LA ACROBACIA.

La acrobacia china constituye una de las artes escénicas más milenarias del mundo y sus raíces guardan estrecha relación con la vida cotidiana de la antigüedad, como las faenas productivas o los combates y ceremonias religiosas. La belleza plástica que emana de ella ha sido captada en diferentes ocasiones por diferentes pintores y artistas del país.

#### 3.4.5.1. ORIGENES.

Esta rama artística cuenta con más de 2,000 de las existencia v proviene de populares. Sus números se han ido desarrollando con el paso de los siglos y las manifestaciones también se han plasmado en dibujos, frescos o grabados ladrillo, estatuillas de madera, tallas, sobre han salido a luz gracias а la etc., que descubrimientos realizados en los últimos años en diferentes excavaciones arqueológicas. 193

En el Período de la Primavera y el Otoño (770-475 a.n.e.) y en el de los Reinos Combatientes (475-221 a.n.e.), la acrobacia pasó a ser un arte independiente, que se desarrollaría ampliamente

durante la dinastía Tang (618-906), donde los artistas actuaban incluso en la corte.

En las dinastías Ming y Qing el carácter de la acrobacia se enriqueció más aún, ya que fueron asimilándose las características de otros pueblos nacionalidad de la las hermanos como complicaciones У la dinámica. las Aumentaron ocurriendo algo muy significativo: la incorporación la ópera de Beijing y otras efectos en de sus óperas más.

La que se representa actualmente se distingue del circo o de otras acrobacias de otros países por su estilo peculiar y su técnica. A este respecto, Wu Rui-gen escribió en 1990 que fue calificada como <<una flor exótica de Oriente>>.194

el. león" por del dragón y En 1a "Danza los acróbatas llevan ropajes vistosos y ejemplo, bailan con los dragones y leones al compás de una los transportando clásica china, melodía espectadores al misterioso ambiente poético de la cultura oriental y haciéndoles partícipe de sus mitos.

## 3.4.5.2. MATERIAL ACCESORIO.

Los utensilios empleados en las representaciones tradicionales eran instrumentos de producción, armas de combate y objetos de uso cotidiano como sillas, mesas, aros, tridentes, espadas, jarrones, tazones y platos, entre otros.

Pero también existían otros números acrobáticos que se han venido desarrollando sobre la base de la habilidad con que se utilizaban antiguamente

instrumentos, y que dieron lugar algunos ejercicios con fisga, la tensión de arcos o los boleadoras. de Hay, en cambio. representaciones de acrobacia que se crearon sin la ninguno de estos instrumentos; ejemplo: los equilibrios sobre pértida las funambulerías.

#### 3.4.6. LA OPERA DE BEIJING.

La Opera de Beijing es una forma artística más de la tradición de China que está considerada como una de las joyas más valiosas de su patrimonio cultural. Suele ser motivo elegido por los pintores para sus realizaciones, aunque ella en sí misma ya es todo un signo pictórico.

#### 3.4.6.1. ORIGENES.

Surgió del pueblo, tal vez debido a que en los primeros tiempos actuaban al aire libre, y su nacimiento puede datarse hace unos 203 años, siendo Beijing capital de la dinastía Qing, de la que tomó su nombre.

#### 3.4.6.2. PERSONAJES.

Los tipos de personajes que suelen aparecer en las obras son variados: Xiaosheng, Laosheng, Laodan, Jing, Qingyi, Huadan, Wenchou y Wuchou. Se clasifican según la edad y el carácter de cada uno, pudiendo darse cuatro tipos:

1º).- <u>Tipo đang</u>. Es el correspondiente a los personajes femeninos y se divide en las siguientes categorías principales según el carácter que

represente el personaje en cuestión: qingyi (mujer jóven, seria y virtuosa), huadan (mujer vivaracha, alegre y coqueta), guimendan (jovencita soltera que aún vive con su familia), wudan (amazona, o luchadora intrépida), daomadan (militar), laodan (papel reservado a las mujeres mayores); y otras más.

- 2°).- <u>Tipo sheng</u>, que se refiere a los personajes masculinos y se divide en tres tipos diferentes: el laosheng (anciano que lleva siempre una barba), xiaosheng (muchacho), wusheng (guerrero o militar, especializado en acrobacias), etc.
- Tipo *chou*. Incluye a los bufones, militares y civiles, que suelen llevar por general pintados los ojos y la nariz en forma de círculos blancos. Generalmente hay dos clases de bufones: el de tipo ingenuo, simpático y bueno, que distrae con sus chistes y su inocencia. normalmente un honesto У digno, personaje intelectual un poco excéntrico o un soberano sin ninguna autoridad, etc. El segundo tipo de chou representa, a veces, un papel antipático.
- 4º).- Tipo jing o hualian. Este cuarto tipo simboliza a los hombres cuyos rostros tienen que exteriorizar determinadas pintados para características como violencia, grosería, astucia, hualian comprende entre otros el figura del dahualian; es decir, el tongchui hualian (cantante de cara pintada), y al erhualian o jiazi hualian (militar de cara pintada). Igualmente puede ser un bandido o un aventurero, y también un juez o general; es decir, cualquier personaje que destaque por un tipo de carácter enérgico o rudo.

#### 3.4.6.3. <u>ORQUESTA.</u>

Y dentro del conjunto de actividades que configura una representación de ópera está el papel sumamente importante que asume la orquesta. Normalmente tiene un elenco muy reducido (siete u ocho personas) que se sitúan en el lado derecho del escenario. Los instrumentos de percusión tienen un papel fundamental puesto que marcan el ritmo y puntúan la voz y los gestos de los actores. Los instrumentos más utilizados son:

- el tambor plano (danpi gu),
- las claquetas de madera (jiaban),
- el tambor (tanggu),
- el pequeño "gong" (xiaoluo),
- El "gong" grande (daluo)
- los címbalos (bo),
- la vihuela de dos cuerdas (huqin),
- el laúd de tres cuerdas (sanxian),
- el laúd en forma de luna (yueqin),
- el oboe chino (suona),
- la flauta travesera de bambú (dizi).

Por último, una nota curiosa a resaltar es el hecho de que los músicos de la ópera china no tienen partitura y tocan de memoria todas las piezas. Tampoco cuentan con un director de orquesta propiamente dicho, aunque el músico que toca el tambor es el que asegura la dirección del conjunto. Y es el actor el que da a la orquesta la señal para la <<puesta en marcha>>.

#### 3.4.6.4. EXPRESION.

Hay que tener en cuenta algunos aspectos en la expresión de los personajes de la ópera de Beijing.

Uno de ellos es la pintura de los rostros que da como resultado las características máscaras, para las que se utilizan pigmentos de diversos colores que maquillan y acondicionan la expresión de los diferentes estados emocionales de los actores, según el papel que éstos tengan que desarrollar.

Otra es el vestuario, pues también está conformado para que el público distinga las diferentes particularidades de los personajes: a los leales de los astutos, a los bondadosos de los malos, así como la belleza de la fealdad. ropajes que portan cada uno de se corresponden esencialmente con los utilizados en la dinastía Ming durante el siglo XV.



7. Opera de Chaozu titulada Ding Richang.

La imagen anterior corresponde a un momento en la representación de una ópera titulada Ding Richang, de Chaozu. Ding fue un progresista hombre de Estado en las postrimerías de la dinastía Qing, que propugnó la asimilación de ideas y ciencias avanzadas de Occidente.

En definitiva, hay que considerar, al igual que ya escribiría Rewi Alley en su monografía de 1984, que la ópera de Beijing es el primer amor de los chinos:

"... one may say that the people of China today, although they warmly receive the diversity of theatre that is developing, will certainly not forget they first love, the Peking Opera". 195

palabras de Alley, con estas bellas disponen en forma de broche para cerrar el conjunto de registros e implicaciones que se han ido mostrando a lo largo de estas páginas, reflejando la génesis y desarrollo de los signos en China, partiendo desde la antigüedad, y tratando de sacar a luz aquellas la proposiciones más intrínsecas que forman parte de su sintaxis a través del tiempo, se da paso a la segunda parte de este trabajo: "El signo en la pintura china de las dinastías Ming (1368-1644) y Qing (1644-1911)", que quía estructural con una el Tomo II comenzará en personalizada para el reconocimiento de los diferentes signos.

---0000000---

- 1 PARAIN, Brice: "El prensamiento prefilosófico y oriental", V.1. Madrid: Siglo XXI Editores, S.A., 1984 (10° castellano), p.6.
- <sup>2</sup> Op. cit., p.6.
- 3 QUIGLEY, Carroll: "La evolución de las civilizaciones". (T.O. en inglés: "The evolution of civilitations", Nueva York: The Macmillan Company, 1961). Trad. de Luis Tobío. Buenos Aires: Editorial Hermes, 1963, p.26.
- 4 Así aparece en: "China". (Trad. de María José Enríquez de Salamanca. Adapt. de Pierre Pontico). Madrid: Ediciones El País, S.A. / Aguilar, S.A. de Ediciones, 1992, p.23.
- 5 O.v.: SUE-HEE KIM: "Historias del Viejo Mundo. La antigua China". Madrid: Historia 16, número 17, 1988, p. 60. (Seres proviene de la palabra Si -Ssu-, seda en lengua china, que fue transmitida a Europa como ser por los griegos, lo que ofrece la connotación obvia de la existencia de comercio de seda probablemente desde el año 220 a.n.e.>>).
- Sobre Catay o (Cathay) también se ha escrito que <<en el siglo XII, el nombre de una tribu que reinaba en el norte de China -Dinastía Liao- conoció a los chinos como Ch'itan o Khitan y a sus vecinos de Asia Central como Khitai, de los que se derivó Catay -Cathay- en Europa. En la Edad Media incluso hubo dudas sobre si las dos denominaciones, China y Cathay, se referían a un solo país, igual que ocurrió en los tiempos antiguos con Sina y Seres. Estas dudas son concebibles, puesto que un nombre había llegado por ruta terrestre y el otro, por la marítima>>. SUE-HEE KIM: "Historias del Viejo Mundo. La antigua China". Madrid: Historia 16, número 17, 1988, p.60.
- 7 Fue recibido favorablemente por el Gran Khan (Kublai-Khan). Q.v.: RIOS Y RIOS, Angel de los: "La parte de los montañeses en el descubrimiento de América". Santander: Imprenta y litografía de L.Blanchard, 1892, pp.17-23.
- 8 Q.v.: "China", Revista Ilustrada, nº 12/91. (En el artículo: "Beijing", de LIN YAMIN). Trad. de Zhang Yonghua. Beijing: Corporación China de Comercio Internacional del Libro, 1991, p.29.
- 9 RACIONERO, Luis: "Oriente y Occidente". Barcelona: Editorial Anagrama, 1993, p.113.
- 10 Datos extraídos del libro: "China" de AA.VV., trad. por M.J. Enriquez de Salamanca. Madrid: Ediciones El País, S.A. / Aguilar, S.A. de Ediciones, 1992, p.23.
- 11 SNOW, Edgar: "La China Contemporánea". V.1. (T.O.: "The Other Side of the River". Nueva York: Random House, 1961). Traducida por Julieta Campos. México: Fondo de Cultura Económica, 1965, p.32.

- 12 QI WEN: "China". Beijing: Ediciones en lenguas extranjeras, 1979, p.2. Los nombres que están entre paréntesis corresponden a las ciudades sede de los gobiernos populares de las provincias y regiones autónomas, respectivamente.
- 13 Actualmente República de Taiwan, cuyo nombre oficial es República de China; es decir, el mismo que adoptó la entidad política fundada en 1912 por Sun Yat-sen, aunque esta denominación se utiliza cada vez menos, incluso por el gobernante KMT, que recurre con frecuencia a las siglas o habla de la República de China en Taiwan.
- 14 Los datos sobre nacionalidades han sido publicados por Beijing: Corporación China de Comercio Internacional del Libro, 1989, del artículo escrito por CHAI YULING: "Población china", de la Revista "China Construye", V.XXX, nº.8, p.41.
- 15 CHAT YULING: "Población china". Artículo de la Revista "China Construye", V.XXX, nº.8. Beijing: Corporación China de Comercio Internacional del Libro, 1989, p.41.
- 16 op. cit., p.41.
- 17 LI CHI: "The Beginnings of Chinese-Civilization". Seattle: University of Washington Press, 1957, (Intr.).
- 18 ANDERSON, J.G.: "Researches into the Prehistory of the Chinese". Bulletin of the Museum of Far Eastern Antiquities, núm. 15, 1943, p.25. Q.v.: CAMPBELL, Joseph: "Las máscaras de Dios". Versión española de Belén Urrutia. (T.O.: "The masks of God: Oriental Mythology"). Madrid: Alianza Editorial, S.A., pp.410 y 413.
- 19 CAMPBELL, Joseph: op. cit., p.414.
- 20 op. cit., p.414.
- 21 antiguamente Chang-an.
- 22 Q.V.: KITAURA, Vasunari: "Historia del arte de China". Madrid: Ediciones Cátedra, S.A., 1991,, pp.17 y ss.
- 23 op. cit.
- 24 El arqueólogo chino Wu Ching-ting descubrió en 1929, en Chéng-tzu-yai, Lung-shan-chen, Santung, unas cerámicas negras y brillantes, con un grosor tan fino como el de la cáscara de huevo, que se llamaron hei-tao, junto con objetos muy elaborados de piedra y hueso, pertenecientes a esta cultura Lung-shan, que lleva el nombre de la ciudad donde se descubrió. (Bibliog.: KITAURA, Yasunari: op. cit., pp. 20-21-22).
- 25 Fuente: QI WEN: op. cit., p.257; (ampl.).

- 26 También se puede encontrar como dinastía Hia. La denominación correcta se rige por la normativa de Pinyin, de 1975, extensiva a todos los nombres.
- 27 También se puede encontrar como dinastía Chang.
- 28 También se puede encontrar como dinastía Chou, Cheu y/o Tcheu.
- 29 También se puede encontrar como dinastía Chin.
- 30 También se puede encontrar omo dinastía Sung.
- 31 Se puede encontrar como dinastía Ching, Ch'ing y/o Ts'ing. La nomenclatura correcta es la de Pinyin, de 1975.
- 32 CONFUCIO Y MENCIO: "El Chu-King, el Ta-Hio, El Lu-Yu, el Tchung-Yung, el Meng-Tseu". (Trad., noticias preliminares y notas de Juan Bautista Bergua). Madrid: Clásicos Bergua, 1969, p.13.
  - 33 BERGUA, Juan B. en op. cit., p.587.
- 34 CONFUCIO: "Lun Yu", XIV, 40. Q.V.: CONFUCIO Y MENCIO: op. cit., p.13.
- 35 CONFUCIO: "Lun Yu", VII, 19. Op. cit., p.588 y ss.
- 36 CONFLICTO: "Lun Yu", VII, 18. Op. cit., p.588.
- 37 CONFUCIO: "Lun Yu", XV, 4. Op. cit., p.588.
- 38 También se ha *trad*. como: <<Retirarse en la oscuridad, tal es la vía (el camino del Cielo)>>. LAO TSE: "Tao te Ching", c.9,3. [1977]. (Edición preparada por Carmelo Elorduy). Madrid: Ediciones Orbis, S.A., 1983, (2ª), p.103.
- 39 Q.v.: CONFUCIO: "Lun Yu", VIII, 21. En CONFUCIO Y MENCIO: op. cit, p.588.
  - 40 Algunos autores se refieren a él como rey Wen.
- 41 CONFUCIO: "Lun Yu", VIII, 20. En el libro de CONFUCIO Y MENCIO: op. cit., p.589.
- 42 Frase del "Libro de las canciones". Op. cit., p.589.
- 43 "Lun Yu", XX, 1. Op. cit., p.589.
- 44 "Lun Yu", VII, 5. Op. cit., p.589.
- 45 Confucionismo, Confucianismo.
- 46 Juan B. Bergua en noticias preliminares y notas a la trad. de op. cit., pp.13-14.

- 47 SHI JUN: "Confucio y la cultura china". Artículo de la Revista "China Construye". V.XXX, nº.9. Beijing: Corporación China de Comercio Internacional del Libro, 1989, p.14.
  - <sup>48</sup> Juan B. Bergua en noticias preliminares y notas a la *Trad.* de op. cit., p.32.
  - 49 SHI JUN: op. cit., p.15.
  - $^{50}$  Juan B. Bergua en noticias preliminares y notas a op. cit., p.16.
  - 51 Op. cit., p.17.
  - 52 Fuente: WYN, J.: "Confucio". Barcelona: Libroexprés, 1982. p.23.
  - 53 Otros autores escriben su nombre como Schu-leang Ho.
  - 54 SHI JUN: op. cit., p.12. Shi Jun es Profesor de Filosofía de la Universidad Popular de China y Presidente de la Asociación de Estudio de la Historia de la Filosofía Moderna de China.
  - 55 op. cit., p.13.
  - 56 WYN, J.: op. cit., pp.113-114.
  - 57 CONFUCIO Y MENCIO: op. cit., p.30.
  - 58 op. cit., p.30.
  - 59 op. cit., p.30.
  - 60 Op. cit., p.31.
  - 61 op. cit., pp.31-32.
  - 62 Juan B. Bergua en las noticias preliminares a la Trad.
  - de op. cit., p.32.
  - 63 Op. cit., p.36
  - 64 CONFUCIO (Lun Yü, c.7,1). Op. cit., p.11.
  - 65 CONFUCIO Y MENCIO: op. cit., p.39.
  - 66 Según J. WYN en op. cit., p.113.
  - 67 op. cit., p.115.
  - 68 op. cit., p.58.
  - 69 Para Richard Wilhelm, quien ha dedicado un voluminoso estudio a la investigación del Yi-King (<u>"I Ging, das Buch der Wandlungen"</u>. Düssseldorf 1956, trad. castellana: <u>"I</u>

- Ching, el Libro de las Mutaciones"), además de una monografía sobre Confucio (Madrid: Alianza Editorial, 1966). Q.v.: WYN, J.: "Confucio". Barcelona: Libroexprés, 1982, p.58.
- 70 HUSSERI, Edmund: "Invitación a la fenomenología". [T.O.: (A. "Der Encyclopädia Britannica Artikel, publicado en Phenomenologische Psychologie, Vorlessungen Sommersemester 1925. Husserliana (Edmund Husserl Gesammelte Werke), Band IX. // (B. "Die Krisis des europäischen Menschentums und die Philosophie. Publicado en alemán por Martinus Nijhoff, Publishers, B.V.). // (C. "Die Philosophie als menschheitliche Selbstbesinnung, Selbstverwirklichung der Vernunft).

Publicado en alemán por Marinus Nijhoff, Publishers, B.V. La Haya, para A, B y C: 1962, 1954 y 1954 respectivamente]. Trad. de: A. Antonio Zirión, B.Peter Beader, C. Elsa Tabernic. Intr. de Reyes Mate. Barcelona: Ediciones Paidós Ibérica, S.A., 1992, p.69.

- 71 Confucio en "El libro de las Mutaciones". Q.v.: J. Wyn: op. cit., pp.58 y ss.
- 72 Op. cit.
- 73 Op. cit.
- 74 WYN, J.: op. cit., pp.60-61.
- 75 Op. cit., p.61.
- 76 op. cit., p.41.
- 77 Para él, este ethos podía ser: moral y político, en primer lugar; su culminación estaba en el ideal del <<noble>>. Tener relación con las nociones del saber fundamental vigente. Y por último, manifestarse como interrogante de cómo la bella perfección de este mundo intelectual vacila y queda suspendida por la conciencia del ser humano.
- 78 Para él, este ethos podía ser: moral y político, en primer lugar; su culminación estaba en el ideal del <<noble>>. Tener relación con las nociones del saber fundamental vigente. Y por último, manifestarse como interrogante de cómo la bella perfección de este mundo intelectual vacila y queda suspendida por la conciencia del ser humano.

## 79 O Wrao Te King".

- 80 En el c.1 del "Tao Te Ching": op. cit., p.97, se dice: "El Tao, que puede ser expresado, no es el Tao perpetuo".
- 81 Q.v.: Juan B. Bergua en las notas al libro de CONFUCIO Y MENCIO: op. cit., p.586.

- 82 Op. cit.
- 83 Algunas veces su nombre se encuentra escrito como Lao-Tzu.
- 84 Se puede encontrar como Tchouang Tcheou o Tchouang Tseu. La nomenclatura exacta es la de Pinyin, de 1975.
- 85 También se puede encontrar como Lie-tseu.
- 86 Actualmente Chansi.
- 87 SIERRA DE LA CALLE, Blas: "Catay. El sueño de Colón".
  Salamanca: Junta de Castilla y León. Consejería de Cultura
  y Bienestar Social, 1991, p.93.
  - 88 RACIONERO, Luis: "<u>Textos de Estética Taoísta</u>". Madrid: Alianza Editorial, S.A., 1983, pp.33-34.
  - 89 Introducción de Carmelo Elorduy al "Tao Te Ching": op. cit., p.9.
    - 90 En CONFUCIO Y MENCIO: op. cit., p.13.
  - 91 "Tao Te Ching", c.34: op. cit., p.118.
  - 92 Op. cit., p.16.
  - 93 ARISTOTELES: "De Mundo". Berlín: Opera, ed. Bekker, 1831, 7, 401, 12.
  - 94 FESTUGIERE: "La Révélation d'Hermès". París: Trismegiste, 1954, IV. pp.65 y ss.; II, pp.516 y ss.
  - 95 Ps. DIONISIO AEROPAGITA: "De Divinis nominibus", C.I, sec.4, ed. Brujas: Chevallier, 1937, I, pp. 43 y 45.
  - 96 platon: "Timeo", c.92. París: Ed. Rivaud. "Les Belles Lettres", 1949, X, p.228.
  - 97 PLATON: "Parménides". París: Ed. A. Diès. "Les Belles Lettres", T.VIII, 1956, p.64.
  - 98 C.42 del "Tao Te Ching": op. cit., pp.126.
    - 99 Una gran mayoría de autores castellanos, ateniéndose a la ortografía del "Diccionario de la Real Academia", escribe buda, la voz sánscrita buddha. Pero hay que tener en cuenta que este uso del término buda y sus derivados (transcripción de las voces sánscritas budha y buddha) puede dar lugar a confusiones si no se especifican claramente las diferencias existentes entre ambos términos, ya que budha significa sabio o inteligente, mientras que buddha designa el estado interior de quien, trascendiendo la ilusión del mundo, alcanzó el conocimiento liberador. Algo similar ocurre con Budhismo, que significa sabiduría, mientras que Buddhismo es el sistema filosófico promulgado

por Sidharta Gautama. (Q.v.: MOREL, H.V. y MORAL, J.D.: op. cit., p.63). Por este motivo, se ha preferido utilizar para este trabajo las voces en sánscrito.

100 Con el nombre de Mahâyâna se designa la escuela o corriente buddhista, de particular preponderancia en China, Japón, el Tíbet y Corea. Literalmente es el Vehículo", de carácter místico, contemplativo. Su escritural es el Tipitaka ("Las tres pitakas", o cestas de la Ley). Pitaka se traduce literalmente como cesta. Es un término buddhista con el que se designa a una de las tres colecciones de escrituras que integran al Canon Pali Tipitaka; es decir, triple cesta. El "Tipitaka" abarca el "Vinaya-pitaka" (Cesta de la disciplina), El "Sutta-pitaka" (Cesta de los Discursos) y el "Abhidharmma-pitaka" (Cesta de los dogmas). Parece ser que el término pitaka implica lo que se pasa o transmite. Héctor V. Morel y José Dalí Moral, en su "Dic. Budista". Buenos Aires: Editorial Kier, S.A., 1989, p.274, ejemplifican este hecho diciendo que de la misma manera que los obreros hindúes, que echan cimientos, se pasan uno a otro canastas llenas de tierra, así, una larga serie de sabios se ha pasado o transmitido escrituras buddhistas.

101 Bodhisattva es, literalmente, ser o esencia (atta) de sabiduría (bodhi). Quien alcanza la percepción directa de como producto de la Sabiduría, meditando verdad la compasión (bodhicitta). Quien consagra implícitamente su vida a la realización del Estado Búddhico. En Buddhismo Mahayana, santo de compasión cuyo deseo es liberación de los demás, a diferencia del Arhat, santo del Buddhismo Hinayana, que tiene como fin último el encontrar la propia bienaventuranza y el Nirvana. El primero, en el umbral del Nirvana, renuncia a entrar en éste debido a su colaborar compasión que lo impulsa a salvación y liberación del dolor de todos los seres del mundo. Puede abarcar muchísimas existencias, en cuyo lapso atravesará un noviciado que incluye diez estados y la práctica constante de caridad, rectitud, paci heroísmo, meditación y sabiduría. Cumplido este paciencia, último objetivo, sólo le resta renacer una última vez para ingresar en el Nirvan y convertirse en un Buddha. Y es en cuando se produce la renuncia momento mencionada, cuyo corte evidentemente popular, indica dentro del Buddhismo histórico la introducción de una nueva noción de Gracia y el paso del plano filosófco al religioso propiamente dicho. En general, a los Boddhisattvas se los suele denominar Buddhas de Compasión. Según la tradición, los Boddhisattvas moran en el cielo Tusita, antes de encarnar como Buddhas en la tierra. (Q.v.: Morel, Héctor V. y Moral, José Dalí: op. cit., p.61).

102 Ch'an (o Chan) es abreviatura de Ch'anna, equivalente de Dhyana. (Dhyanna, o Jñana es la meditación en tiempo y dualidad, cuyo objetivo es lograr una mentalidad equilibrada). Es Escuela de la Meditación, o Hin-Tsong (Escuela de la Espiritualidad). Escuela buddhista Mahâyâna

china, cuyo origen se remonta a los siglos IV y V con sus primeros exponentes Seng Chao (384-414) y Tao Cheng (360-434), aunque su verdadero fundador fue el misionero hindú Bodhidharma (470-543) -en chino Ta Mo-, que llegó a la India hacia el 526, fundando un monasterio en Lo-yang, en el Honan. La escuela Chan desdeña el valor del estudio y las manifestaciones externas de la religión, otorgando primacía absoluta a la concentración espiritual. La meta de esta meditación es una realidad inefable, que ninguna palabra, ningún texto o culto podrían interpretar. hombre debe hacer en sí mismo el vacío total, aboliendo toda representación, pensamiento y acción para alcanzar a lo Absoluto eterno e infinito, sustancia de todo lo que es. Este movimiento avanzó rápidamente por toda la China, culminando en la figura de su máximo expositor Hui Neng, hacia el 1300. La escuela Ch'an es una secta típicamente china, en la que pueden advertirse influencias taoístas. A su vez, debía influir sobre las demás religiones del país y concepciones las impregna que espíritu el "intuicionistas" de los neo-confucionistas como Lu Stangchan (1139-1193) y Wang Yang-ming (1472-1528) quienes, renunciando al mundo, buscaban en la meditación la raíz de la razón celestial. Del sistema Ch'an derivó la escuela del Buddhismo Zen japonés. (Q.v.: Morel, Héctor V. y Moral, José Dalí: op. cit., p.113).

- 103 SUZUKI, D.T.: "Ensayos sobre Budismo Zen". (Ver. española de la edición inglesa de Hector V. Morel "Essays in Zen Buddhism", 1953). Buenos Aires: Editorial Kier, S.A., 1973, pp.388-389.
- 104 Un sutra es un discurso o sermón del Buddha Gotama. Literalmente: hilo en el que se ensartan las piedras preciosas. Los sutras integran la primera <<cesta>> del "Tripitaka". (Q.v.: Morel, Héctor V. y Moral, José Dalí: op. cit., p.319).
- 105 Avatamsaka sutra (o Gandavyüha) es el texto búdico relativo al Buddha Absoluto, el Trikaya y las diez etapas del Estado Bodhisáttvico. (Q.v.: Morel, Héctor V. y Moral, José Dalí: op. cit., p.46).
- 106 Prajña-pâramitâ-Hridaya sutra, denominado "El sutra del Corazón", es una de las recopilaciones efectuadas en el año 268, con caracteres chinos, de la enseñanza del Buddha durante un período de 22 años. (Q.v.: Morel, Héctor V. Y Moral, José Dalí: op. cit., p.276).
- 107 Saddharmapundaríka es uno de los cinco Dhyani-Bodhisattvas, generados por la meditación de los cinco Dhyâni-Buddhas, o Buddhas de Meditación: Samantabhadra, Vayrapâni, Avalokitesvara y Visvapâni. Samantabhadra es verde, monta un elefante y es símbolo de la felicidad. Vajrâpani esgrime un rayo, acoge a los buenos y aterroriza a los malos. Avalokitesvara, también llamado Padmapani, es el Señor de la Misericordia y su símbolo es el loto que él

- empuña. (Q.v.: Morel, Héctor V. y Moral, José Dalí: op. cit., p.131).
- 108 Upáya se traduce como medio o artificio útil o hábil; su equivalente japonés es Hoben.
- 109 Vairocana, o Vairochana, literalmente es "El que todo lo ilumina"; uno de los cínco Dhyani Buddhas o Buddhas de Meditación del Buddhismo norteño. Es el más elevado, supremo, de los Buddhas no históricos. Simboliza consciencia cósmica, o el conocimiento trascendental. Aparece descrito en el Libro Tibetano de los Muertos (Bardo Thodol). Es el Dhyani Buddha del Sector Central. Se le venera especialmente en la secta Shingon, o de la Verdadera Palabra, del Japón, país en el que también se le llama Dainichi.
- 110 BORGES, Jorge Luis: "¿Qué es el Budismo?. Barcelona: Emecé Editores, 1991, p.89.
  - 111 GLASENAPP, H. von: "Misterios budistas". (Trad. F.J. Solero). Buenos Aires, 1974. pp.15-16.
  - 112 SUZUKI, D.T.: "Essays in Zen Buddhism" (First Series), Nueva York, Londres: Rider and Company, S.A., 1953 (14 en inglés), 1958 (24 en inglés), p.168.
    - 113 Fuente: CAMPBELL, Joseph: op. cit., p.486.
  - 114 Misionero buddhista hindú del siglo VI de nuestra era. Príncipe de la región de Madrás, fue iniciado en Buddhismo Mahâyâna por Panyatara. Hacia el 526 viajó a China y se instaló en el Templo de Shao-lin, en montañas de Wu-tai. Allí permaneció meditando, completamente inmóvil, con la mirada fija en una pared, durante 9 años. Después fundó un monasterio en Lo-yang, en Considerado el verdadero fundador de la escuela Ch'an (Escuela de la Meditación) o Hintsong (Escuela de la Espiritualidad). En China se le conoce como Ta Mo y en Japón como Daruma. La influencia de Bodhidharma en China fue tan importante que convirtió al Buddhismo en parte cultura. Su doctrina opone, integral de su facilidades del amidismo, una religión de esfuerzo personal, una búsqueda constante de la concentración espiritual. La tradición señala el extraordinario esfuerzo contemplativo que tuvo por objeto una realidad inefable que ningún texto o culto podría interpretar. Sus numerosos se consagran exclusivamente a la búsqueda del éxtasis, de la caída brusca en el vacío, aboliendo toda representación de pensamiento o acción. La iconografía representa a Bodhidharma con cierto aire rudo inimitable, mechón de pelo negro en la nuca, cejas negras y fruncidas, ojos enormes, negros, y párpados sin dos pestañas. Su bigote y su barba son hirsutos y negros, orejas grandes, adornadas con aretes. (Q.v.: Morel, Héctor V. y Moral, José Dalí: op. cit., p.60).

- 115 Héctor V. Morel y José Dalí Moral dan la cifra de 526 de n.e., mientras que Daisetz Teitaro Suzuki se refiere al año 520 de n.e.
- 116 Un stúpa es un túmulo, montículo o monumento, objeto arquitectónico de peculiar veneración, erigido para la conservación de reliquias buddhistas. Originariamente fue un monumento funerario destinado a guardar las cenizas de los santos. Se compone, generalmente, de un hemisferio de mampostería, alzado sobre un pedestal (que representaría la del cosmos) coronado por una central y un parasol. Los stûpas son de diferentes cuadrada los más grandes están a menudo rodeados balaustradas, con puertas orientadas hacia los cuatro puntos cardinales. Los más famosos stúpas buddhistas son los de Sanchi; el de forma hexagonal, de Sarnat, cerca de Benarés; y el de Bharhurt. (Q.v.: Morel, Héctor V. y Moral, José Dalí: op. cit., pp.316-317).
- 117 Uno de los atributos o vehículos, desarrollado por todo Buddha. Cuerpo divino de Don Perfecto. Estado en el que nacimiento, muerte, transición y mutación se hallan trascendidos por completo. Según Evans-Wentz, es el estado de comunión espiritual en el que todos los Bodhisattvas existen cuando están encarnados sobre la tierra, de modo similar a lo que se relaciona con los santos. Cuerpo trascendental. El cuerpo superterrestre logrado como consecuencia de las buenas obras. (Q.v.: Morel, Héctor V. y Moral, José Dalí: op. cit., p.298).
- Tucci, es un psicocosmograma con el que se capta la realidad cósmica como realización. Los mandalas son externos e internos, y, a través de sucesivas divisiones y subdivisiones, totalizan cuarenta y dos. También se puede explicar el mandala como un diagrama simbólico que se utiliza en prácticas de meditación y también con fines mágicos. El mandala más corriente en Buddhismo es de dos clases: el que expone gráficamente distintas categorías de Buddhas, Bodhisattwas y demonios (representantes de poderes o fuerzas) dentro de cuadrados y círculos simbólicos, y en el centro del cual se muestra al Buddha Vairochana, el gran iluminador; y el que ofrece una representación diagramática en la que ciertas letras sagradas sánscritas (llamadas bija, o semillas), son sustituidas por figuras. (Q.V.: Morel, Héctor V. y Moral, José Dalí: op. cit., pp.229-230).
- 119 SUZUKI, D.T.: "Ensayos sobre Budismo Zen": op. cit., p.391.
  - 120 GLASENAPP, H. von: op. cit., p.8.
- 121 Concepto ligado con la condicionalidad e impersonalidad de los fenómenos existenciales. Su captación exige intuición e iluminación. Contrariamente a la generalizada suposición en Occidente, si bien "Karma" significa "acción", en su sentido buddhista implica exclusiva y

excluyentemente voliciones generadoras de actos saludables o nocivos a través del cuerpo, de la palabra y de la mente. En cuanto a su prioridad por resultados, el Karma podrá ser pesado, habitual, inmediato a la muerte, o acumulado. En orden a sus funciones, se califica como regenerador, sustentativo, supresivo o destructivo. El regenerador actúa en función de renacimiento y continuidad vital. El sustentativo no modifica los resultados. El supresivo los elimina. El destructivo anula al Karma más débil. En cuanto a la maduración del Karma, abarca tres tiempos posibles: el de la vida, el del próximo nacimiento y el de nacimientos sucesivos.

En otro sentido, el Karma corresponde a la suma de nuestras acciones, nuestros méritos y nuestras culpas, en un balance integral de carácter moral. Del Karma dependen, en todo sentido, la naturaleza y la calidad de cada renacimiento individual, pues según hayan sido nuestros pensamientos, vidas precedentes, ese será el obras en palabras y resultado que obtendremos como merecimiento.  $\mathbf{E}1$ . Karma buddhista se relaciona directamente con la Ley Causalidad, según la cual todo corresponde a causas y efectos, coincidentes y concordantes. El parangón físico de causa y efecto se repite idénticamente en el ámbito moral y espiritual. Por ello, el Karma se tipifica como bueno o malo; el primero redituará efectos positivos; el segundo, negativos. (Q.v.: Morel, Héctor V. y Moral, José Dalí: op. cit., pp.197-198).

122 También Sangsara. Rotación, giro, mutabilidad, impermanencia, continuo cambio de las cosas. La fugacidad de lo concreto, el persistente giro de los acontecimientos que se suceden, y "manan", uno tras otro, sin solución de continuidad. Un conjunto de olas recurrentes, o de marejadas, en las que el ser humano se halla inmerso y, por fuerza de las circunstancias, es llevado por aquéllas hacia un fin que es siempre comienzo. El dolor, la enfermedad, el nacimiento, la muerte y el renacimiento son parte de un ciclo, de una rotación continua, que es menester detener y, según el Buddhismo, esto es posible abrazando la doctrina (Dharma). En sentido restringido, el Samsâra es el mundo en el que vivimos, con sus errores, nacimientos, dolores y devenir, su cambio persistente, su muertes; con su inacabables renacimientos. Seguir, los decadencia proseguir, devenir contínuo. (Q.v.: Morel, continuar, Héctor V. y Moral, José Dalí: op. cit., p.299).

123 También Arahat. Equivalentes: Arhant o Arahant, Arakan, Lohan, Ccompa. Un santo, entre buddhista y jainos. Literalmente: el "Digno", el "Santo Impecable", quien ha recorrido el "Noble Sendero Octuple", quien nada tiene que aprender y ha alcanzado la Liberación. Quien llegó al grado supremo de santidad, o sea, el cuarto, denominado Nirvana. Los hinduístas lo llaman Paramahamsa, o sea, "el que se eleva por encima del Hamsa o del Yo". Los tratados orientales encomian mucho a este grado, que en la terminología buddhista corresponde a la cuarta iniciación, porque reconocen que el ser se halla en altísimo nivel.

- (Q.v.: Morel, Héctor V. y Moral, José Dalí: op. cit., p.33).
- 124 GLASENAPP, H. von: op. cit., pp.14-15.
- Vicente Fatone sitúa a Nâgârjuna como filósofo buddhista del siglo II cuya influencia perdura en las formas modernas de la religión fundada por Çâkyamuni. creemos que pueda verse en Nâgârjuna una "NO Añade: del Buddhismo primitivo, pero tampoco expresión fiel creemos que en sus ideas pueda descubrirse la negación total del Buddhismo. Creemos que Nâgârjuna, sin responder con fidelidad al pensamiento inicial del Buddhismo tal como aparece expuesto en el canon, parte exclusivamente de datos que éste le suministra y llega a las consecuencias más extremas extendiendo a todas las cuestiones el método negativo que el fundador del Buddhismo habría adoptado sólo respecto a cierto número de problemas interesaban para la obtención del nirvana... Su interés reside más bien, en el hecho de que nos ofrezca, como en compendio, muchos problemas que la filosofía occidental ha debatido a través de los siglos". (FATONE, Vicente: "El budismo <nihilista> y otros ensayos". Buenos Aires:
  Editorial Sudamericana, 1972, pp.20 y ss.).
  Q.v.: MOREL, Héctor V. y Moral, José Dalí: op. cit., p.246. referencia a Nâgârjuna como al <<décimo-cuarto Patriarca del Buddhismo Zen, línea ortodoxa de transmisión. Fundador de la Escuela Madhyamika. Aunque dudosamente, se le ubica a fines del siglo II de nuestra era. Según la tradición, fue brahmán de Berar, famoso como filósofo, mago y, hasta alquimista, de acuerdo con la tradición tibetana. Gran parte de su biografía tiene carácter legendario. Tras su conversión al Buddhismo halló su inspiración en el Prajnâparamitâ para desarrollar su doctrina del vacío a través de 400 Mâdhyamika (del Camino Medio, o del Vacío). Restauró el valor relativo del mundo y, por tanto, de la ética, como modo de arribar a la experiencia del vacío (cunya) y del Nirvana. También se le atribuyen otras obras cuya existencia es comprobable únicamente a través de traducciones chinas. Los tibetanos le llaman "Uno de los Adornos de la Doctrina". Hay tres biografías Nâgârjuna: una de ellas en chino, de Kumarajiva, en siglo XII>>.
- 126 GLASENAPP, H. von: op. cit., pp.16-17.
- 127 PARAIN, Brice: "El pensamiento prefilosófico y oriental", V.1. (T.O. en francés: "Histoire de la Philosophie I. Encyclopédie de la Pléiade. Editions Gallimard, 1969). Trad. por María Esther Benítez, Santos Juliá, Gregorio Morán y Román Oria. Madrid: Siglo XXI Editores, S.A., 1984 (10ª castellano), p.220.

<sup>128</sup> op. cit., p. 220.

<sup>129</sup> OCAMPO, Stela: "El infinito en una hoja de papel". Barcelona: Icaria Editorial, S.A., 1989. pp.9-10.

- 130 PARAIN, Brice: op. cit., V.1., p.221.
- 131 Q.v.: "Diccionario de la Lengua Española" de la Real Academia Española. T.1. Madrid: Editorial Espasa Calpe, S.A., 1992, (21ª), p.366.
- 132 ZHANG ZHONGYU: "Me encanta la caligrafía". Artículo de la Revista "China Construye". V.XXX, nº.8. Beijing: Corporación China de Comercio Internacional del Libro, 1989, p.16.
  - 133 op. cit., p.16.
  - 134 op. cit., pp.16 y 17.
  - 135 <u>"Los caracteres chinos". Presencia en China. Beijing: Ediciones en Lenguas Extranjeras, 1984, pp. 1 y ss. (Textos facilitados por la Embajada de la República Popular de China en Madrid).</u>
  - 136 BARDAVIO, José M.: "La Versatilidad del signo". Madrid: Alberto Corazón, 1975, p.17.
  - 137 SUE-HEE KIM: "La Antigua China". Madrid: Información y Revistas, S.A., Historia 16,  $n^2$ . 17, 1988, p.80.
  - 138 Fuente: "Los caracteres chinos". Op. cit.
  - 139 Como, por ejemplo, omóplatos.
  - 140 Artículo: "Escritura Jiaguwen" de la revista "China hoy". V.XXXII, nº.2. Beijing: Corporación China de Comercio Internacional del Libro, 1991, p.44.
  - 141 op. cit., p.44.
  - 142 CHAI YULING: "Lengua y escritura". Artículo de la Revista "China Construye", V.XXX, nº.7. Beijing: Corporación China de Comercio Internacional del Libro, 1989, p.60.
  - 143 Fuente: J. MARTIN: "Guía completa de Caligrafía". (Edición original [1984]: Quill Publishing Limited, Londres). Trad. de Juan Manuel Ibeas; coordinadora Miriam Stribley. Madrid: Hermann Blume, 1985, p.9. (Otros autores la sitúan en el siglo III de n.e.).
  - 144 GUO XILIANG: "Los caracteres chinos". Artículo de la Revista "China hoy". V.XXXII, nº.2. Beijing: Corporación China de Comercio Internacional del Libro, 1991, p.29.
  - 145 TAN JUN Y WANG BOXI: "La escritura china hacia el siglo XXI". (Trad. de Zhao Qingshen). "China Revista Ilustrada", núm.2/1991. Beijing: Corporación China de Comercio Internacional del Libro, pp.14-17.

- 146 Las comparaciones que se hacen a partir de este momento de los diferentes trazos del carácter <<yong>> son las facilitadas por los textos de "Presencia en China", de la República Popular de China. (Beijing: Ediciones en Lenguas Extranjeras).
- 147 Fuente: "Manual elemental de chino moderno". Op. cit., p.10.
- 148 Fuente: "Manual elemental de chino moderno". Op. cit., p.11.
- 149 GUO XILIANG: Op. cit., p.29.
- 150 En la Conferencia de la ONU sobre la Normalización Internacional de los Nombres de los Lugares, se aprobó la adopción del proyecto del alfabeto fonético chino como norma internacional de la escritura de los nombres de los lugares de China.
- 151 Fuente: "Manual elemental de chino moderno". Op. cit., p.17.
- 152 LI DEMING, ZHAO TIESHENG (Et al.): "Los nombres y apellidos chinos". Artículo de la Revista "China Construye", V.XXX, nº.1. Beijing: Corporación China de Comercio Internacional del Libro, 1989, p.32. Y amplía: "Luego de casarse, las mujeres mantienen sus nombres y apellidos. En el pasado, las mujeres casadas tenían que anteponer el apellido del marido al suyo".
- 153 op. cit., p.32.
- 154 "La revolución del libro". Unesco/Alianza, Madrid, 1968, p.35. También recogido por BARDAVIO, José M.: "La Versatilidad del Signo". Madrid: Alberto Corazón Editor, 1975, pp.17-18.
- 155 op. cit., p.18.
- 156 OCAMPO, Stela: "El infinito en una hoja de papel".
  Barcelona: Icaria Editorial, S.A., 1989, p.64.
- 157 Q.v.: BUSCH, Susan: "The Chinese Literati on Painting: Su Shih (1037-1101) to Tung Ch'i-chang (1555-1636)".

  Massachusetts y Londres: Hardvard University Press, Hardvard-Yenching Institute Studies XXVII, 1987, p.44. Y q.v.: STELA OCAMPO: op. cit., p.65.
- 158 Q.v.: "China" de QI WEN. Beijing: Ediciones en Lenguas Extranjeras, 1979, p.216.
- 159 op. cit., pp.216-217.
- 160 op. cit., p.217.
- 161 op. cit., p.219.

- 162 BLUNDEN, Caroline y ELVIN, Mark: "China Gigante Milenario". (T.O.: "Cultural Atlas of China). Oxford: Equinox, Ltd. Trad. de Therma, S.A. Barcelona: Ediciones Folio, S.A., 1989, p.146.
- 163 op. cit., p.146.
- 164 También como "El sueño de las mansiones rojas", o "El Pabellón Rojo".
- $^{165}$  Otros textos hacen referencia a éste como a Lu Sin. "China hoy". V.XXXI, 4/1990. Beijing: Corporación China de Comercio Internacional del Libro, abril 1990, p.62.
- 166 SIERRA DE LA CALLE, Blas: "Catay. El sueño de Colón". Salamanca: Junta de Castilla y León. Consejería de Cultura y Bienestar Social, 1991, p.111.
- 167 op. cit., p.112.
- 168 Q.v.: "La dinastía Sung" de Sterling SEAGRAVE. (T.O.: "The Soong Dinasty". Harper & Row, Publishers, 1985). Trad. de Anibal Leal. Buenos Aires: Javier Vergara Editor, S.A., 1985, su nombre aparece como San Tzu.
- 169 op. cit., p.187.
- 170 SUN TZU: "El arte de la guerra". (Traducido por Fernando Montes de Santiago, 1974). Madrid: Editorial Fundamentos, 1981, (34), pp.81-88.
- 171 Fuente: QT WEN: "Panorama de China". Beijing: Ediciones en Lenguas Extranjeras, 1985, p.53.
- 172 Op. cit.
- 173 Op. cit., p.89.
- 174 Así se denomina un tipo de escritura caligráfica japonesa.
- 175 LI SHI-SHANG. Apud TATO CUMMING, G.: "China, Japón y el conflicto chino-japonés". San Sebastián: Editorial Española, S.A., 1939, p.17.
- 176 YU LUREN: "El Wushu". (Fotografías de Xie Enhua y Huang Taopeng). "China" Revista Ilustrada nº.10. Beijing: Corporación China de Comercio Internacional del Libro", 1991, p.41.
- 177 op. cit., p.41.
- 178 LIN CHUTANG: "Kung Fu". Barcelona: Editors, 1988, p.7. (El T'ai Chi Xh'uan es un tipo de boxeo sin armas que se le ha denominado Boxeo del Supremo).

- 179 op. cit., p.8.
- 180 XU CAI: <u>"El misterio del wushu"</u>. Artículo de la Revista "China hoy". V.XXXII, nº.9. Beijing: Corporación China de Comercio Internacional del Libro, 1991, p.9.
- 181 GRANDA, Fernando: "Sobre las Artes Marciales". Artículo de la revista "China hoy". V.XXXI,  $n^2.12$ . Beijing: Corporación China de Comercio Internacional del Libro, 1990, p.24.
  - palabra yoga procede del sánscrito y significa: La esfuerzo. Es una doctrina y sistema ascético del brahmanismo que trata de conseguir la perfección y la unión espiritual. Esas doctrinas fueron explicadas por primera vez en los "Aforismos", de Patanjali (siglo II a.n.e.). Su la existencia de una fundamental fue el de divinidad personal, la unión con la cual constituye el fin individual (purusha). El autor del sistema alma Kapila, era también teísta, negaba pero posibilidad de probar la existencia de una divinidad individual. El yoga enseña que el alma, al encontrarse inhibida por la ilusión del ser y las exigencias de la carne, antes de alcanzar la unión con el Ser Supremo, debe superar unas pruebas mentales y ascéticas. Existen ocho etapas en el camino de la beatitud: yama (dominio de sí mismo), niyama (observancias religiosas), asana (posturas apropiadas), pranayama (regulación de la respiración), pratyahara (gobierno de los sentidos), dharana (firmeza de la mente), dhyana (meditación) y samadhi (contemplación profunda). La liberación (kaivalya) se alcanza cuando el alma ha sufrido numerosas encarnaciones. En el camino de su extraordinarios adquiere poderes progreso, yogui (telepatía, levitación), pero se consideran como símbolos de liberación y no fines en sí mismos. Se han desarrollado el siete sistemas de yoga: Hatha Yoga, que hace hincapié en los ejercicios físicos y mentales; Brakti Yoga, sistema de oraciones y devociones; Mantra Yoga, repetición mística del nombre de Krishna; Karma Yoga, destinado para los que se dedican a la vida activa, Jnana Yoga, síntesis de la razón y de la fe; Raja Yoga, en que se combinan las prácticas de los sistemas indicados en segundo, cuarto y quinto lugar; y Laya-Kriya Yoga, que se interesa por la unión sexual como símbolo de la unión del alma con la conciencia universal. ["Nuevo Dic. Enciclopédico Universal" (Prólogo General del Dr. Pedro Lain Entralgo). T.44. Madrid: Club Internacional del Libro, 1985, p.5407].
  - 183 LIN CHUTANG: "Kung Fu". Barcelona: Editors, 1988, pp.7 y ss.
    - 184 Mazo meteórico.
    - 185 XU CAI: op. cit., p.10.
  - 186 YAN NAIHUA: "El taijiquan, nueva modalidad para los Juegos Asiáticos de 1990". Artículo de la Revista "China

- Construye", V.XXX, nº.7. Beijing: Corporación China de Comercio Internacional del Libro, 1989, p.20.
- 187 ZHANG ZHONGYU: "Me encanta la caligrafía". Artículo de la Revista "China Construye", V.XXX,  $n^2.8$ . Beijing: Corporación China de Comercio Internacional del Libro, 1989, p.17.
- 188 Los datos que se indican a continuación se han recabado del artículo: "Deportes tradicionales" de la revista "China hoy". V.XXXI, nº.11. Beijing: Cooperación China de Comercio Internacional del Libro, 1990, p.63.
- 189 El nombre de Luchu se pronuncia en japonés como Liukyu.
- 190 YASU KISHU: "Karate". Barcelona: Ediciones Dalmau Socías, 1988,  $(2^a)$ , p.7.
- 191 GICHIN FUNAKOSHI: "<u>Karate-do, mi camino</u>". (*T.O.* en inglés: "Karate-Di, my way of life". Japón: *Ed.* Kodansha International, *Ltd.* 1986). *Trad.* de Luis Roiz. Madrid: Editorial Eyras, *S.A.*, 1986, *pp.*53-54.
- 192 Op. cit., p.54.
- 193 Datos del artículo <u>"La acrobacia"</u>, de la Revista "China Hoy", V.XXXI,  $n^g.10$ . Beijing: Corporación China de Comercio Internacional del Libro, 1990, p.48.
- 194 WU RUIGEN: "Acrobacia china conquistó al público mexicano". Artículo de la Revista "China Hoy", V.XXXI, nº 10. Beijing: Corporación China de Comercio Internacional del Libro, 1990, p. 28.
- 195 ALLEY, Rewi: "Peking Opera". Beijing [1984]: New World Press. 1989, (2\*), p.41.

# ABRIR PARTE SEGUNDA

