miguel ángel molinero polo

realeza y concepción del universo en los textos de las pirámides

## miguel ángel molinero polo

# realeza y concepción del universo en los textos de las pirámides

memoria para la obtención del grado de doctor dirigida por el dr. josé maría blázquez martínez catedrático emérito de historia antigua universidad complutense de madrid

departamento de historia antigua facultad de geografía e historia universidad complutense de madrid 1998

a mis padres
a mi abuelo miguel
a mi familia natural
y a mi familia de amigos.
ellos son los cuatro pilares de un cielo particular

"Hélas, la thèse que l'analyse philologique et historique fait perdre à ces textes (los *Textos de las pirámides*) leur contenu religieux, et qu'il faut par conséquent les laisser parler d'eux mêmes, pour évoquer les symboles éternels et les archétypes de la pensée religieuse est fausse. Il n'y a aucun accès immédiat pour nous aux textes des cultures mythologiques, comme la recherche ethnologique l'a si pertinemment montré ces dernières années, et comme il apparaît chaque jour plus clairement dans tous les domaines des sciences de l'antiquité, car il nous manque la connaissance suffisante du milieu dans lequel ces textes ont été composés et de la sémantique des langues dans lesquels ils sont écrits."

Philippe Derchain, recensión de A. Piankoff, The Pyramid..., 72.

#### TABLA DE MATERIAS

#### INTRODUCCIÓN

#### EL REY Y LOS TEXTOS DE LAS PIRÁMIDES

- I. ARQUEÓLOGOS, PIRÁMIDES Y TEXTOS
  - I.1. El descubrimiento de los Textos de las pirámides
  - I.2. La excavación de las pirámides con textos
  - I.3. La publicación de los Textos de las pirámides
    - I.3.1. Las ediciones del texto jeroglífico
      - I.3.1.1. Gaston Maspero
      - I.3.1.2. Kurt Sethe
      - I.3.1.3. Gustave Jéquier
      - I.3.1.4. Alexander Piankoff
      - I.3.1.5. Raymond O. Faulkner
      - 1.3.1.6. Jean Leclant
    - I.3.2. Las traducciones

#### II. EL COMPLEJO FUNERARIO REAL

- II.1. Los elementos arquitectónicos de un complejo funerario real y sus programas iconográficos
  - II.1.1. El templo bajo o templo del valle
  - II.1.2. La calzada
  - II.1.3. Las barcas y sus simulacros
    - II.1.3.1. Barcas en los complejos funerarios de la dinastía IV
    - II.1.3.1. Barcas en los complejos funerarios de las dinastías V y VI
  - II.1.4. El templo alto o templo funerario
    - II.1.4.1. B3-K3k3i a la luz de su documentación administrativa
    - II.1.4.2. El templo alto en los complejos funerarios con Textos de las pirámides

- II.1.5. El peribolo y su muro de cierre
- II.1.6. La pirámide
- II.1.7. La capilla septentrional
- II.1.8. La pirámide secundaria
- II.2. Los textos en las pirámides
  - II.2.1. La ubicación de las pirámides con textos
  - II.2.2. La arquitectura de las estancias funerarias en las pirámides con textos
    - II.2.2.1. Las estancias funerarias en el modelo tricameral
    - II.2.2.2. Las estancias funerarias en el modelo bicameral
  - II.2.3. La decoración de las cámaras internas en las pirámides con textos
  - II.2.4. La distribución de los textos en el interior de las cámaras

#### III. REYES DIFUNTOS, COMPLEJOS PIRAMIDALES Y TEXTOS FUNERARIOS

- III.1. Los funerales en el Reino Antiguo según la documentación iconográfica
  - III.1.1. La hipótesis de Grdseloff
  - III.1.2. Las ceremonias de enterramiento
- III.2. Arquitectura y rituales en el complejo funerario real
  - III.2.1. Herbert Ricke
  - III.2.2. Dieter Arnold
  - III.2.3. Rainer Stadelmann
- III.3. Las últimas actividades en las estancias funerarias de las pirámides con texto
  - III.3.1. Los restos materiales del ajuar funerario real o de las ceremonias finales
- III.4. Las actividades cultuales en b3-k3k3i según los papiros administrativos
- IV. CONTENIDO Y GÉNEROS LITERARIOS DE LOS TEXTOS DE LAS PIRÁMIDES
  - IV.1. Géneros literarios
    - IV.1.1. Los cinco géneros de Siegfried Schott
    - IV.1.2. Winfried Barta: un único género literario, los s3hw
    - IV.1.3. Jürgen Osing: grupos homogéneos y ubicación
  - IV.2. Recursos métricos y estilísticos

#### V. CRONOLOGÍA Y COMPOSICIÓN DE LOS TEXTOS DE LAS PIRÁMIDES

- V.1. El origen prehistórico de los Textos de las pirámides
- V.2. Redacción en época histórica
  - V.2.1. La mitología heliopolitana en el contexto religioso del Reino Antiguo
- V.3. Escepticismo postmoderno
- V.4. Interpretaciones alternativas de algunos supuestos anacronismoS
  - V.4.1. Enterramiento en la tierra
  - V.4.2. Enterramiento en un recipiente
  - V.4.3. Descomposición del cadáver anterior a la momificación
  - V.4.4. Enterramiento secundario
    - V.4.4.1. Conceptos de antropología funeraria
    - V.4.4.2. La información arqueológica
    - V.4.4.3. Cronología, distribución geográfica y extensión social
    - V.4.4.4. La interpretación cultural y religiosa
  - V.4.5. Canibalismo ritual
  - V.4.6. Los himnos del Bajo Egipto

#### VI. EL SIGNIFICADO DE LOS TEXTOS DE LAS PIRÁMIDES

- VI.1. Análisis historicistas
  - VI.1.1. Solares contra osirianos: James H. Breasted
  - VI.1.2. El reino heliopolitano de Kurt Sethe
  - VI.1.3. Continuidad de las interpretaciones historicistas
- VI.2. Los Textos de las pirámides como ritual de enterramiento
  - VI.2.1. Siegfried Schott
  - VI.2.2. Joachim Spiegel
  - VI.2.3. Hartwig Altenmüller
- VI.3. Los Textos de las pirámides como escatologías
  - VI.3.1. Alexander Piankoff: el itinerario coherente de una resurrección
  - VI.3.2. Winfried Barta: encantamientos de transfiguración

VI.4. Series de textos y ubicación

VI.4.1. Jürgen Osing

VI.4.2. James T. Allen

#### CONCLUSIONES DE LA PRIMERA PARTE

#### EL REY Y LA IDEOLOGÍA REAL EN EL REINO ANTIGUO

#### VII. DE LA DIVINIDAD DEL REY

VII.1. El rey como dios

VII.1.1. La formulación clásica de Alexandre Moret

VII.1.2. La síntesis final de Henry Frankfort

VII.2. El rey como ser humano

VII.3. El rey como humano que desempeña una función divina

VII.3.1. El precedente de Philippe Derchain

VII.3.2. El fundamento de la opinión actual: Hans Goedicke

VII.3.3. Aportaciones posteriores

# VIII. LA LEGITIMACIÓN TEOLÓGICA DEL MONARCA HASTA FINES DEL REINO ANTIGUO

VIII.1. Los precedentes de la monarquía egipcia

VIII.2. Nagada III y la dinastía 0

VIII.2.1. Orden versus caos

VIII.2.2. El nombre de Horus

VIII.2.3. El concepto K3-mwt.f

VIII.2.4. La concepción dual del reino

VIII.3. Las dinastías I y II

VIII.3.1. Los nuevos nombres reales

VIII.3.2. Seth

VIII.3.3. Los anales reales

VIII.3.4. Neith

#### VIII.4. El Reino Antiguo

VIII.4.1. El evergetismo real

VIII.4.2. Modelos de realeza

VIII.4.3. Hathor y otras diosas bovinas

VIII.4.3.1. Las imágenes arcaicas de divinidades vacunas

VIII.4.3.2. Vacas divinas en los Textos de las pirámides

VIII.4.3.3. La aparición de Hathor

VIII.4.4. Re y la Enéada heliopolitana

VIII.4.4.1. Las diversas manifestaciones del dios solar

VIII.4.4.2. Las parejas divinas nacidas del demiurgo solar

VIII.4.4.3. Osiris y el rey difunto

VIII.4.5. La dualidad masculino / femenino

#### CONCLUSIONES DE LA SEGUNDA PARTE

# LA IDEOLOGÍA REAL Y LA CONCEPCIÓN DEL UNIVERSO EN LOS TEXTOS DE LAS PIRÁMIDES

# IX. ANÁLISIS HISTORIOGRÁFICO DE LA COSMOLOGÍA EN LOS TEXTOS DE LAS PIRÁMIDES

- IX.1. Estudios parciales hasta los años sesenta
  - IX.1.1. El cielo encantado de James H. Breasted
  - IX.1.2. John A. Wilson, precursor contradictorio
  - IX.1.3. Samuel. A.B. Mercer y el universo duplicado
- IX.2. Cosmología y cosmogonía en autores actuales
  - IX.1.1. La cosmogonía en la escuela estructuralista
  - IX.2.2. James P. Allen: la búsqueda del espacio simbólico

#### X. nw(w) / nnw

- X.1. Escritura, transcripción y lectura del nombre
- X.2. Naturaleza y significado mitológico
- X.3. Aspecto y localización

#### XI. n(i)wt / nnwt

- XI.1. Variantes gráficas del nombre, lectura y traducciones
- XI.2. Significado mítico y cosmológico

#### XII. CIELO

XII.1. Los nombres del cielo

XII.1.1. pt

XII.1.1.1 Descripción del cielo-pt

XII.1.1.2. Regiones del cielo-pt

XII.1.1.3. Los dos cielos, pty

XII.1.2. qbhw

XII.1.3. Otras denominaciones menos frecuentes del cielo

XII.2 Los cuatro pilares del cielo

XII.2.1. Los cuatro puntos cardinales

XII.3 3ht

XII.3.1. Escritura y lectura del término

XII.3.2. Descripción, ubicación, función

XII.4 *D3t* 

XII.4.1. Las diversas formas gráficas y su interpretación

XII.4.2. Residentes y transeuntes en la Dat

XII.4.3. Naturaleza de la Dat

XII.4.4. Ubicación de la Dat

XII.4.5. Función y significado de la Dat

XII.5. El paisaje celeste

#### XIII. LA TIERRA

#### XIII.1. t3

XIII.1.1. Función escatológica de la tierra

XIII.1.2. *t3wy* 

XIII.1.3.  $\delta m^c w - t 3 - m h w$ 

XIII.1.4. La tierra en los encantamientos contra reptiles

XIII.2. Las estructuras para el contacto con el mundo imaginario

XIII.2.1. Necrópolis, tumbas y pirámides

XIII.2.2. wsht y nmt

XIII.2.3. tpht

XIII.2.3.1. tpht en los encantamientos contra reptiles

XIII.2.3.2. tpht ptr

XIII.2.3.3. Otras menciones de tpht

XIII.2.4. zh-ntr

XIII.2.5. *itrt*(*y*)

#### XIV. LA RELACIÓN ENTRE LOS ELEMENTOS DEL UNIVERSO

XIV.1. pt - t3

XIV.2. Los cuatro elementos del universo en contraste o paralelismo

XIV.2.1. Los elementos primigenios

XIV.2.2. nw(w) - n(i)wt - pt - t3

XIV.2.2. Los elementos de la creación y regiones asociadas

XIV.3. El rey y el orden y mantenimiento del universo

#### **CONCLUSIONES FINALES**

#### **BIBLIOGRAFÍA**

#### **CUADROS**

Índice de cuadros

#### **FIGURAS**

Índice de figuras. Procedencia

#### **APÉNDICES**

Términos de la cosmología egipcia Variantes gráficas

INTRODUCCIÓN

#### INTRODUCCIÓN

"Or tandis que j'étais (tourné?) vers l'ouest, il monta sur la terrasse [...il invoque] les dieux du ciel, les dieux de la terre, ceux du sud, ceux du nord, ceux de l'ouest, ceux de l'est, les dieux [de l'autre monde]<sup>1</sup>, leur disant: Faites que vienne à moi l'esprit". (Lefebvre, Romans..., 173).

Siempre me ha resultado intrigante cómo el contacto con los textos antiguos permite a los filólogos tener la seguridad para reconstruir con cierto grado de fiabilidad las lagunas en los documentos, y éste era un caso singular. Cuando lo leí por primera vez, estaba interesado en saber si los propios egipcios habían creado algún tipo de clasificación general de sus dioses -obviamente una búsqueda vana, a pesar de este pasaje-, y aquí creí encontrar entonces un atisbo de ordenamiento: dioses del cielo, dioses de la tierra y dioses del otro mundo. Pero el término que Gardiner reconstruía en la laguna era hrt-ntr, normalmente comprendido como necrópolis ¿por qué entonces, Lefebvre había preferido traducirlo como autre monde? Tal vez conocía referencias similares en otros textos que le habrían permitido establecer esta otra comprensión de la palabra. ¿Existía en el pensamiento cosmológico egipcio un reino de los muertos que fuera la contrapartida escatológica de la tierra, entendida como tierra de los vivos? Es evidente que con esos términos, no. Los propios egipcios mencionan con mucha frecuencia a los vivientes como sinónimo de los muertos, de manera que un término como reino de los muertos no es posible. Pero al mismo tiempo ellos imaginaban a sus difuntos como seres dotados de una segunda vida, de manera que resultaba posible plantear si existía también un segundo mundo, y traducciones como la anterior podían indicar que era un lugar conocido en

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> El óstracon de Turín, publicado por Posener, termina la línea X+5 en ntrw, y el comienzo de la siguiente está perdido. Posener, Catalogue..., 63. El óstracon de Viena comienza en la línea X+6 con signos que según Gardiner no dan sentido de lectura, y como alternativa propone que el grupo puede ser una corrupción y que debe ser corregido como n3 ntrw <n> hrt-ntr, en paralelo a los precedentes n(3) ntrw n t3 pt, los dioses del cielo, y n3 ntrw n p3 t3, los dioses de la tierra. Gardiner, Late..., 90a.

Introducción

determinadas fuentes. Si era así ¿dónde estaba? ¿Se situaba en una localización definida, distinta a la tierra y al cielo? ¿Cuál era la relación de estos lugares entre sí y con respecto al universo? ¿Qué imagen se hacían de éste?

Por razones diversas tuve que cambiar el tema de la tesis doctoral en aquellos momentos y la cita intrigante se convirtió en la indicación de un posible tema de estudio. Conocía ya, por entonces, varios sarcófagos del Reino Medio que incluían un plano que permitía reconocer a su propietario los lugares en los que iba a encontrarse una vez muerto. Esto había sucedido durante la realización de mis memorias de licenciatura y D.E.A. en la universidad francesa, que habían tomado como base los *Textos de las pirámides* (= TP) y los *Textos de los sarcófagos* (= CT), respectivamente, aunque analizando las transformaciones en animales, dioses, estrellas o incluso algunos objetos, que proporcionaban al difunto sus variadas potencialidades. Nada más lógico que conjugar mi curiosidad por aquel tema con unos textos sobre los que ya había trabajado con cierto detalle.

Hasta ese momento lo único que conocía de la geografía imaginaria egipcia era la ilustración del Campo de Ofrendas, muy popular gracias a la viñeta del capítulo 110 del *Libro de los muertos* (= LdM), en que el difunto, y su esposa en algunos casos, aparece arando y segando cereales en una región mítica. Sin embargo, el volumen de información obtenido en una primera búsqueda fue de una riqueza que no había esperado. Producto de una consideración inicial sobre ese material fueron dos artículos, en los que se trató de manera independiente la documentación de cada corpus<sup>2</sup>.

La propia abundancia de referencias hacía poco factible un análisis profundo del material de ambos corpora y su posterior comparación. Los TP se convirtieron en la elección más lógica desde la perspectiva de análisis de la evolución religiosa, pues resulta más coherente empezar por el conjunto más antiguo, punto de partida conocido de las ideas que se deseaba estudiar. Sin embargo era también la elección menos evidente, pues del Reino Antiguo no se conserva, si es que lo hubo -y me parece muy dudoso-, ningún plano del Otro Mundo, y los textos no contienen ninguna composición que recoja de forma sistemática el aspecto de estas regiones o de alguno de sus

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Molinero Polo, Cartografías...; y Molinero Polo, La concepción...

componentes. Son oraciones funerarias y como tal no dan cabida a textos descriptivos, de forma que no disponemos más que de una serie de referencias que mencionan estos lugares y sus funciones, pero siempre de modo tangencial, sin detenerse en su explicación.

La primera conclusión era que el difunto no aparece confinado en ninguna región específica. O para decirlo de otro modo, todo el universo se ponía al servicio de la nueva vida del monarca, pues él era el destinatario único de estas composiciones funerarias. Fueron, por tanto, los propios textos, los que dirigieron la evolución de esta tesis hacia la representación mental del universo que habían creado los egipcios.

La siguiente pregunta era saber cómo se organizaba el universo egipcio ¿había algún principio que lo rigiese?

La búsqueda de una respuesta se mezcló con la preparación de un pequeño acercamiento al carácter de la realeza durante el Reino Antiguo, que explicase la exclusividad del uso real de los TP. Al interesarme por la concepción egipcia de la realeza entré en contacto con la obra de L.Troy<sup>3</sup>. Ella propone un análisis del concepto de *queenship*, realeza femenina. En su opinión, las mujeres de la familia real cumplían un papel básico en la fundamentación ideológica del estado egipcio. La presencia de la madre del rey, *mwt nsw*, y sobre todo de la esposa principal, la *hmt nsw wrt*, así como en algunos casos de las hijas de éste, respondían a un precepto básico de la monarquía, que era el de su función creadora, su capacidad de generación.

Pero la obra de Troy es teórica, no desarrolla cómo se manifestaban esos planteamientos en la vida de la corte. Además, para el Reino Antiguo no tenemos constancia de una presencia de las esposas reales, ni en el ceremonial cortesano, ni en el valor fáctico de sus propias titulaturas ¿quiere eso decir que el carácter femenino de la realeza egipcia no era igual de representativo en estos momentos como en épocas posteriores?

Se presentaban dos alternativas: la primera era estudiar las esposas reales durante el Reino Antiguo. Pero esto conducía a cambiar el tema de tesis, pues recopilar la documentación y analizarla habría sobrepasado el tiempo y el esfuerzo de la búsqueda

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Troy, Patterns...

de un fundamento teológico a su imagen del universo. La segunda era una vía de resultados menos concluyentes, pero de un acceso menos complejo, que era estudiar qué dioses -y, sobre todo, diosas si las había- eran los protectores de la realeza durante el periodo de interés. Así, el estudio del universo egipcio en los TP se había mezclado con el análisis de las bases teológicas de la monarquía coetánea.

La necesidad de la primera parte es más obvia. En la redacción de las memorias de licenciatura y de D.E.A. francesas, había llamado mi atención la disparidad de ideas acerca de los textos en que las había basado. Esto no es sorprendente, pues sucede con cualquier documento. Lo que resultaba más molesto era carecer de una obra especializada de la extensión que fuera, artículo o libro, que intentara poner en orden tanta información contradictoria. Por otra parte, ésta es una circunstancia frecuente en la Egiptología, que es especialmente reacia a los análisis historiográficos. Frente a otras especialidades históricas, ésta es tal vez la única que carece casi por completo de estudios que comenten sus tipos de fuentes, hagan una revisión crítica de sus métodos y formas de análisis o identifiquen la influencia de otras disciplinas paralelas y corrientes de pensamiento teórico coetáneas.

Sin embargo, conocerlos me parece fundamental. Cuando se intenta llegar a un cierto grado de profundidad en el análisis de un tema es imprescindible conocer lo que se ha escrito sobre él y también saber encuadrarlo. Una vez que había realizado la tarea de establecer escuelas y formas de interpretación de los TP, no tenía sentido no comunicar lo que había aprendido sobre ellas. En consecuencia, el análisis historiográfico vino a ocupar la primera parte, para convertirse en la base que explicara algunas de mis opciones teóricas en las páginas siguientes. Tal vez su longitud sea algo desproporcionada con respecto al resto del trabajo y puede dar la impresión de una parte independiente. La mejor justificación reside en su propia novedad y en que sin ella, no podrían entenderse -o quedarían sin justificar- las afirmaciones posteriores sobre los textos en general y sobre la concepción del universo implícita en ellos.

El análisis historiográfico se inicia con el descubrimiento de la primera pirámide inscrita, se sigue con el trabajo arqueológico en las demás y con las publicaciones subsiguientes. He revisado y comentado todas las ediciones del texto jeroglífico, así como sus traducciones. Su lectura indicará las razones por las que he utilizado la edición

de Sethe, complementada, en algunos casos, con los párrafos nuevos encontrados por Jéquier y reunidos por Faulkner.

Teniendo en cuenta el carácter más histórico que filológico de esta tesis, se ha preferido no proceder a una traducción nueva de los textos utilizados. Esto puede resultar chocante con la tradición egiptológica de clara raíz lingüística, pero no así con el método de la Historia Antigua en general, que emplea las traducciones de los filólogos clásicos y se centra en un examen histórico de sus fuentes. Entre las traducciones existentes, he recurrido a la versión inglesa de Faulkner, y sólo en aquellos párrafos en los que el desacuerdo con él podía cambiar el significado religioso del texto he optado por dar mi propia traducción. Lógicamente, el análisis léxico que se hace en la tercera parte de la tesis se ha realizado sobre la edición jeroglífica del texto, como por otra parte es evidente en las páginas en que se detalla.

En el capítulo II se presenta con cierto detalle los elementos arquitectónicos de un complejo funerario real. Las razones para una descripción tan larga es que el significado de los textos está siempre relacionado con el edificio en el que éstos se localizan. Mi perspectiva de la relación concreta entre el monumento y los TP, se explica en las primeras conclusiones parciales. No obstante y como clave para su lectura, adelanto que es en el simbolismo de la decoración de estos espacios donde se encuentra el nexo de unión, no en unas supuestas ceremonias de enterramiento real que habrían tenido lugar en sus salas, al tiempo que discurría por ellas el cortejo funerario -a las dos hipótesis básicas sobre este problema y la utilización posterior del edificio, se dedica el capítulo III-. Además, se recoge también con detalle el nombre egipcio de sus elementos constructivos. Los papiros de Abusir han sido la base que ha permitido identificarlos. Esta información resultó imprescindible para reconocer que numerosas alusiones topográficas de los TP se refieren al complejo funerario mismo y no a otro lugar del universo.

El breve capítulo IV es una indicación somera sobre el tipo de textos que componen el corpus de los TP, así como de las técnicas literarias de composición. Al haber preferido centrarme en los aspectos históricos sobre los lingüísticos, también este capítulo tiene menos peso que el de la cronología. El interés actual por la composición métrica de las obras literarias egipcias influirá, sin duda, en la forma de entender la

redacción de los TP. Si se han escrito en prosa o en verso, altera la forma de leerlos y de traducirlos, pero no modifica su significado histórico ni el sistema de creencias que revelan, por lo que no se ha considerado necesario insistir en ese aspecto.

El capítulo V rechaza las hipótesis tradicionales sobre la datación de los TP. Éstas suponen un proceso muy largo de creación que se reflejaría en alusiones a una cultura material anacrónica con las dinastías V y VI. Frente a ellas, se defiende que es casi imposible conocer ese proceso pero, sobre todo, que es en parte inútil. Los textos han llegado a nosotros en una versión que es coetánea al momento de su copia. Sólo esto nos importa: qué significado tenían para los egipcios de ese periodo. En contra de las afirmaciones continuas respecto al inmovilismo cultural y religioso de los egipcios, mi visión es la de una civilización dinámica y en permanente adaptación a nuevas circunstancias. La evolución de los textos funerarios, desde los más antiguos conocidos hasta los Documentos de las respiraciones de época romana, es un testimonio evidente de la creatividad enorme de este pueblo. Aunque respetuosos con la base de su tradición, nunca dejaron de ensayar nuevas formas para viejas ideas. El hecho de que éstas no se transformaran al tiempo que sí lo hacían los moldes que las contenían, no indica inmovilidad sino vigencia. En consecuencia, todas las ideas expresadas en los TP se consideran vivas en el momento en que se escribieron sobre los modelos en papiro usados por los escultores.

Por último, en el capítulo VI, se ha agrupado en escuelas los autores que han intentado explicar los TP. Buena parte de las páginas que lo preceden se han escrito con la intención principal de servir de marco de referencia para esta clasificación con la que concluye la primera parte. Ningún trabajo de investigación puede escribirse sin apoyarse en teorías y métodos explicados y puestos en práctica por autores precedentes, bien porque sean imitados o bien porque sean rechazados para ensayar un sistema nuevo. Esta revisión historiográfica no se enfoca como un rechazo de los trabajos anteriores, sino como un intento de comprender las motivaciones de sus autores, así como la procedencia de unas hipótesis que no han surgido espontáneamente sino en el seno de una interpretación general con la que eran coherentes.

La segunda parte, dedicada a la ideología real en el Reino Antiguo se abre con el debate sobre la divinidad del rey. El problema incumbe de manera directa a mi

hipótesis, ya que la figura institucional del monarca, en tanto que encarnación del dios creador, lleva inherente a su naturaleza la capacidad de crear, lo que también está presente, con idénticos presupuestos, en el universo.

Se recoge a continuación los elementos de los que se ha servido la teología real para hacer imprescindible la existencia del monarca. A partir de una selección personal de las fuentes y del análisis y revisión de las obras de otros autores he intentado aportar una serie de visiones novedosas entre las que se podrían destacar aquí la formación del concepto de orden, el papel que adopta la creación de anales, la construcción de monumentos funerarios reales como obras públicas de interés general para la sociedad y, sobre todo, la presencia continua de diosas que respaldan la actividad política del monarca, en paralelo a la tutela más evidente de Horus y de Re.

La parte tercera se dedica a la imagen del universo en los TP. Ésta manifiesta - es la hipótesis que intento probar- idénticos presupuestos teóricos que algunos de los que conforman la ideología real. Hasta ahora, la cosmología sólo había sido objeto de análisis muy parciales. Se incluía como un apartado en obras generales sobre pensamiento egipcio, siempre subordinada a la cosmogonía, tema mucho mejor conocido y que se utilizaba como esquema básico a partir del cual explicar el proceso de formación *física* del universo. La cosmogonía, en especial la heliopolitana, se convertía así erróneamente en cosmología.

El primero de los capítulos de esta última parte recoge los escasos trabajos que han analizado la cosmología egipcia. El resto es un análisis de cada uno de los cuatro elementos básicos que conforman el universo. Por último, un sexto capítulo, el XIV, comenta los raros párrafos en que los componentes cósmicos son recogidos en paralelo, aunque casi ninguno permite llegar a establecer qué relación hay entre ellos.

Los TP no presentan un desarrollo narrativo de la creación ni una descripción explícita de los elementos que la conforman. Los textos constan de una sucesión de referencias aisladas a acontecimientos míticos. Estas alusiones son conocidas en la bibliografía egiptológica como *nociones míticas*. Se trata de unidades restringidas de información, mucho más breves que los episodios narrativos que suelen constituir la base para otras mitologías. De cada una de estas nociones míticas se puede extraer por lo menos una idea. Su agrupación en cada texto no responde a reglas específicas, de ahí

## Introducción

la dificultad de comprensión que emana de su lectura. Ésta se ha intentado superar a través de una agrupación temática de conceptos que, una vez relacionados, permitiera ensayar una narración descriptiva que diera a conocer naturaleza y significado mitológico de los elementos que conforman su universo.

Para cada uno de los cuatro elementos se ha seguido un criterio de análisis idéntico:

- . grafía: toda la información extraíble a partir de la forma de escribir el nombre, además de su posible transcripción y el modo en que puede ser traducido. Los determinativos se han considerado una fuente de información básica;
- . campo semántico de los verbos utilizados para describir cómo *llegar* a ellos y *desplazarse* en su seno, de manera que nos informen de cuál es su ubicación y su naturaleza;
  - . catálogo de los seres asociados;
- . análisis de su función escatológica para el rey difunto, puesto que éste es el único beneficiario.

Es necesario señalar que no se conservan documentos iconográficos de ninguno de los componentes del universo para el momento en que estos textos estaban vigentes, quízás porque nunca se crearon.

Para la versión castellana de los nombres egipcios, he utilizado como guía la obra de Pérez Vázquez, *La transcripción*..., aunque me he tomado algunas libertades como añadir una tilde. En realidad desconocemos cuál es la prosodia de los términos egipcios, pero también es cierto que no todos serían agudos como hemos tendido a pronunciarlos por influencia francesa.

La bibliografía se ha limitado, por razones prácticas, a la aparecida con anterioridad a 1997, de manera que la redacción no tuviera que ser retomada continuamente por la aparición de novedades. En ella sólo he incluido aquellas obras que aparecen citadas en las notas; eso excluye aquellos trabajos leídos pero no citados y aquellos que sólo conozco por referencias indirectas, que aparecen mencionados junto a la fuente por la que he conocido sus conclusiones. Tras los cuadros auxiliares para la comprensión de algunos capítulos y una selección de ilustraciones relativamente reducida, el trabajo se cierra con dos apéndices. En el primero se establece un listado de

todos los párrafos en que aparece mencionado un elemento del universo, agrupados por términos. El segundo, dependiente del anterior, subdivide estas referencias en función a la grafía que se utilizó para el término concreto, de manera que se puedan reconocer variantes en la escritura. Éstas han sido fundamentales para identificar qué imagen mítica se hacían los escribas cuando anotaban estas palabras, pues de ella dependían, en ocasiones, los determinativos elegidos.

La disparidad de los temas que componen el trabajo ha recomendado la división de las conclusiones finales en tres parciales, al término de cada una de las tres partes que componen la tesis. De esta manera actúan también como transición entre la que termina y la que le sigue, y ponen las bases para poder seguir la línea de pensamiento que ha guiado la redacción final de este trabajo.

Para terminar esta introducción, sólo queda añadir la parte más personal, y tal vez por eso la más agradable y la más difícil, que es recordar a aquellas personas que me han ayudado de manera más directa en la elaboración de este trabajo, a través de la mejor forma en que podían hacerlo, su apoyo personal.

En primer lugar están mis padres, Isabel y Miguel. A ellos quiero ofrecer este texto en homenaje. A ellos, porque esta tesis me ha obligado a estar alejado físicamente de sus vidas, pero me han hecho sentir que la distancia no es un obstáculo para sus sentimientos.

Junto a mis padres, también está mi familia, que son parte de mí, o dicho en términos egipcios, ellos son (como) mi nombre. Porque seguramente no entienden por qué no siempre actúo -casi nunca- como lo hace todo el mundo, pero eso no impide que siempre busquen tiempo, cuando yo irrumpo, por unos días, en sus vidas, para mostrarme su afecto. A la abuela Antonia, siempre perpleja ante el nieto viajero, tan estudioso pero con un trabajo tan sucio, y cuando por fin senté la cabeza y me busqué algo más serio, me tuve que ir tan lejos; a ella, porque mi seriedad me ha impedido disfrutar de sus charlas y sus recuerdos, que ahora me parecen insustituibles. A Milagros, siempre dispuesta a una comida con fundamento y a una conversación con fantasía y buen humor. A Pepa y Manolo, porque me hacen probar el sabor de los favoritismos; a Lolo y Pilar, por ser los más animosos, y a todos los demás tíos y primos por estar siempre ahí. Y en especial a los pequeños, porque deberían odiar esta tesis como yo lo he hecho cuando me impedía poder irme con Jorge a oir sus bromas multicolores entre cervezas negras, admirar con Ana aviones con música y escuchar ingleses sin ella, pelearme con la adolescencia rebelde y flacucha de Maria José y la preadolescencia calmosa y adelgazante de Marta, aunque prometí hacerlo ante los altares, o echar unos partidazos impresionantes con el último Miguel de la tercera generación. Por suerte, nada impide que ahora podamos recuperar costumbres fundamentales. Y por encima de todos ellos, floreciendo a diario en el caos primigenio de nuestros recuerdos, al abuelo Miguel, que nos dejó muy pronto y no llegó a leer estas páginas. Él no habría sido un buen crítico: le gustaba todo lo que yo hacía, a pesar de su

conocimiento de la vida; él sabía en todo momento distinguir lo que era esencial, no sé por qué los demás no hemos conseguido aún alcanzarle.

Tan importantes como la familia natural son para mí aquellos amigos que han ido ocupando su lugar, sin pretender sustituirla, cuando las circunstancias de mi nomadismo profesional y de identidad me han ido trasladando de ahí para allá. A ellos va también la letanía de mi recuerdo en estos momentos.

A Patricia y Hervé, los mosqueteros líricos que borran los kilómetros y los siglos en cada nueva conversación. Juntos empezamos un camino vital que sigue prometiendo, en todo futuro, fugas y variaciones.

A Miguel, por todo lo que hemos descubierto juntos del mundo y todo lo que queda aún por explorar.

A José Ramón, un genio emprendedor y rimado que después de conocerme desde hace media vida, aún quiere ¡insensato! que hagamos proyectos juntos ¿Pero cómo puede corregir su opinión, si con él está Isabel, que bajo la apariencia de una mujer ecuánime parece seguir confiando en mí? Y además está Antonio, que no abandona el barco, y se empeña en colaborar para mantenerlo a flote.

A Covadonga, por su paciencia, sus correcciones y reproches, por las lecturas compartidas. Estas páginas le deben mucho. Pero yo le debo aún más por tejer y compartir conmigo sus sueños y haber sido la parca que cortó un día los hilos que no conducían a ninguna parte. Por esa labor que los demás, tal vez, perciben, sin saber reconocer su obra.

A Amelia *tenacidad*, por su confianza, su continuo apoyo y sus empujones de vez en cuando. Porque el fin de este encierro vuelve a significar olas, árboles y estrellas. Por compartir conmigo los secretos en color de la vida que no es de piedra.

A María del Cristo, Macarena *confindencial*, por sus críticas inmisericordes. Porque estas dos líneas tienen que contener tres páginas, treinta y trescientas.

A Isabel *impetuosidad*, por todos los volcanes que esperan nuestra escalada y todos los jueves que se poblarán con nuestra presencia de fiesta.

A Eva, la paciente impaciente. Gracias por convertir en imágenes lo que sólo eran ideas. A toda la *troupe* de Bertila. En especial a Ana y David -gracias adicionales por el apoyo moral en forma de colaboración informática-, a Cristo, Carmen Mari, Verónica,

### Introducción

Estervina y Juan Francisco N. A Juan Francisco A., que es además el autor de la portada. A la misma Bertila, claro. A Larry-Alejandro, por sus malabarismo lingüísticos ¡cuídate de los remos de marzo! A todos ellos, por iluminar la *nit* con la hoguera de su amistad, desde el primer día que llegué, perdido y sin guarida, a la isla. Porque ese fuego tiene aún leña para muchos Santos Juanes.

A Marián, José, Antonio, Francisco, Matilde y Tina, por convertir en un hogar lo que para otros es sólo un sitio de trabajo. A Luis, Candelaria, Eduardo, Tita, Dulce y a aquellos antiguos alumnos que ya son más bien amigos, por idéntica razón.

A Domingo, por hacer más llevaderas las horas que preceden a la inquisición diaria y sobre todo por (charlas de) sexo, (secretos sin) mentiras, y (tantas) cintas de vídeo (y de música).

A Diana, a Milagrosa, a Nuria y a Jaume, que están ahora lejos pero no distantes y no me hace falta cerrar los ojos para mirarlos con veinte años compartidos.

A mi familia adoptiva de El Sauzal. Porque siempre hay un espacio en mi camarote para Nanda, Juán Ramón, Marta, José Manuel y Antonia, la hechicera que guarda el secreto de esta pócima. Porque ellos siguen mostrándome qué fértiles son los adoquines regados con la luz de mayo.

Para terminar esta letanía, no menos importante que los amigos que pusieron paños calientes y hierbas en la tisana, está el limbo sin rostro del duende repetido, generoso y maldito, que vuelve y provoca con su presencia todo un día de diluvio. Poético, pandémico y celeste, me mostraron que la pasión no envejece, que sentidos y sentimientos no se callan; me hicieron navegar en barcos ebrios, me permitieron imaginarme en comunas rebeldías, pero me han tenido encadenado por temporadas en el infierno. Y así, porque me han hecho algo más sabio y quizás más honesto, pero no me han llevado aún ni a Ítaca ni a Manahatta, tal vez porque allí sólo se va solo y no me termina de convencer ese estilo austero -la letanía previa es el testigo-, también quiero dejar aquí su recuerdo.

Para concluir estas páginas, deseo expresar mi agradecimiento a aquellos que, con sus enseñanzas, colaboraron en el proceso de transfiguración del que este trabajo es sólo un primer destello, pero no despeja la duda de si llegará alguna a vez a brillar con luz de 3h.

El profesor J. Mª. Blázquez Martínez ha mostrado una paciencia sin límites en la dirección de este trabajo que embarcó hacia mares ignotos en el Sena, cambió tres veces de rumbo y finalmente ha desembarcado en forma de tesis sobre el puerto de una isla del Atlántico. La arrivada ha sido posible gracias a su confianza, a sus consejos y a su ayuda en todo momento en que lo necesité.

Los años de becario del gobierno francés, primero, y del MEC español, después, me permitieron asistir a las clases en París de Mme. P. Posener-Krièger -que siempre estará en la 3ht de mi memoria, porque con ella no sólo aprendí a escribir-, Mlle. C. Lalouette, MM. J. Yoyotte, J. Leclant, I. Koenig, D. Devauchelle y P. Vernus; aquellos conocimientos han sido el fundamento sobre el que se ha apoyado, años más tarde, este trabajo.

Sin embargo, la tesis ha sido concebida, preparada y redactada completamente en La Laguna. El aislamiento egiptológico que supuso este destino tinerfeño se ha reducido gracias a dos estancias en sendos centros de investigación durante esos años, además de los viajes periódicos a Madrid. En aquellas pude compartir ideas con los investigadores ligados a esas universidades o que estaban de paso, y beneficiarme de unos fondos bibliográficos sin los cuales -y con la existencia de fotocopiadoras y absoluta benevolencia en su manejo- no habría podido concluir el trabajo. En el verano de 1996, pude conversar y recibir los consejos de los profesores I. Gamer-Wallert y F. Gomàa en el Ägyptologisches Institut de la Eberhard-Karl-Universität, Tübingen, Alemania, gracias a una beca del DAAD. En la primavera de 1998, aproveché las opiniones y el asesoramiento del profesor J. Málek en el Griffith Institute de Oxford, mediante una ayuda de la propia Universidad de La Laguna.

No quiero dejar el mundo académico sin agradecer al profesor J. Alvar sus enseñanzas antiguas, su confianza actual y, sobre todo, su continuo intento por mantener nuestra amistad a pesar de formar parte de un medio en el que ésta no parece ser una palabra conocida.

El contacto con el propio Egipto, gracias a mi integración durante varias campañas en el equipo de la Misión Arqueologica Española en Ihnasya el-Medina me proporcionó una experiencia vital y un conocimiento del país que se refleja,

# Introducción

indudablemente, en estas páginas. Por eso agradezco a Mª.C. Pérez Díe, directora del proyecto, la oportunidad que supuso esa labor.

Aquellos días me permitieron conocer numerosos egipcios vivos, los verdaderos herederos de la civilización antigua, que incluso en las peores situaciones actuales, ponen de manifiesto una dignidad que sólo puede ser testimonio de una sabiduría auténtica. Y ésta no es la de los libros ni la de los papiros ni la de la Casa de la Vida. A ellos va dedicado también este trabajo.

# PRIMERA PARTE EL REY Y LOS *TEXTOS DE LAS PIRÁMIDES*

## CAPÍTULO I ARQUEÓLOGOS, PIRÁMIDES Y TEXTOS

#### I.1. El descubrimiento de los Textos de las pirámides

En mayo de 1880, Emile Brugsch, asistente de conservador del recién creado Museo de Bulaq -embrión del actual Museo de El Cairo-, entraba en la pirámide de Pepy I y hacía los primeros calcos, rápidos e inseguros, de los textos que cubrían sus paredes. Cómo y por qué razón se abrió esa pirámide en ese momento es lo que no ha encontrado aún explicación en nínguna de las obras que tratan el tema. La historia de su descubrimiento está demasiado teñida del mismo nacionalismo¹ que imperaba entonces en la arqueología egipcia para que podamos entenderla con facilidad². La novedad no radicaba en la existencia de una pirámide real en la meseta de Saqqara sur, pues toda una serie de ellas³, todavía sin explorar, aparecía ya señalada en los planos de Perring⁴ y de la expedición alemana dirigida por Lepsius, sino en que incluyera en sus cámaras internas una importante colección de oraciones funerarias; para ser exactos, el conjunto de himnos funerarios más antiguo de la civilización egipcia.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Seguramente no es exagerado indicar que en la rivalidad Maspero / Brugsch y sus prisas por ser los primeros en entrar en las diferentes pirámides con textos recién descubiertas como tal, copiar y dar a conocer los documentos, laten aún los ecos de la precedente guerra franco-prusiana y el desaire hecho al alemán al no haber sido elegido director del Servicio de Antigüedades, una circunstancia en la que no fue ajena la diplomacia francesa. Molinero Polo, De la creación....

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Por ejemplo, una obra tan significativa como el estudio de Lauer sobre las pirámides egipcias -un clásico de la Egiptología- comenta que Maspero -¡sic, no dice ni Brugsch ni Mariette!- había recogido fragmentos de textos grabados con los cartuchos de un rey Pepy Merenré -no explica ni cuándo ni dónde-y consideraba que debía de tratarse de la tumba de este rey. Lauer, *Le problème...*, 70.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Respecto a la ubicación de las pirámides con textos, cf. figs. 1 y 2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> J.S. Perring, 1813-1869. Ingeniero civil inglés, contratado en época de Mohammed Ali para diversos trabajos públicos, asistió al coronel Vyse en su exploración de las pirámides. Resultado de esta labor fue su obra *The Pyramids of Gizeh*, de 1839, en la que se cartografiaba toda la meseta occidental -incluyendo Saqqara, Abu Roash, etc.-, con plantas de las principales construcciones funerarias. Dawson/Uphill, *Who..*, 226.

En las publicaciones francesas jamás se menciona que fuera Emile Brugsch el primer egiptólogo que entró en una pirámide con textos, enfatizando que las investigaciones iniciales se hicieron por iniciativa de egiptólogos de esta nacionalidad. No obstante, la situación profesional del menor de los hermanos en aquellos momentos no parece sugerir la idea de que la apertura de la tumba de Pepy I partiera de él; todos los indicios incitan a pensar que intervino sólo como improvisado epigrafista cuando la pirámide ya estaba abierta.

El problema está en que ninguna de las obras que narran el descubrimiento, explican por qué razón realizó esos primeros trabajos epigráficos. En el artículo que Ridley ha dedicado al tema tampoco lo hace. Él enfatiza el papel jugado por Heinrich Brugsch, el hermano mayor, filológo de especial renombre<sup>5</sup>, pero en la autobiografía que éste escribió no menciona su propia intervención hasta enero de 1881<sup>6</sup>. En sus memorias, Brugsch señala que dos encargados egipcios del *Service* abrieron varias pirámides en busca de sarcófagos reales y que el esfuerzo y el peligro del trabajo se vio recompensado con el descubrimiento de las paredes interiores cubiertas de textos<sup>7</sup>. No obstante, la referencia a tres pirámides y el que no mencione que la primera copia se debió a su propio hermano -que entró por tanto mucho antes que él-, despierta sospechas respecto a su memoria. Teniendo en cuenta su personalidad y el carácter autolaudatorio de la obra, me parece improbable que si su papel hubiera sido más significativo en los primeros momentos, lo hubiera pasado por alto.

Ridley señala como punto de partida de esta oscura historia la existencia de unos fondos económicos que el gobierno francés libraría a Mariette a comienzos de 1880 con la obligación expresa de que se abrieran con ellos las pirámides de Saqqara<sup>8</sup>. Pero, esto deja sin aclarar tres puntos: primero, por qué en determinado momento se encarga a Emile Brugsch entrar en la pirámide de Pepy I; segundo, qué impulsó al ministerio

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Resulta significativo que dedica el artículo acerca de este descubrimiento a H. Brugsch, publicándolo en la propia revista que éste creó, por lo que este énfasis más bien parece un signo de cortesía. Por otra parte, este estudio es una recopilación contrastada de las opiniones de los diferentes protagonistas, pero sin aportación documental suplementaria que sirva para confirmar los recuerdos de unos u otros. Ridley, The Discovery...

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Brugsch, Mein Leben..., 347-349.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Brugsch, Mein Leben..., 347-348.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ridley, The Discovery..., 79.

francés a conceder el presupuesto con esa cláusula restrictiva, pues éste no es un ente pensante por sí mismo, con capacidad de reconocer dónde puede haber un yacimiento que aporte información novedosa, por lo que tuvo que haber un investigador tras esa petición; y, por último, la cronología de ese presupuesto excepcional es problemática, pues también hay sobre ella datos contradictorios.

Si hacemos caso de los recuerdos de Gaston Maspero, al conceder el gobierno francés diez mil francos a Auguste Mariette en los primeros días de 1880 se le recomendaba la apertura de al menos una de las pirámides aún inexploradas de Saqqara<sup>9</sup>. Los trabajos en las ruinas de la tumba de Pepy I se iniciarían con esos fondos en abril de 1880, bajo las indicaciones del rais Mohammed Chahin. Los calcos de sus textos son los que realizó Emile Brugsch en el mes de mayo. Si tras la petición de que se abriera al menos una de esas pirámides estuvo la mano de Maspero -aunque él mismo no lo menciona- tendríamos que considerarle como el responsable intelectual del descubrimiento, aunque no fuera su autor material<sup>10</sup>. De cualquier forma, también podría caber la posibilidad de que hubiera algún otro egiptólogo francés tras la cláusula recomendatoria. Sería de especial interés tener la seguridad, a través de una búsqueda en los archivos documentales del Ministerio de Instrucción Pública francés, de la fecha exacta en que esos fondos fueron librados.

Por último, si la ayuda económica es posterior a la llegada de los calcos de Brugsch a París, la cláusula a propósito de las pirámides de Saqqara sólo tendría sentido en el contexto de una confirmación de lo ya conocido pero mal entendido. Pero en ese caso, el problema radica en las razones para la apertura de la pirámide de Pepy I en la primavera de 1880. Como entonces Mariette era el director del *Service des Antiquités*, sería factible pensar que la orden partió de él, pero por los recuerdos de los protagonistas no estamos en condiciones de saber por qué.

Se puede hacer intervenir, entonces, un dato que menciona J. de Morgan, sucesor de Maspero en la dirección del *Service* -suponemos, por tanto, que bien informado-, en su memoria de excavaciones en Dahshur. Él señala que unos años antes, en 1879, un

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Maspero, Les inscriptions..., 147.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Así lo acepta, textualmente, David, en su documentada biografía de Mariette, situando, por tanto, el envío de los diez mil francos a comienzos de año. David, *Mariette...*, 259.

zorro se habría introducido en los escombros de una tumba -la pirámide de Pepy I- y un capataz egipcio le habría seguido, llegando a una cámara llena de inscripciones<sup>11</sup>. Es curioso que esta información, que puede explicar una buena parte del inicio del proceso que lleva al descubrimiento epigráfico, no haya sido recogida por ningún otro autor coetáneo.

Leclant no acepta la fecha que proporciona de Morgan, y la retrasa hasta mayo o junio de 1880<sup>12</sup>, de manera que la entrada de Brugsch se habría hecho sólo unos días después de la huida del zorro que provocó el descubrimiento. Esto es factible, pero dejaría sin explicar la cláusula del presupuesto, que puede ser de comienzos de la primavera de 1880. Resulta más verosimil que la existencia de esa tumba se conociera desde el año anterior y que esa circunstancia motivara el interés de Maspero desde París. Al mismo tiempo, el desinterés de Mariette hacia ella explica que tardara un año en enviar a Emile Brugsch, y que lo hiciera sólo obligado por la cláusula conminatoria. De hecho, no llegó a aceptar que se trataba de una pirámide real hasta unas horas antes de morir, un año después. Aunque tal vez esta conformidad sea sólo un añadido truculento más a las últimas horas de este personaje singular.

De todos modos, la importancia del hallazgo en las cámaras de Pepy I no fue admitida desde el primer momento. Mariette tuvo que viajar a finales de ese mismo mes de mayo a Francia por motivos de salud. Suponemos que llevó consigo una copia de esos primeros calcos, que muestra a Gaston Maspero, profesor del *Collège de France*. Éste mantiene desde ese momento una perspectiva opuesta. Para el primero se trataba de una mastaba, mientras que el segundo creía en la posibilidad de que se tratase de un monumento funerario real. Algunos autores sitúan a fines de este verano la concesión a Mariette por el Ministerio de Instrucción Pública francés de un suplemento de mil (*sic*) francos para excavaciones arqueológicas. Maspero se encarga de transmitirlo con la

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> J. de Morgan, Fouilles à Dahchour, mars-juin 1894, Vienne, 1895, 4; citado por Leclant, Recherches dans..., 4, quien proporciona una información documental muy útil que no ha sido utilizada por Ridley en su artículo, que es varios años posterior.

<sup>12</sup> Lo hace para seguir de manera más cercana las fechas de *apertura* proporcionadas por Maspero. Éstas, no obstante, son también contradictorias, pues en *Les inscriptions...* indica mayo de 1880 (pág. 147) y junio de 1880 (lám. frente a pág. 2). Estas fechas deben de ser las de la apertura *arqueólogica* para la copia de Brugsch, pero no necesariamente las del hecho fortuito de la entrada del zorro.

condición, ya conocida, de que al menos una parte se dedique a la apertura de los montículos de Saqqara sur, en torno a la tumba de Pepy I.

Mariette visita estos lugares para toda una serie de trabajos, pero sigue sin estar convencido de la existencia de pirámides con textos: piensa que, puesto que hay inscripciones, el monumento ha de ser una mastaba. El estado de conservación del edificio, por otra parte, no contradice su opinión. La invocación "¡Oh, este Pepy!", que ya se leía en los primeros calcos, no prueba la hipótesis real, pues él la interpreta como un antropónimo formado a partir del nombre del soberano: Ppy-pn, Este-Pepy. Para Maspero esta solución sólo sería factible si el propietario se llamara en alternancia Este-Pepy y Este-Meryre. Aunque este segundo, el praenomen bien documentado de Pepy I, se reconoce también en los calcos, Mariette no está convencido y argumenta haber visto ya alternancias semejantes en los nombres de particulares<sup>13</sup>.

Al regresar éste a Egipto, ya muy enfermo, debió de encargar a los raises Mohammed Chahin y Rubi Hamzaoui que abriesen los restos marcados como pirámide nº 8 en el plano de la necrópolis menfita levantado por Perring. El 4 de enero de 1881, los dos hermanos Brugsch proceden a copiar algunos textos y descubren la momia de su propietario: Merenré I¹⁴. Con esto la exactitud de la hipótesis de Maspero quedaba confirmada: la misma estructura arquitectónica interna, el mismo tipo de textos que en Pepy I, y, en el exterior, una forma piramidal evidente. Mariette recibía la noticia de la existencia de pirámides inscritas de fines del Reino Antiguo sólo unos días antes de morir.

Heinrich Brugsch continúa entonces sus exploraciones en Saqqara Sur para completar su labor epigráfica. Parece que consigue entonces acceder a la cámara funeraria de Pepy I, donde la inestabilidad de los escombros había impedido entrar a su hermano en mayo del año anterior. El resultado de esas visitas se reflejó en la primera

Ridley, The Discovery..., 78 y 80. Brugsch ha dejado, además, un relato pormenorizado del rocambolesco traslado de la momia real hasta el Cairo y su presentación al agonizante Mariette. Brugsch, *Mein Leben...*, 350-351.

David, Mariette..., 264. Véase cómo esta autora resalta que es el rais quien dirige los trabajos en la pirámide, lógicamente, a instigación de Mariette, lo que reduce el papel de los hermanos Brugsch en el descubrimiento. Las fechas que proporciona Maspero son también problemáticas -diciembre de 1880 y primera quincena de enero de 1880, un error por 1881, Les inscriptions..., lám. frente a 2 y 255 respectivamente-, pero creo que quedan explicadas con la cronología dada por esta autora.

noticia precisa publicada acerca de los textos. Se trata del artículo *Zwei Pyramiden mit Inschriften aus den Zeiten der VI. Dynastie*, escrito por este mismo autor y aparecido en el número de 1881 de la revista *ZÄS*.

Maspero, ascendido a director general del Service de Conservation des Antiquités, decidió proceder entonces a la apertura sistemática del resto de las pirámides aún inexploradas, con la intención de comprobar si presentaban o no textos. Hasta qué punto la coincidencia de fechas con la labor de Brugsch se debe a razones diferentes a las arqueológicas no se refleja en ningún comentario coetáneo o posterior, pero considero factible reconocer una cierta competitividad. El trabajo no pudo ser más fructífero: en unos meses se añadieron a los himnos funerarios ya conocidos, los de las pirámides de Unis 15, Pepy II y Teti.

La labor epigráfica consistió en copiar o calcar los signos que resultaban accesibles sin retirar los montones de derrubios y fragmentos de pared que cubrían en parte las cámaras. Para proceder a una limpieza habría sido necesario establecer una vía de circulación cómoda con el exterior, por la que pudieran moverse los obreros, lo que resultaba peligroso e irrealizable, si se tenía en cuenta el equilibrio precario de las losas de techos y paredes desplazadas por los buscadores de tesoros.

El mismo Maspero inició poco después la publicación sistemática de estas inscripciones, abriendo nuevas perspectivas a los estudios de mitología, pensamiento y lengua del antiguo Egipto. Los textos fueron apareciendo como artículos sucesivos y después editados como un único volumen, *Les inscriptions des pyramides de Saqqarah*.

Tras hacerse oficial el descubrimiento, algunos otros egiptólogos se aproximaron a la pirámide en ruinas de Saqqara Sur, con el propósito de conseguir una copia de los textos en las cámaras de Pepy I. Petrie es uno de ellos<sup>16</sup>, pues en aquel año se encontraba en su primera estancia en Egipto, realizando una planimetría de la meseta de

<sup>15</sup> En los trabajos destinados a la publicación del conjunto funerario de este rey, realizados en la década de los ochenta por miembros de la Misión Arqueológica Francesa de Saqqara, se ha encontrado un graffiti en el corredor, concretamente en la parte alta de la pared oriental de la sección de caliza del dispositivo de rastrillo septentrional, escrito a lápiz, en el que puede leerse abierta por Maspero el 28 de febrero de 1881. Labrousse / Moussa, Le temple..., 3, n.1. Este descubrimiento confirma la fecha conocida por publicaciones de la época.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Birch, Notes..., lámina frente a 116.

Guiza. Entre los visitantes también se encontraron algunos coleccionistas y buscadores de antigüedades, que obtuvieron como pequeño botín de su visita algunos fragmentos de pared con textos, tomados de las inmediaciones de las pirámides. Los que reaparecieron en colecciones públicas -Museo de El Cairo, University College de Londres, Museo Victoria de Upsala, colección Golesnicheff- fueron recogidas por Sethe en su publicación de los textos<sup>16</sup>.

Unos años después de la aparición del libro de Maspero, los responsables de la Academia de Berlín pidieron a Ludwig Borchardt, agregado cultural del consulado alemán en El Cairo, una copia de las inscripciones como documentación para el archivo de términos que se estaba recopilando en esta institución con la intención de publicar un nuevo diccionario de egipcio antiguo -el *Wörterbuch* de Erman y Grapow que aún utilizamos-. En el invierno de 1897-1898, Heinze<sup>17</sup>, del mismo consulado, y Adolph Stein durante los meses de abril y mayo de 1898<sup>18</sup>, procedieron a la realización de una importante colección de calcos y fotografías de los textos, pero sólo también de aquellos que se hallaban al descubierto. Expedidos por Borchardt al *Königlichen Museen* de Berlín, fueron el fundamento para una nueva publicación más completa, la de Kurt Sethe, que sigue siendo la base para todos los estudios, incluida esta tesis doctoral. A éste se debe también el nombre con el que los conocemos hoy, *Textos de las pirámides*.

#### I.2. La excavación de las pirámides con textos

Tras la Primera Guerra Mundial, el Service des Antiquités de l'Égypte, bajo la dirección de Pierre Lacau, retoma la exploración sistemática de los conjuntos piramidales de Saqqara.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Sethe, *Die altägyptischen...*, III, 124 (de la pirámide de Teti), 135-138 (de la de Pepy I), 161-163 (de la de Pepy II).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Mencionado por Sethe, Die altägyptischen..., I, V.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> No es mencionado por Sethe, pero en los años sesenta se ha descubierto su paso por la pirámide de Pepy I a través de un grafito hecho en el interior de sus cámaras, cuya noticia es recogida por Leclant, Recherches à..., 17, n. 4.

En 1920, Cecil M. Firth reemprende la retirada de todo el material de desecho que cubre el templo de la pirámide de Teti. Desafortunadamente el complejo se encontraba destruido en gran parte, aunque la planta pudo ser establecida. Durante la limpieza, descubrió el arranque del pasillo descendente, en el suelo de una pequeña capilla adosada a su cara norte. Este hallazgo suponía el reconocimiento de un nuevo elemento del conjunto piramidal, hasta entonces desconocido.

En 1925, una serie de sondeos en la periferia de la mastaba Faraun conducen a Gustave Jéquier a la zona cercana a los restos que hoy sabemos que son el complejo piramidal de Pepy II. Inicia entonces las primeras excavaciones de este yacimiento empezando por la colina meridional que, tal como ya había supuesto Lepsius, resultó ser una pirámide - aunque de unas proporciones mucho menores que las que había dado el alemán-, la de una esposa real desconocida hasta entonces, llamada Udyebten.

Diferentes campañas fueron revelando sucesivamente los importantes vestigios del templo alto del rey, con restos significativos de sus bajorrelieves, la avenida, las pirámides de otras dos esposas, Neit e Iput II¹9 -en este orden cronológico-, con sus propios templos, las cámaras interiores y finalmente el templo del valle, compuesto por embarcaderos, largas rampas de subida y una amplia terraza. El proceso fue laborioso, pues tuvo que poner al descubierto los alrededores de la pirámide antes de empezar a despejar los pasillos y cámaras internas, al tiempo que iba consolidando los restos. Esta labor resultó especialmente fructífera, pues se recogieron numerosos bloques de las paredes interiores inscritos con TP. Entre las cuatro pirámides se recolectó una importante cosecha de nuevos himnos que añaden un complemento destacado al conjunto. El IFAO los publicó en cinco volúmenes, uno para Udyebten, el segundo para las otras dos reinas y tres para el rey, durante los siguientes años. Suponen la aportación más importante en cuanto a nuevos textos desde la obra de Sethe.

Jéquier no planteó su trabajo únicamente como la publicación de un material inédito, sino también como una labor de reconstrucción del complejo. Con la colaboración del dibujante Ahmed Yusef, se reunieron todos los bloques esculpidos y,

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Iput I se conoce por la pirámide satélite junto a la de su esposo, Teti I, descubierta por V. Loret a comienzos de siglo. Leclant, À la quête..., 22.

cuando fue posible, se reinstalaron en su lugar de origen. Esta operación se repitió también con los fragmentos de paredes internas. Los que presentaban signos jeroglíficos se trasladaban fuera de la pirámide para poder estudiarlos en buenas condiciones de comodidad, espacio y luz. Una vez copiados se buscaba los paralelos en la publicación de Sethe, y así se iban reconstituyendo secuencias de textos que eran reinstalados, si había suficiente seguridad sobre su ubicación original, utilizando como referencia los bloques que no habían sido desplazados por los saqueadores.

Jéquier concluyó sus labores arqueológicas y epigráficas menfitas en la pequeña pirámide del rey Ibi, de la dinastía VIII. En sus cámaras también aparecieron himnos, que fueron recogidos y tratados como en los casos anteriores y publicados en la correspondiente memoria de excavación.

En 1937, Selim Hassan, en colaboración con Zakaria Ghoneim, encontraba, mediante una serie de sondeos a distancias convenientes, la calzada de Unis, además de -por su lado sur- una enorme *barca solar* tallada en la roca y con un revestimiento de piedra aparejada. Sus trabajos pusieron también al descubierto el muro septentrional del embarcadero, pero no llegaron a identificar el emplazamiento exacto del templo bajo<sup>20</sup>. Éste no fue alcanzado hasta la época de la Segunda Guerra Mundial por Abd es-Salam Hussein, quien excavó el pórtico sur, las rampas que subían desde el nivel del agua y los diques que dividían las instalaciones portuarias, además de descubrir un segundo simulacro de barca junto a la calzada, cerca del ya conocido, en 1949.

Este mismo arquitecto fue encargado en 1945 por Etienne Drioton, director del Servicio de Antigüedades, de efectuar búsquedas más amplias en las pirámides aún escasamente exploradas. Hussein consiguió entrar en la que domina el pueblo de Saqqara, que resultó ser la de Dyedkare-Isesi, de la dinastía V. En su cámara, la búsqueda de textos fue infructuosa, pues es anepigráfica. Lejos de ser un fracaso, esta investigación nos confirma que Unis fue el rey que instituyó la costumbre de inscribir los TP en las paredes de su tumba.

Por recomendación de Pierre Lacau, Jean Sainte Fare Garnot inició en 1951 los trabajos de preparación para una nueva edición de los textos, entre los que se incluía

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Labrousse / Moussa, Le temple..., 4.

reabrir todas las pirámides inscritas para recoger los fragmentos dispersos y reconstruir las paredes, tal como había hecho Jéquier con tan positivos resultados. Como colaborador arqueológico del Servicio de Antigüedades se nombró a Jean-Philippe Lauer. Apenas comenzadas las investigaciones en la pirámide de Teti, sobrevino la interrupción de trabajos arqueológicos debida a los acontecimientos de 1952<sup>21</sup>. Reanudadas a fines de 1955, la nacionalización de la Compañía del Canal de Suez y la violenta respuesta franco-británica de octubre de 1956 provocaron una nueva paralización.

En 1965 se vuelve al trabajo en la pirámide de Teti, pero para entonces había muerto Sainte Fare Garnot y es Jean Leclant quien queda encargado de la dirección de la Misión Francesa en Saqqara. Terminada la fase de vaciado y el análisis de los fragmentos, se realiza la consolidación de la sala sepulcral y la reconstitución de las paredes. Desde entonces se encuentra abierta al público y puede ser visitada.

Entre 1966 y 1979, primero Lauer y después Labrousse dirigen la limpieza del enorme cráter en que se había convertido la pirámide de Pepy I. La idea inicial era vaciar el interior del monumento, cubierto por los desechos de su uso como cantera durante la Edad Media, para recoger los fragmentos inscritos con TP. Aparecieron así las enormes losas ensambladas en V invertida que constituyen la bóveda de la cámara funeraria. Este impresionante sistema de descarga, que reducía el peso que soportaban las paredes, es lo que permitió que sus piedras fueran arrancadas por los buscadores de caliza sin que el conjunto se viniera abajo. Pero también dificultó los trabajos de excavación, que tenía que hacerse en sentido vertical evitando el desplazamiento de los bloques, que se iban reinstalando en su lugar original cuando era posible o sólo consolidándolos si no era posible otra acción. Cerca de dos mil cuatrocientos fragmentos con signos gráficos fueron encontrados en los escombros que cubrían el interior, además de varios grandes lienzos de pared que pudieron ser despejados. Aquellos que eran susceptibles de ser transportados fueron guardados en almacenes cercanos donde se procedía a las tareas de consolidación y a su inventario detallado dimensiones y características, fotografía y calco-. Con los dibujos reducidos a copias 1:5

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Pérez-Accino, La arqueología....

se procedió a recomponer el rompecabezas en París basándose en datos como la forma de los bloques, sus dimensiones, el estilo de los signos, restos de color, etc. El conjunto constituye una masa enorme de nuevos textos, y versiones de los ya conocidos, que aún permanece inédita en su mayor parte. Al mismo tiempo se realizaron las labores necesarias para despejar la zona del templo funerario, donde los muros conservados tenían una altura mayor que en el resto de las pirámides de la dinastía VI excavadas hasta entonces. Más de dos mil fragmentos de muro con huellas de talla permitirán reconstruir, al menos en parte, su decoración, como hizo Jéquier en el complejo de Pepy II. Queda aun por excavar el conjunto de las instalaciones anexas.

En las tareas de limpieza de la zona central del templo se encontraron varias estatuas cubo de sacerdotes del Reino Medio, así como la evidencia de diversas reconstrucciones de ese período, que según Lauer testimoniarían la restauración del culto de Pepy I<sup>22</sup>. Tal vez la respuesta está en que no se hubiera perdido, pero de cualquier forma el mantenimiento de los ritos se ve confirmado por el descubrimiento, en la entrada de una cámara-corredor situada al este de la pirámide satélite, de un conjunto de papiros hieráticos fragmentados que conciernen al ritual del templo y comprenden ciertos elementos de los TP o tal vez de su redacción posterior, los Textos de los sarcófagos (= CT).

En 1971, la Egyptian Antiquities Organization emprende, durante diez años, la limpieza completa del templo bajo de Unis, bajo la dirección de A.M. Moussa y de Y. Memdouh. La documentación sistemática de su arquitectura y de los escasos vestigios de la decoración esculpida que lo completaba fueron realizados entre 1986 y 1990 con la colaboración del arquitecto francés A. Labrousse. Fruto de esta cooperación internacional ha sido la publicación en un volumen monográfico de los restos y sus reconstrucciones hipotéticas, aunque la memoria, desgraciadamente, no ha incluido ninguna referencia a la estratigrafía en que se encontrase inserto el edificio<sup>23</sup>.

En paralelo a los trabajos en el complejo de Pepy I, la Misión Arqueológica Francesa en Saggara (=MAFS) inició en 1971 la excavación de la pirámide de Merenré,

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Lauer, Le mystère..., 99.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Labrousse / Moussa, Le temple...

tapada por la arena desde que Maspero entrase a copiar los textos en 1881. Los trabajos han permitido también el descubrimiento de textos nuevos, en este caso en un solo bloque enorme con más de tres metros de inscripciones. La limpieza de los alrededores de la pirámide ha puesto al descubierto las construcciones funerarias habituales, aunque no muestran el mismo estado de conservación que las de Pepy I.

A partir de 1984 se consideró terminada la restitución gráfica de las paredes de Pepy I a partir de los fragmentos hallados en la excavación<sup>24</sup>. Desde ese mismo año se iniciaron los estudios preparatorios para la reconstrucción de las cámaras internas, en la que se procedería a reinstalar los enormes sillares del techo y a remontar en su lugar correspondiente el puzzle de miles de piezas en que se habían convertido las paredes interiores. La labor se hizo procurando aplicar todas las enseñanzas que varias décadas de restauración de monumentos ha proporcionado respecto a desplazamiento de bloques, eliminación de humedades y precauciones respecto a la aparición de sales. Incluso se han aprovechado los túneles de los ladrones y buscadores de piedra antiguos que, limpios y consolidados para evitar posibles derrumbamientos, sirven de canales de aireación en beneficio de las cámaras humedecidas por el proceso de reconstrucción<sup>25</sup>.

Es posible que las pirámides ya conocidas no sean las únicas con textos, pero por ahora no hay otras posibles candidatas. En la primavera de 1987, una serie de prospecciones electromagnéticas y de ondas cortas del suelo, permitió identificar tres zonas de amplia variación de resistencia en torno a la pirámide de Pepy I. En ese momento se dio mucha trascendencia al descubrimiento, primero porque se suponía por su emplazamiento que se trataba de enterramientos de esposas reales que podían haber recibido el privilegio de los textos funerarios, segundo porque la colaboración con técnicos en geofísica añadía un interés especial, sobre todo tras el fracaso de los arquitectos franceses en Guiza unos meses antes. Los primeros sondeos mostraron que, efectivamente, se trataba de una mastaba y dos pirámides pequeñas<sup>26</sup>. Poco después se descubría, por el mismo método, una tercera más<sup>27</sup>, lo que venía a coincidir con el

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> El enorme puzzle fue dibujado por I. Pierre y reorganizado por C. Berger.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Wuttmann, La restauration..., 73.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Delétie / Lemoine / Montluçon, La recherche..., 89.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Leclant, Recherches et découvertes..., 59.

número de esposas documentadas, hasta ese momento, de este rey -una de la que desconocemos el nombre, citada en la autobiografía de Uni como implicada en un complot palaciego, y las dos hijas de un alto funcionario de Abidos, Khui, que recibieron, ambas, el nombre de matrimonio de Ankhsenmerire o Ankhsenpepy-. Aunque los trabajos de excavación no están concluidos, se conoce ya a las destinatarias y no son ninguna de estas últimas, por lo que la lista de esposas aumenta, al menos, a cinco: Inenek/Inti, cuyas instalaciones cultuales han quedado ya completamente liberadas; Nubunet, de la que parece que sólo la pirámide se conserva suficientemente y que fue construida después de la anterior<sup>28</sup>; y una tercera sin nombre conocido a la que se denomina, por ahora, reina del oeste, y que era hija mayor del rey, por lo que sabemos que Pepy I desposó también a alguna de sus hermanas. No sabemos si alguna de ellas puede ser la promotora del complot ya aludido; además, algunos indicios epigráficos señalan la posibilidad de que Ankhenespepy (o -merire) I y II pudieron ser enterradas en el complejo funerario de su esposo<sup>29</sup>. La excavación ha mostrado también que las cámaras internas son anepigráficas. Lejos de considerarlo un fracaso, hemos de buscarle un valor histórico. Con estos trabajos se confirma que las reinas pudieron apropiarse del derecho a la transfiguración post mortem a través de los TP después de Pepy I<sup>30</sup>. De cualquier forma, los trabajos en el complejo funerario de este monarca y sus reinas siguen en curso cada primavera hasta el momento actual.

Por último, en la primavera de 1995, se ha dado a conocer en la prensa diaria la aparición de una nueva pirámide en una zona en torno a Pepy II, sin que por el momento haya más información disponible al respecto, y por tanto ha de tomarse con toda la precaución que merece cualquier información cultural pasada -e interpretada- a través de agencias periodísticas. Es posible que se trate en realidad de una cuarta esposa de Pepy I, pues en el informe de la Misión Francesa de Saqqara de 1992-1993, se anunciaba ya la aparición del ángulo sureste de un monumento que podía ser otra pirámide<sup>31</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Sus muros se engarzan sobre los de Inenek/Inti. Leclant / Clerc, Fouilles..., 384.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Berger, À la quête..., 74-75.

<sup>30</sup> Leclant, À la quête..., 25.

<sup>31</sup> También lo señala Berger, À la quête..., 73.

Haciendo un resumen, los TP se han encontrado en la pirámide de Unis, último rey de la dinastía V, en las de todos los reyes<sup>32</sup> de la dinastía VI: Teti, Pepy I, Merenré, Pepy II y las esposas de éste, las reinas Neit, Iput II y Udyebten<sup>33</sup>, y en la pirámide de Ibi de la dinastía VIII. En total son nueve versiones, muy diferentes en el número de *Sprüche*, su ordenación e incluso con variaciones en el texto. Su extensión cronológica es muy reducida, de unos doscientos años, en torno a 2350-2150<sup>34</sup> a.e.

Desde mediados de la dinastía VI algunos altos funcionarios, todos ellos enterrados lejos de la capital, comienzan a escribir también oraciones funerarias en sus tumbas. La costumbre se adopta en la misma necrópolis menfita desde fines de esta dinastía, como muestra el fragmento de una tumba a nombre de la dama Iput con el Spr. 219 de los TP<sup>35</sup>. Los textos se recopiaron posteriormente a todo lo largo de la historia del Egipto antiguo, unas veces conservándolos en sus versiones originales y otras reformándolos y poniendo al día su contenido teológico, hasta hacerlos irreconocibles respecto al *modelo* del Reino Antiguo<sup>36</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Faltan lógicamente aquellos monarcas de la dinastía VI que sólo conocemos por listas reales, como las de Manetón o las referencias de Heródoto: Userkaré, de quien se ha pensado que fuera un regente que colaboró con la reina Iput I durante los primeros años de Pepy I, aún muy joven para asumir el trono; Merenré II y la reina Nitocris. Por ahora no se ha descubierto monumento alguno coetáneo a sus reinados. No obstante, salvado el inconveniente topográfico del acantilado de la zona central de Saqqara, que parece haber actuado como impedimento para la construcción de tumbas de gran tamaño en la meseta próxima, Labrousse recuerda que entre los monumentos de Unis y Pepy I, y al sur de Pepy II, hay amplios espacios que han sido escasamente explorados y en los que varias zonas podrían responder a las necesidades requeridas para la instalación de una tumba real. Labrousse, *L'architecture...*, I, 76.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Las esposas de Unis, Khenut y Nebet, están enterradas en mastabas al noreste de la pirámide del rey, y por tanto, en una construcción con las características propias de este tipo de enterramiento, y sin himnos funerarios. Por el contrario, Khuit II e Iput I, esposas de Teti, están enterradas en pirámides al norte del monumento real, pero tampoco presentan textos en sus cámaras internas. Cf. PM III, 396-397, y lám. XLIII, 1 y 2. Seguimos sin indicios respecto a la localización de los enterramientos de las esposas de Merenré, y por tanto podemos alimentar la esperanza de que algún día aparezcan y de que alguna de ellas ya hubiera gozado del privilegio funerario que suponían los TP.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Según la cronología de Baines / Malek, *Egipto...*, 36, para los reinados de Unis (2356-2323) y de Pepy II (2246-2152).

<sup>35</sup> Berger, À la quête..., 79.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> El número de copias tardías es tan alto que la simple elaboración de la lista formaba ya un volumen de cierta envergadura en los años cuarenta (Allen, *Occurrences...*); desde la fecha de esta recopilación a la actualidad, el número de versiones localizadas ha debido, como mínimo, duplicarse.

# I.3. La publicación de los Textos de las pirámides

## I.3.1. Las ediciones del texto jeroglífico

I.3.1.1. François Maspero

Al año siguiente de confirmarse la existencia de himnos funerarios en algunas pirámides del Reino Antiguo, Maspero inicia su publicación sistemática. Los textos fueron apareciendo como artículos sucesivos en la revista Recueil de Travaux Rélatifs à la Philologie et à l'Archéologie Égyptiennes et Asyriennes, 4-14, entre los años 1882 y 1892, y después editados como un solo volumen, Les inscriptions des pyramides de Saqqarah, Paris, 1894, en lo que constituye la primera edición de conjunto.

Estableció la numeración de las columnas a partir del registro superior de la pared septentrional en la cámara del sarcófago -una larga lista de ofrendas- hacia el exterior, que es la misma que mantuvo Sethe y que, por lo tanto, utilizamos aún hoy<sup>37</sup>. El texto se presenta en dos columnas, de la que la izquierda se corresponde con los textos en las pirámides y la segunda son paralelos en el Libro de los Muertos y textos funerarios del Reino Nuevo o posteriores que le ayudaron a establecer la lectura de muchos términos y, en general, el significado de la propia composición.

Cada uno de los artículos incluía los textos jeroglíficos de una sola pirámide en la sucesión en que se encuentran en las cámaras, de modo que para hacer un estudio que incluyese las distintas versiones se hacía imprescindible tener a la vista simultáneamente todos los números de la revista. En el volumen conjunto todas ellas estaban en páginas distintas del mismo libro, lo que hacía aún más complicado compararlas. La edición era además incompleta, pues en muchos casos no incluyó las versiones que presentaban pocas variaciones respecto a las pirámides ya publicadas. Para mayor inconveniente, los textos se presentaron en edición tipográfica, y aunque las prensas fueran muy completas, nunca han llegado a cubrir todas las variaciones posibles de los signos. Además, los

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Sólo Schott y Piankoff entre los investigadores posteriores han invertido este orden. Ellos consideran que la lectura ha de hacerse de la entrada hacia el sarcófago.

tipos fueron mejorados por el grabador, quien seguramente no tenía ante la vista los calcos sino unos dibujos, de forma que ha producido unos jeroglifos que no presentan siempre completa similitud con el original.

Tan sólo un año después de que apareciese el volumen recopilatorio, Lange, en una estancia en Paris, colacionó los calcos conservados en la Bibliothèque Nationale con los textos editados. Criticó ya entonces que había errores de copia, de modo que, aunque él consideraba muy buena la publicación, sugería la conveniencia de una nueva edición revisada<sup>39</sup>.

Aunque la existencia de estos himnos se conoce desde 1880, las condiciones de trabajo en que se hicieron los calcos fraceses eran tan difíciles y el conocimiento de la lengua arcaica en que están escritos tan limitado en aquellos años, que las publicaciones de Maspero quedan más como hito historiográfico que como obras útiles para un trabajo filológico. Con ellas se dieron a conocer estos textos y fueron la base para los primeros análisis documentados de la religión egipcia más antigua, en los que se inició la quiebra de la hipótesis, muy extendida entonces, de la existencia de un monoteísmo predinástico.

## I.3.1.2. Kurt Sethe

La edición de los TP que aún utilizamos hoy es la de Kurt Sethe, *Die altägyptischen Pyramidentexte nach den Papierabdrücken und Photographien des Berliner Museums*, que puede ser considerada como la obra de su vida. Dicho esto de uno de los autores más prolíficos y que más han influido en el desarrollo de la Egiptología, puede hacer entender las dificultades de la tarea y el éxito en su ejecución. Los cuatro volúmenes que la componen fueron apareciendo en Leipzig paulatinamente. El I, de 1908, incluye los textos autógrafos de los himnos 1-468 en edición sinóptica de las versiones conservadas; el II, aparecido en 1910, los Sprüche 469-714; por último, en 1922, salieron de la prensa los volúmenes III -aparato crítico, descripción tanto de las cámaras como de los textos y concordancias- y IV -comentarios epigráficos-.

<sup>39</sup> Lange, Beiträge..., 139.

Sethe justifica su nueva edición por los defectos y las dificultades de uso de la de Maspero. Los calcos de Berlín, más precisos que los de París, muestran aún más deslices que los ya señalados por Lange: numerosas alteraciones en las pirámides de Unis y Pepy, líneas no publicadas y signos mal comprendidos. La obra del francés presenta además debilidades adicionales al haberse imprimido los textos en tipografía. La edición resulta inútil para un estudio paleográfico, pues se pierde la gran variedad de determinativos, los signos se ordenan de forma imprecisa, etc.

Sethe tenía dudas respecto a la conveniencia de presentar su edición o retrasarla por si aparecían nuevas pirámides con textos. Sin embargo, decidió que no había ya mucho que esperar en este sentido: el grupo de pirámides en que aparecieron es muy reducido; ya se habían abierto las de los antecesores y no presentaban textos; no había muchas posibilidades, desde un análisis del contexto histórico, de encontrar las pirámides de Merenré II o de Nitocris<sup>40</sup>. Además, los textos en tumbas, sarcófagos o mesas de ofrenda no podían -ni pueden- equipararse a los TP, son otro tipo de literatura funeraria, de forma que no añaden nada al corpus establecido.

El material empleado para su edición comprende:

- 1) Los calcos del Museo de Berlín, que constituyen la base principal. Recogen casi todas las inscripciones *in situ*, así como fragmentos de Pepy II.
- 2) Fotografías del Museo de Berlín, que cubren todas las cámaras de Unis y Teti hasta el corredor, y en parte Pepy I, Merenré, y Pepy II. Son de importancia secundaria frente a los calcos, aunque dan información sobre correcciones realizadas en éstos a tintas, y signos que les faltan incluidos por el corrector y que no aparecen en los calcos.
- 3) Notas de Borchardt para el CGC, Nr. 1704-1706, que son fragmentos de pared de Pepy I y Pepy II. No le fue posible comprobar estas transcripciones, pues no fueron encontrados tras el traslado del museo de Guiza a El Cairo.
- 4) Fragmento de Pepy II que se conserva en el Museo de Berlín (Nr. 14667).
- 5) Dos fragmentos de Teti y de Pepy I en University College de Londres.
- 6) Anotaciones de Erman de un fragmento de Pepy I que se encontraba en la colección Golenischeff.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Sethe, Die Altägyptische..., I, VII.

- 7) Dibujos de Capart de los fragmentos de Pepy I en el Museo de Bruselas. Éstos se arrancaron entre la edición de Maspero (en la que aparecen) y la realización de los calcos para Berlín.
- 8) Colaciones de Lange (en Paris) y Möller.
- 9) Texto de Pepy I publicado por von Bissing y Borchardt.

Las diferencias respecto a la edición Maspero fueron revisadas en los calcos y fotos y confirmadas en el texto mediante un *sic*.

Tampoco Sethe pudo publicar un calco auténtico de las inscripciones, por el gasto económico que habría supuesto, sino una versión autógrafa. Esto no dejaba de disgustarle, pues tampoco resultó posible así recoger todas las posibilidades paleográficas. Sólo los signos consonánticos más comunes son escritos en una forma *tipo*, aunque si aparecen variaciones significativas se señalan, igual que algunos signos muy comunes, por ejemplo y (sic), que no presentan apenas diferencias -Sethe además no las reconoce<sup>41</sup>-, sólo se escriben paleográficamente cuando se usan como determinativo de alguna variedad de ave. Donde la colocación de los signos puede parecer poco usual se comenta en el aparato crítico.

Las ventajas de la nueva edición respecto a su antecesora en cuanto a la lectura de los textos, son la separación de cada frase para facilitar su comprensión, si era posible en una sola línea, y la presentación de las distintas versiones en líneas horizontales paralelas, con la más antigua arriba y la más reciente abajo<sup>42</sup>; si en la misma pirámide había signos corregidos, los *borrados*, cuando son legibles, se colocan bajo los definitivos, y se comenta después en el aparato crítico.

Los himnos no fueron denominados *capítulo*, como se había hecho con la edición del *Libro para la salida al día*. No se trataba de las partes de un libro, de manera que prefirió el término de *Spruch*, encantamiento, seguido de un número

<sup>41</sup> Él ve iguales los signos  $\frac{3}{2}$ , G38, según Gardiner una oca de frente blanca (Anser albifrons), que se emplea como signo fonético para escribir Gueb o como determinativo de ave indefinida en ciertos verbos, y  $\frac{3}{2}$ , G39, un pato pintado (Dafila acuta) que se usa como signo fonético en s3. Sethe, Die Altägyptische..., I, XI y Gardiner, EG, 471.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Años antes, Schack-Schackenburg había establecido una concordancia parcial de varios textos, además de unos índices de léxico y un primer acercamiento a algunas de sus particularidades gramaticales. Sethe, respetuosamente, hace preceder algunos de sus Spr. de la numeración que les había dado su antecesor.

correlativo. Cada uno presenta dimensiones y naturaleza muy variadas. Aunque se escriben uno tras otro, existen ciertos indicios que permiten su individualización. Algunas versiones incluyen elementos gráficos que marcan el comienzo o el final de un Spruch, como son los signos , dd-mdw, recitar las palabras, como preámbulo, y el dibujo de la base del signo , hwt, al final, lo que supuso una ayuda considerable en este trabajo. Este último demuestra además que los egipcios entendían que los textos quedaban como encerrados en una casa, formando así una unidad. Por otra parte, la comparación de las distintas pirámides, en las que los himnos no se presentan siempre en la misma sucesión, ha permitido confirmar si la separación por elementos gráficos era correcta, al reconocer un himno nuevo cuando siguen frases que no aparecen en otra cámara.

La secuencia de himnos de la publicación es independiente de la situación que ocupan en la pirámide, salvo los de Unis. Sethe procedió a una ordenación en la que los primeros números corresponden a los textos inscritos sobre la superficie exterior de los sarcófagos reales, después siguen los cuadros de ofrendas de las paredes septentrionales de las cámaras funerarias de Unis y de Pepy II, los únicos que él pudo conocer, pues los de Teti, Pepy I y Merenré no habían sido copiados por su mal estado de conservación. A continuación vienen, en líneas horizontales, las inscripciones de la pirámide de Unis siguiendo la numeración de Maspero, pero bajo cada una de estas líneas se incluyen también los pasajes correspondientes documentados en otras pirámides según el orden cronológico -Teti, Pepy I, Merenré y Pepy II. Cuando termina los textos de Unis, sigue con aquellos que aparecen en Teti por primera vez, también con sus versiones posteriores por debajo, y así sucesivamente. Sólo rompe esa continuidad cuando intercala variantes tardías de un texto antiguo o uno que pertenezca a una serie segura, aunque en la tumba que esté copiando haya sido obviado y sólo se documente en las posteriores.

Cada línea se presenta en un marco que aparece rodeado por toda la información respecto a la localización del texto (figura 3):

a la izquierda, la pirámide a la que pertenece, según un código que ha quedado ya fijado para toda la investigación posterior:

Sarginschriften: inscripciones del sarcófago, que no había incluido Maspero;

W: Unis;

T: Teti:

P:  $mry-r^{\epsilon}$  ppy, Pepy I;

M: mr-n-r<sup>c</sup>, Merenré I;

N: nfr-k3-r' ppv, Pepy II;

a la derecha el número, correlativo, en que se ha dividido el conjunto de los textos, seguido de una letra, también correlativa, que señala los segmentos de cada frase<sup>43</sup>; su número es variable, pues depende de la longitud de ésta.

Además, sobre cada línea de texto, aparece el número de la columna en la que se encontró, siguiendo la numeración de Maspero. Donde ésta faltaba, se numeraron a partir de la última conocida con  $+n^{\circ}$  o  $-n^{\circ}$ .

En consecuencia, un texto puede citarse de dos maneras. Podemos hacer referencia a la sección y en ese caso se escribe (Pyr.) 252b, W (o la pirámide a la que pertenezca, si se desea recordar cuál es); o bien podemos referirnos sólo al encantamiento, como una unidad en sí mismo, y lo llamamos  $Spruch + n^o$ , utilizando el término alemán o su abreviatura Spr.

Por último, es necesario hacer una advertencia respecto a las reconstrucciones arquitectónicas que propuso Sethe en el volumen de comentarios. Su información procede de los propios calcos, por lo que no hay inconveniente para restituir la disposición espacial de los Spr. en los muros, pero las medidas son incorrectas debidas al procedimiento mismo del calco que puede deformar el papel. La comparación con las que proporciona Labrousse en su estudio reciente de la arquitectura interior de estas pirámides así lo confirma<sup>44</sup>, de manera que es preferible no tenerlas en cuenta.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> El texto se dividió en segmentos que fueron copiados en fichas para la elaboración del Wb, y esta división es la que se ha utilizado para la edición. No todos tienen un sentido completo en sí mismos, pues las frases muy largas se han dividido en varios.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Labrousse, L'architecture..., I, 3, n.8.

I.3.1.3. Gustave Jéquier

Ya se ha mostrado cómo en el periodo de entreguerras Jéquier se ocupó de la excavación de cinco pirámides reales en Saqqara sur: Udyebten, Neit, Iput II, Pepy II e Ibi.

Para los textos de Neit no siguió un método epigráfico muy preciso, pues realizó las primeras copias usando fotografías como base, y teniendo a la vista las versiones paralelas que le permitieran reconocer los signos dudosos. Después comparó esas láminas con los signos mismos, en el interior de la pirámide, y sólo entonces concluyó las planchas definitivas. Intentó conservar en la medida de lo posible la forma del signo y sus imperfecciones, respetando las numerosas faltas del escultor y las que luego a su vez añadió el pintor que dio color a los signos<sup>45</sup>. Por último, Sethe accedió a realizar una revisión meticulosa de las láminas, en Berlín, con el apoyo de las fotografías. Como las láminas estaban ya realizadas, las correcciones del alemán se añadieron en una lista que se publicó en el volumen mismo<sup>46</sup>.

Para el caso de Ibi no señala cómo realizó la copia de base, que iba completando en paralelo a la restauración del monumento, pero las láminas definitivas fueron realizadas sobre fotografías y contó, como en el caso de Neit, con la revisión final de Sethe. Sólo se permitió restaurar la forma de los signos para los que no había duda de la parte perdida.

Jéquier inició la numeración de las líneas de estas tres pirámides<sup>47</sup>, Udyebten<sup>48</sup>, Neit e Ibi, partiendo de la cabeza del sarcófago, en la pared norte de la cámara funeraria, que es hacia donde miran los signos de esa pared. Continúa luego por la pared este y

<sup>46</sup> Jéquier, Les pyramides..., 26-28, que incluyen también correcciones a los lapicidas egipcios.

<sup>45</sup> Jéquier, Les pyramides..., 18.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Los textos de Iput II no fueron numerados pues apenas quedaban más que bloques sueltos, difíciles de ubicar -aunque sólo fuera sobre el papel- en su lugar original.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> En un primer momento, Jéquier pensó que los fragmentos de muro con restos de fachada de palacio en la parte inferior y signos en la superior indicaban dos sentidos en la dirección de los textos de la pared oeste, que se ordenarían a partir de una línea central como eje de simetría. Jéquier, *La pyramide d'Oudjebten*, 6. Sin embargo, el análisis posterior de estos mismos fragmentos a la vista de los textos aparecidos en las pirámides de las otras reinas y de Aba le permítieron reconocer una orientación de derecha a izquierda a partir de la cabeza del sarcófago, como en las otras cámaras funerarias. Jéquier, *La pyramide d'Aba*. 34.

después la sur. En la pared oeste de Neit los signos se dirigen hacia la cabeza, lo que indica que es también en ésta donde debe iniciarse la numeración.

En Pepy II, excavada después de las anteriores y en la que ya habían entrado franceses y alemanes a fines del siglo pasado, siguió un procedimiento similar al de las otras pirámides. No publicó más que los fragmentos nuevos y que cubrieran lagunas de las primeras ediciones, de forma que incluso continuó la numeración de Maspero. Donde aparecieron nuevas líneas, que debían intercalarse entre las ya existentes, utilizó el sistema de Sethe (+1, +2, etc.).

## I.3.1.4. Alexander Piankoff

La edición de A. Piankoff, The Pyramid of Unas, Princeton, 1968, es original con respecto a las precedentes. La obra pertenece a una colección de publicaciones de textos funerarios, sobre todo reales, en los que la pirámide del Reino Antiguo queda en cierta manera contextualizada y ligada con las guías del más allá del Valle de los Reyes. Por esta razón el plan de la obra corresponde al del conjunto de la serie: breve introducción, traducción inglesa de todos los textos del monumento y fotografía del total de las inscripciones. No obstante, esa sucesión de imágenes, a las que se ha añadido en sobreimpresión la numeración de las columnas y los Spr. representados, tiene el inconveniente de cortar la frase, por lo que ésta ha de leerse en varias láminas al mismo tiempo, lo que resulta muy molesto. De cualquier manera es un problema menor, que no empaña la alta calidad de las fotografías que permiten colacionar el texto original con la publicación de Sethe. Esto hace resaltar aún más la necesidad de una publicación en dibujo directo o fotografías claras de todas las pirámides. Las condiciones previas de la colección son también las razones que hacen que la obra del egiptólogo ruso destaque frente a las anteriores -aparecida después de su muerte, fue Bernard V. Bothmer quien se encargó de la revisión final-. Al proponer una única pirámide, la de Unis, plantea también que la lectura y comprensión de los textos no puede desligarse de su ubicación; según sus propias palabras, porque no ha de romperse la simbiosis entre los himnos y su contexto (cf. infra, VI.4).

# I.3.1.5. Raymond O. Faulkner

The Ancient Egyptian Pyramid Texts. Supplement of Hieroglyphic Texts no se trata de una verdadera edición de los textos en jeroglífico, sino de una recopilación manuscrita y nueva numeración de aquellos que habían aparecido en las excavaciones de Jéquier y que no habían sido recogidos en la publicación de Sethe. El filólogo inglés, rompiendo la tradición, los ha denominado Utterances, lo que en realidad tiene el mismo significado que el término alemán habitual. La mayoría aparece en una sola de las pirámides, aunque hay ciertas concomitancias en la elección de himnos para las tres reinas de Pepy II. Las investigaciones que desde la década de los cincuenta lleva a cabo la Misión Arqueológica Francesa en Saqqara han demostrado que buen número de estos Utterances se corresponden con las partes en laguna de algunos de los Sprüche de Sethe, por lo que esta numeración, en buen número de casos, es una dificultad más que debe añadirse a las que ya existen por la disparidad en la denominación de los textos.

## I.3.1.6. Jean Leclant

El egiptólogo francés está dando a conocer, poco a poco, la gran cantidad de himnos nuevos que la limpieza de las pirámides de Saqqara sur está produciendo. Mientras que los de Teti y Merenré se copiaron de forma más rápida, los de Pepy I fueron todos calcados, tanto los fragmentos que aparecieron en el relleno como los muros conservados *in situ*. Éstos se han empezado a publicar en artículos sueltos siguiendo el método de Jéquier, consistente en presentar los textos en láminas de dibujo que reproduzcan el aspecto concreto de las paredes de las cámaras internas. La diferencia está en que sus láminas no se hacen a partir de fotografías sino tomando como base los calcos realizados sobre los muros mismos, de modo que el problema de la paleografía de los signos queda solucionado, pues lo que se reproduce es el aspecto mismo de los jeroglifos, tanto en su contorno como en sus detalles interiores.

Leclant se hace eco de la percepción actual de los textos de un monumento como una unidad, lo que choca por completo con la presentación de los himnos en la edición sinóptica de Sethe. Si para el estudio filológico -y la traducción- ésta constituye un instrumento de trabajo básico por la comparación rápida que permite de las distintas

versiones, no sucede lo mismo para su análisis desde la perspectiva de la historia de las religiones. Las secuencias han quedado rotas, aislando los *Sprüche* de su contexto de aparición, lo que dificulta su comprensión, al tiempo que, en las últimas pirámides, une textos que en las cámaras no tienen ninguna conexión.

Desde los años setenta, influido por la obra de varios egiptólogos alemanes, defiende que los textos no están dispuestos en las estancias de cualquier manera, sino que hay series coherentes, y que las paredes deben de presentar una cierta unidad de temas, aunque para establecer cuál es esa coherencia temática habrá que esperar a disponer de todos los textos conservados, incluidos los aún inéditos. Para cada uno de los muros internos propone un código que permita reconocerlo, en el que se suceden las iniciales del rey para el que se construyó el monumento, siguiendo las iniciales propuestas por Sethe, a las que se añaden Nt para Neit, Wd para Udyebten y A para Ibi no incluye Ipuit- / la cámara, según una siglas que se explican en el capítulo II.2.2 / la dirección cardinal / en algunos casos, si la pared está subdividida horizontalmente, se especifica parte superior -sup.-, central -med.- o inferior -inf.-, o las distintas secciones del corredor / y, por último, la columna de signos, con una numeración que se inicia en cada pared.

El problema con el que se encuentra Leclant es que, a efectos prácticos, esta designación resulta muy útil para localizar un texto, pues su mismo nombre lo indica, pero es completamente inútil cuando se trata de identificar un Spr. que se repite en varias pirámides, pues habría que designarlo de una manera complicadísima: x = x = x... La solución pasaría por renumerar todos los textos, pero esto provocaría los mismos problemas que la serie de Sethe, en que no se reconoce la yuxtaposición de textos cuando alguno ha aparecido ya en una pirámide anterior. En consecuencia, de momento el sistema sólo sirve para salas y columnas, pero no para los Spr.; mientras no se proponga una alternativa, éstos han de seguir siendo mencionados por la denominación numérica habitual. Cuando Leclant publique todo el material inédito del que dispone, podremos saber qué solución ha decidido finalmente.

### I.3.2. Las traducciones

Todos los editores de los TP han propuesto traducciones de los himnos en complemento a sus ediciones, salvo Jéquier y Leclant. A ellos se añaden algunos otros autores que se han atrevido a llevar a cabo una labor que todos los filólogos están de acuerdo en considerar, como mínimo, arriesgada.

Gaston Maspero, Les inscriptions des pyramides de Saqqarah. Paris, 1894. Cuando realizó su publicación de los textos, no disponía de ninguno de los instrumentos de trabajo con los que contamos hoy, como gramáticas de la lengua del Reino Antiguo que se desconocía casi por completo-, diccionarios, obras de referencia, etc. Puede comprenderse, en consecuencia, lo aproximativa que resulta hoy la traducción de muchos pasajes. Lo más destacable es cómo su conocimiento de la civilización egipcia le permitió captar el sentido general de los textos e incluso muchas alusiones particulares, aun sin disponer de una base lingüística fiable que le permitiera comprender las frases desde un punto de vista filológico.

James Henry Breasted, *Development of Religion and Thought in Ancient Egypt*, Nueva York, 1912, incluye sólo algunos Spr. completos y fragmentos de muchos otros, pero el avance de los conocimientos de la lengua en dos décadas -a los que él mismo contribuyó de manera muy especial- le permitieron realizar la primera traducción que puede ser aún hoy leida, aunque ya no pueda considerarse rigurosa, sobre todo desde el punto de vista sintáctico.

Louis Speleers, Les textes des pyramides égyptiennes. Bruxelles, 1923-1924. Utiliza ya el texto establecido por Sethe. El tomo primero es la traducción mientras que el segundo, autografiado, es un vocabulario específico. En el momento de su aparición recibió unas críticas tan severas que el propio autor las considera más bien una difamación en una segunda edición, revisada, en que se defiende de los posibles errores por las dificultades del propio texto y la carencia de un léxico y una gramática que le

sirvieran de apoyo. Su lectura sigue sin ser recomendable a pesar de las mejoras en la reedición, favorecidas por la aparición del *Wörterbuch* de Erman y Grapow. No obstante, el segundo volumen puede ser de utilidad. Los comentarios de tipo literario y religioso se publicaron diez años más tarde bajo el título *Comment faut-il lire les* Textes des Pyramides?

Kurt Übersetzung den altägyptischen Sethe. und Kommentar zu Pyramidentexten. Glückstadt / Hamburg, 1935-1962. Desde su juventud, cuando realizaba su precoz y ya genial obra sobre el verbo egipcio. Sethe había hecho un uso extenso de los TP según la reciente publicación de Maspero. A él se confiaron las fichas del Wörterbuch, entonces en elaboración, que recogieran los términos de estos textos. Parece que desde esos años, los primeros del siglo, ya podía hacer traducciones mucho más precisas que las de Maspero, pero por deseo de ofrecer una obra que permitiera una comprensión completa de los TP y no un trabajo parcial, continuó puliendo la traducción en sus clases durante varias décadas sin decidirse a publicarla. No es hasta 1929 cuando comienza a desarrollar sus notas y los comentarios autógrafos sobre su propio ejemplar de la edición de los textos. Como tenía que interrumpir con frecuencia por otros compromisos editoriales, una fundación danesa financió la ayuda de un asistente, Sander-Hansen, para que diera continuidad a la labor y cubriera la tarea más engorrosa de la búsqueda y comprobación de referencias, desde 1931. Sin embargo, en 1934 Sethe tuvo que interrumpir definitivamente el trabajo. Fue por tanto su ayudante quien, tras su muerte, autografió el texto que se ha publicado. Éste no fue nunca considerado definitivo por su autor, quien pensaba revisar todo el conjunto a partir de los conocimientos que el estudio de los textos le iba permitiendo adquirir.

La edición manifiesta claramente esta situación de mero esbozo, con partes muy desarrolladas y otras como un simple guión de ideas. Se ha estructurado en seis volúmenes que cubren los Spr. 213-583. Las ausencias no tienen ninguna otra razón que la muerte del autor antes de que terminara la obra. Si empezó por el 213 es porque deseaba dedicar un análisis profundo a los textos precedentes, el ritual de ofrenda que él consideraba un texto de sacrificio que quería poner en relación con la ceremonia de apertura de la boca y otras composiciones dramáticas. Cada Spr. es analizado según un

plan idéntico: variantes tardías / traducción / exposición del contenido / criterios de datación<sup>49</sup> / comentario filológico. Se trata de la obra de consulta más importante en un idioma moderno, no sólo por la traducción misma, que se beneficia de la extensión de conocimientos filológicos de su autor, sino sobre todo por los extensos comentarios que la acompañan. Aunque cada texto es analizado y explicado por sí mismo, para establecer la traducción Sethe se ha servido de las versiones más recientes. Esto supone una evolución significativa en la manera de comprender la herencia egipcia dentro de su propia cultura, pues en los años en que estableció la edición del texto no quería ni oir hablar de *las copias tardías desfiguradas*, que podían ser reunidas por su propio valor, pero no para interpretar las primeras versiones<sup>50</sup>. De todas maneras, en la actualidad la obra presenta ya algunos inconvenientes: la traducción se ha realizado antes de la renovación en la concepción del sistema verbal egipcio que ha seguido a la obra de Polotski y los comentarios son sobre todo de carácter lingüístico, las reflexiones sobre su significado religioso o cultural son siempre mucho más breves.

Samuel A. B. Mercer, *The Pyramid Texts in Translation and Commentary*, publicada en Nueva York en 1952, es sin duda la más floja de las traducciones que se han realizado *recientemente* de los textos. Su propia consideración como provisional no es escusa suficiente para evitarle esta crítica. A ella se dedica el primer volumen. Los dos siguientes son comentarios, pero a diferencia de los de Sethe no presentan un plan fijo. En general empiezan por un desarrollo del contenido del Spr., que va seguido de una explicación de cómo ha llegado a la traducción, lo que supone un número elevado de referencias filológicas; en algún párrafo se añade alguna alusión a las creencias egipcias. Éstas ocupan de manera casi completa el cuarto tomo, dedicado a pequeños artículos -los denomina *excursus*- sobre determinados temas religiosos presentes en los TP y que también han sufrido mucho por las innovaciones en la concepción más reciente de la religión egipcia.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Éste y el anterior pueden faltar en aquellos en que no hubiera nada significativo que decir.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Grapow, La publication..., 225-226.

Alexander Piankoff, *The Pyramid of Unas*, Princeton, 1968, se limita a traducir los textos de este rey, sin ningún comentario. Él deja hablar a los textos en su sucesión original, y, según sus palabras, que sean ellos mismos, a través de la traducción que acompaña a las imágenes, los que evoquen los símbolos y prototipos del pensamiento religioso egipcio. Esto tiene un grave inconveniente, pues cualquiera que haya intentado leer alguna vez los TP se da cuenta que son imposibles de comprender en una simple lectura si ésta no va acompañada de una mínima explicación.

Raymond O. Faulkner, *The Ancient Egyptian Pyramid Texts*, Oxford, 1969, es la mejor traducción de la que disponemos en la actualidad<sup>51</sup>. Es muy útil por su manejabilidad, aunque ésta se hace en detrimento del comentario, casi completamente ausente. No sólo traduce el texto de la edición de Sethe, sino que le ha añadido las nuevas versiones, en algunos casos más completas, de las pirámides excavadas por Jéquier. No obstante, como la obra de Piankoff, carece de notas: las que hay son muy breves y pretenden aclarar una traducción, en especial aquellas que se separan de Sethe, lo que da a entender que él lo considera como la otra referencia posible. Ha eliminado todo tipo de arcaísmos, que oscurecían inútilmente las traducciones anteriores, difíciles ya por sí mismas. El principal inconveniente es que aun siendo la más reciente, no lo es tanto como para haberse podido beneficiar de las reformas en la concepción del verbo, en el que sigue muy fielmente la obra de su mentor durante años, A. Gardiner. Es la traducción que se ha utilizado en esta tesis, en la que no se va a proponer una traducción castellana de los textos, para poder centrarnos en los aspectos religiosos y de ideología real.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Así, por ejemplo, Altenmüller y Derchain en sus respectivas reseñas a esta obra.

# CAPÍTULO II EL COMPLEJO FUNERARIO REAL

La pirámide era sólo el elemento más llamativo de un vasto conjunto monumental en el que, según algunos autores, tenían lugar los ritos de la momificación y donde, con seguridad, se procedía a la deposición del cuerpo y, terminada esta ceremonia, a la celebración de un culto diario al rey difunto divinizado.

El interés de describirlo en este trabajo reside en que, según una interpretación (cf. infra, VI.3), los TP recogen de forma simbólica los rituales que se desarrollan en cada uno de los elementos de este complejo arquitectónico durante los funerales reales y, en consecuencia, es imprescindible conocerlos para poder entender esas teorías. Por otra parte, la arquitectura y el programa iconográfico de relieves y esculturas son casi el único testimonio que ha sobrevivido de la ideología real y de la manera en que ésta concibe la pervivencia y actividad de estos reyes tras su muerte durante el Reino Antiguo. Además, (cf. infra, XIII.2), la pirámide y sus templos adyacentes -a los que habría que añadir, posiblemente, las tumbas reales anteriores- son la única construcción humana a la que hacen referencia expresa los TP como parte integrante del universo del rey difunto. En consecuencia, se va a recoger algunos detalles que son útiles para comprender la función de estos edificios tanto si fueron usados en las exequias reales, como en su aspecto simbólico.

En las páginas siguientes se encontrarán referencias a la evolución de la forma de los diferentes elementos del complejo, sus salas, forma y decoración de los muros, etc., pero no detalles constructivos como la técnica de enjarje de los sillares, tallado, etc., ni las medidas de los edificios<sup>1</sup>, ni otros aspectos de interés arquitectónico. Sólo

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> En las obras más antiguas, las medidas suelen aparecer en el sistema métrico del autor. Sólo recientemente, siguiendo a Lauer, se ha ido imponiendo el método mucho más coherente de dar las medidas en codos egipcios (1 codo = 0,524 m) y cuando éstos no son enteros, darlos en metros.

se darán detalles específicos de los complejos de las pirámides con textos, mucho peor conocidas y, sobre todo, directamente relacionadas con los TP, tanto por ser su soporte como por responder ambos a un idéntico contenido simbólico. Cada apartado se inicia con una comparación de los nombres que recibe el elemento en los idiomas oficiales de la egiptología -italiano y árabe excluidos-, lo que avanza significativamente la función que le atribuyen los autores cotejados.

Los reves de las dinastías tinitas fueron enterrados en Ábidos. Sus complejos funerarios se reconstruyen en la actualidad con cierta fiabilidad gracias a su reciente reexcavación<sup>2</sup>. La tumba real estaba en Umm el-Qaab; sobre ella se suponía la existencia de una superestructura exterior consistente en una especie de montículo, pero en la actualidad se ha comprobado que esa colina artificial estaba por debajo del nivel del suelo, de forma que o bien no tuvieron una construcción exterior visible, o ésta ha desaparecido por completo, pues por el momento no se le puede atribuir ningún resto conocido. El culto funerario se realizaba muy lejos del enterramiento, en los Talbezirke, recintos del valle. Se trata de enormes construcciones en el borde del desierto, de gruesos muros exteriores muy costosos, decorados con fachada de palacio, que dominarían con su monumentalidad la antigua ciudad de Ábidos. Se conocen muy mal<sup>3</sup>, pero sus elementos más significativos, desde la perspectiva de la evolución posterior de los complejos reales, parecen ser un montículo en el cuadrante noroeste, una hilera exterior de tumbas subsidiarias en los más antiguos y una flotilla de barcas que aún no se puede adscribir a ningún recinto concreto. Todos fueron destruidos hasta el nivel del suelo. Sólo se ha mantenido completo el último construido, aunque las recientes excavaciones parecen haber localizado, bajo las casas de un poblado en uso, uno más antiguo cuyo muros fueron también respetados y que dataría del reinado de Qaa, el último rey de la dinastía I. En consecuencia, se ha planteado la posible existencia de un modelo de destrucción-reutilización continua de estos edificios. Según

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> En las tumbas de Umm el-Qaab ha trabajado un equipo alemán dirigido por Kaiser y Dreyer, mientras que los palacios funerarios están siendo reestudiados por la Pennsylvania-Yale Expedition bajo la dirección de O'Connor y Simpson.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Aunque sus escasos restos fueron excavados por Peet, Ayrton y sobre todo por Petrie, a comienzos del siglo, su emplazamiento e identificación se hicieron sobre el plano, medio siglo más tarde, por Kemp, Abydos..., quien los denominó palacios funerarios. Sólo el de Khasekhemuy, conocido como Shunet el-Zebib, se ha conservado, y bastante bien, hasta una altura de varios metros.

éste, a la muerte de un rey, se habría desmantelado el palacio funerario de su antecesor, lo que habría podido suponer el traslado de los cultos precedentes al nuevo recinto, hasta que el ciclo fue interrumpido por el advenimiento de una nueva familia<sup>4</sup>. Esto implica que, en cierta manera, los *Talberzirke* habrían actuado como lugar de culto de la dinastía.

Dejando aparte el complicado simbolismo de los edificios del rey Dyeser -para los que no hay ni precedente ni paralelos- y los otros conjuntos de la dinastía III, los elementos principales del complejo funerario parecen quedar constituidos desde las construcciones de Meidum. Hasta donde hoy conocemos, las tumbas reales anteriores, con sus pirámides escalonadas como elemento más significativo, se caracterizan por englobar todos sus edificios dentro de un recinto compacto, protegido por un importante muro y construido sobre la meseta<sup>5</sup>. A fines de la dinastía III o comienzo de la IV, se produce una ruptura en esta concepción arquitectónica que refleja, sin duda, una transformación ideológica paralela. En qué momento concreto podemos fechar esos cambios es objeto de un difícil debate, pues depende de quién sea el destinatario de la pirámide de Meidum. Si bien no hay duda que el monumento fue concluido por Snefru -aunque no sabemos en qué estado se encontraban las obras cuando él se hizo cargo de su finalización-, la mayoría de los autores se inclinan por suponer que éste lo hizo por piedad filial, y que se trata de la tumba de su padre Huny. De éste se conoce un buen número de pequeñas pirámides escalonadas a lo largo del valle del Nilo, que parecen establecer una especie de red de soporte de la tumba principal, pero desconocemos con certeza dónde podía estar enterrado. Como de Snefru, por el contrario, tenemos al menos tres grandes pirámides, se ha terminado por aceptar que al menos una de ellas es la de su padre, que él concluyó por respeto al progenitor. Sin embargo, esto supone olvidar que los textos antiguos denominan al

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Baines, Origins..., 140.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> No obstante, a través de una lectura topográfica del lugar, Labrousse ha planteado la posibilidad de que los arquitectos de Unis hayan usurpado una parte de la calzada de Dyeser así como su templo del valle, lo que presupone que el complejo de este rey estaba equipado también con estos elementos. Labrousse, L'architecture..., 1, 75. Sin embargo, es curioso que en su propia publicación del templo bajo de Unis -editada junto a A. Moussa el mismo año que la obra anterior- no haya mencionado esta posibilidad ni reconoce restos de una construcción anterior entre los conservados de la dinastía V.

lugar *Dd-Snfrw*, de donde otros autores prefieren también considerarlo como destinatario de este monumento<sup>6</sup>.

En Meidum, algunos componentes del complejo funerario real están presentes sólo en estado embrionario, o no se han conservado como para conocerlos en detalle, de modo que el primer conjunto que conservamos entero y reconocible es el de Quefrén, donde cada estructura contiene en su diseño todos las características básicas que se fijarán de una forma más representativa en las pirámides de Abusir. Hasta tal punto había quedado establecido el tipo de enterramiento real, que durante el reinado de Shepseskaf -cuya tumba es la última conocida de la dinastía IV-, en el que la pirámide es sustituida por una construcción en forma de sarcófago, el resto de los edificios del complejo no sufre variaciones significativas<sup>7</sup>. A partir de ese momento, las variaciones serán ya sólo de detalles, debidas sobre todo a razones topográficas. Sólo la decoración, a pesar del mal estado en que se ha conservado, parece presentar innovaciones significativas en la dinastía VI. Las construcciones de Pepy II se señalan siempre como el prototipo del complejo funerario en su fase final y más desarrollada.

# II.1. Los elementos arquitectónicos de un complejo funerario real y sus programas iconográficos

Entre 1898 y 1904, las excavaciones de Ludwig Borchardt en Abusir<sup>8</sup> permitieron reconocer por vez primera un complejo funerario real del Reino Antiguo. Templo bajo, calzada, templo alto y pirámide se han convertido en la definición clásica de los diferentes edificios que, en sucesión continua, componen la tumba de los monarcas antiguos. Sus dotes de dibujante le permitieron plasmar los resultados de su trabajo en una reconstrucción ideal de la meseta en la dinastía V que se ha convertido

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Forman / Quirke, *Hieroglyphs...*, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Lo mismo sucede con la tumba de la reina Khentkaues, que figura un sarcófago sobre un alto podio cuadrado. El templo funerario se mantuvo, aunque excavado en el núcleo rocoso que servía de base a la tumba, y no aparece así al exterior como una edificación anexa. La calzada que salía de él puede utilizarse para suponer la existencia de un templo en el valle.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> El templo solar de Niuserre se excavó entre 1898 y 1901 y las pirámides en los años sucesivos.

en cierta manera en la imagen prototípica de todas las necrópolis reales de ese momento (figura 4). Sin embargo, su énfasis en los aspectos arquitectónicos ha impedido reconocer la importancia que para la función de estos complejos tenían otros elementos menos significativos, que también han de tenerse en cuenta.

Paralelamente a estos trabajos, en el curso de unas labores de consolidación de las mastabas y tumbas al sur del complejo de Dyeser en Saqqara, Barsanti llevó a cabo una serie de excavaciones en el entorno de la pirámide de Unis. En ellas salieron a la luz los restos de su templo alto, lo que permitió hacerse una idea más precisa de la arquitectura de esta parte de los conjuntos funerarios, además de confirmar que no eran privativos de la necrópolis de Abusir.

A partir de ese momento, la excavación de las necrópolis reales ha ido identificando los diferentes edificios ya conocidos, de aspecto externo y distribución de los espacios interiores muy variables. Al mismo tiempo ha permitido añadir nuevos elementos que no fueron reconocidos en las excavaciones más antiguas -barcas y sus simulacros, capilla septentrional, muro de cierre, pirámide secundaria, complejos de las esposas reales- que obligan a componer una historia arquitectónica y funcional de estos conjuntos mucho más complicada que la que sugirió su primer descubrimiento.

No se sabe cómo denominaban los egipcios el complejo funerario real; las únicas propuestas en la bibliografía actual se basan en meras alusiones, que no han sido investigadas a fondo. Bennett propuso, a partir de los nombres de las pirámides de Shepseskaf y Userkaf, que st podría designar el lugar en su conjunto<sup>9</sup>. Sin negarlo ni aceptarlo explícitamente, Stadelmann ha supuesto que la denominación del complejo podría ser r3-\$, según se explica en el siguiente apartado.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Bennett, Pyramid..., 175,

# II.1.1. El templo bajo o templo del valle

Los egiptólogos le aplican nombres muy variados. En francés el más habitual es el de temple d'accueil<sup>10</sup>, templo de recepción; en inglés, Valley Building<sup>11</sup>, edificio del valle; en alemán, Taltempel<sup>12</sup>, templo del valle.

Acerca del término con el que lo designaban los egipcios no hay ningún acuerdo.

Goedicke estudió una serie de inscripciones reales de fines del Reino Antiguo en las que se menciona un r3-\$, y llegó a la conclusión de que éste podría ser el nombre para el templo del valle. La razón está en que en estas inscripciones el lugar se relaciona o bien con un santuario-mrt: The la mry-r', sacerdote del santuario-mrt del r3-\$ de Meryre (Pepy I), o bien con Hathor. El autor alemán toma estas relaciones como una base segura, pues durante ese periodo tanto uno como otra parecen ligados muy estrechamente, de manera que mrt designaría una capilla de la diosa en el interior del r3-\$. Otras inscripciones permiten suponer que la mrt de Hathor está en el interior del complejo funcrario y que está también conectada con el palacio, que se encuentra en sus proximidades y que está también conectada con el palacio, que se encuentra en sus proximidades A su vez, el título sacerdotal con el palacio, que se encuentra en sus proximidades de Pepy, permite una cierta identificación entre r3-\$ y d3dw. Éste es una edificación con columnas, con puertas y apto para el trabajo. En consecuencia, el santuario-mrt hay que buscarlo en un edificio-

<sup>10</sup> Por ejemplo, Labrousse / Moussa, Le temple...

Edwards, *The Pyramids...*, seguido por la mayoría de los autores anglófonos. Salvo mención específica, ésta es la obra que se utilizará en todos los casos como base para establecer la terminología inglesa.

<sup>12</sup> Stadelmann, Die ägyptische... Salvo referencia contraria, ésta es la obra que tomo como base para establecer el nombre alemán de los diferentes elementos del complejo funerario.

<sup>13</sup> Urk. I, 61, 1-2: mrt ntt hr š n pr-3.

<sup>14</sup> Piedra de Palermo, anales de Sahure, año 5: Hathor en el 13-5 de Sahure. Breasted, Ancient..., I, 69.

portada, lo que permite relacionarlo con el templo del valle, y éste, por tanto, con el r3-s al que pertenece la mrt en las primeras inscripciones mencionadas<sup>15</sup>.

Posener-Krièger rechaza esta posibilidad, pues el término aparece recogido como lugar de procedencia de las ofrendas para el culto diario en el templo de Neferirkare-Kakai. Si bien podría aceptarse que los alimentos llegaran al templo alto desde el templo bajo, el recorrido que habrían de hacer incluye en ese caso un regreso al punto de partida, pues el término no aparece al final del trayecto que siguen las ofrendas, lo que resulta no sólo ilógico y muy complicado, sino sobre todo antieconómico<sup>16</sup>.

Stadelmann ha desatendido en parte la crítica de Posener-Krièger, y ha defendido que r3-5 denominaría al conjunto del complejo funerario, mientras que el nombre egipcio genérico para el templo del valle sería mrt, a partir de mrwt, orilla, puerto<sup>17</sup>. Este sólo aludiría a una parte de sus funciones. A los otros usos en que fue empleada la construcción harían mención otras posibles denominaciones como: pr-5ndt, la casa de la acacia, w bt e ibw, que serán analizadas en el capítulo III.1, o pr-nfr, la casa del rejuvenecimiento<sup>18</sup>.

El templo del valle es el edificio de entrada, por el este, al complejo funerario real. Está situado en el borde del desierto, junto al valle aluvial, de forma que entre sus elementos constitutivos deberíamos incluir también el puerto fluvial que se construye para acceder a él desde el Nilo. Estaba constituido por un canal de derivación desde el río, un gran estanque y varias rampas y muelles. Desgraciadamente, no se suele tener en cuenta estas construcciones portuarias como integrantes del complejo funerario real, y su estudio ha sido desatendido con relación a los elementos arquitectónicos. Por otra parte, su análisis arqueológico presenta mayores inconvenientes debido a la subida de la capa freática en Egipto, que ha dejado algunas de estas obras de acondicionamiento

<sup>15</sup> Goedicke, Königliche..., 70-71.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 617.

<sup>17</sup> Stadelmann, s.u. Taltempel, 189.

<sup>18</sup> Stadelmann, s.u. Taltempel, 192, n. 3. Para pr-nfr véase también Donohue, pr-nfr, 148.

por debajo del nivel del agua subterránea. Por ahora, las documentadas con más precisión son las de Unis<sup>19</sup> y Pepy II.

Ninguna de las tumbas reales de la dinastía III presenta esta construcción en el valle (*cf. supra*, n. 5). El más antiguo de estos templos del que tenemos noticia es el de Meidum. Una excavación completa de este edificio no ha podido aún realizarse por las condiciones del subsuelo, debido a la subida de la capa freática. Se le supone un diseño muy simple, básicamente por comparación con el reducido tamaño del templo adosado a la pirámide<sup>20</sup>.

En 1990 se descubrió, entre las viviendas situadas al pie de la gran pirámide, un pavimento de basalto negro verdoso que había pertenecido, por lo que hoy ya sabemos, al templo bajo de Queops. Aunque estos restos están a 4,5 m bajo el nivel del suelo actual, no hay muchas esperanzas de que haya podido conservarse casi nada, pues los bloques debieron de ser buscados desde la Antigüedad para otras construcciones, como indican los estratos con restos de cerámica romana sobre el suelo del Reino Antiguo. Al menos se ha confirmado así su emplazamiento, al tiempo que se ha documentado, en su lado meridional, un ancho muro de adobe de cerca de 8 m de grosor, lo que es indicativo del tamaño que debió de alcanzar el edificio<sup>21</sup>.

Solamente conocemos la planta -y en algunos casos es muy hipotética- de seis templos del valle, los de Quefrén, Mikerino, Sahure, Niuserre, Unis y Pepy II. Todos son muy diferentes entre sí, pero al menos los de las dinastías V y VI presentan algunos rasgos arquitectónicos y de su programa iconográfico semejantes. No obstante, la generalización presenta dificultades.

<sup>19</sup> La mayor parte del puerto está aún bajo derrubios. Los restos liberados permiten, no obstante, restituir una rada septentrional y otra meridional. El conjunto quedaba limitado por unos altos muros al norte y oeste. Sobre ellos, Labrousse y Moussa restituyen un camino de ronda a una altura de 4 codos (2,10 m), que aislaría por completo el desembarcadero respecto a la zona colindante, incluso visualmente. Aunque el puerto del sur no ha sido reconocido más que a través de prospecciones geofísicas, es posible que ambos estuvieran separados por un dique que pudo alcanzar la altura de la terraza sobre la que se construyó el templo. Este dispositivo aislaría por completo la rada meridional, lo que obliga a pensar en algún tipo de puente que permitiera la entrada de agua y de barcos hacia él. Labrousse / Moussa, Le temple..., 14-22.

<sup>20</sup> Edwards, The Pyramids..., 96.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Hawass, The Programs..., 224-225.

Con la dinastía V asistimos a una rápida formalización del templo bajo, bastante diferente respecto a sus predecesores. Se hace mucho menos imponente en volumen, reducido a simples pórticos columnados de recepción, precedidos por los muelles y las rampas de acceso. Sin embargo, lo que pierde en impacto visual lo gana en valor simbólico, como puede deducirse por la elección de los materiales y la decoración con relieves de sus muros interiores. Aunque ninguno de los conservados sea igual a los demás, todos mantienen unos elementos comunes y una distribución muy similar de los espacios.

Para no repetir unas descripciones que pueden encontrarse en algunos libros de arquitectura egipcia, el análisis se centrará en el templo bajo de Unis (figura 6), pues es el menos conocido debido a lo reciente de su publicación, ejemplar desde el punto de vista del estudio arquitectónico. El complejo sistema de muelles y de rampas da acceso a tres grandes pórticos de entrada, en las fachadas norte, sur y este, que ocupan, junto a los dos vestíbulos que los unen, dos tercios del edificio. Sus columnas imitan palmeras datileras con sus ramas atadas en un haz vertical y, a media altura, esculpidos en un marco rectangular, el nombre y los títulos del rey en jeroglíficos rellenos de pintura, un modelo que se repite desde el templo de Sahure. Son de un solo bloque de granito y se suponen de 10 y de 15 codos de altura -en los pórticos laterales y fachada, respectivamente-. Son las más grandes documentadas en el Reino Antiguo, lo que da una idea precisa del cuidado en la construcción y el valor simbólico que se otorgaba a este edificio. El interior se componía, exclusivamente, de los dos vestíbulos ya mencionados, ocupando el eje norte-sur, unidos a una antecámara de la que partía la calzada en el muro occidental. Hacia el sur de esa sala se ha reconstruido una cámara de culto con tres nichos igual que la de Niuserre, pues las medidas coinciden<sup>22</sup>, y unos almacenes, pero son todos hipotéticos, ya que el enlosado -la única guía para reconstruir la planta- estaba perdido en toda la zona suroeste<sup>23</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Labrousse y Moussa plantean que el aparente desplazamiento del eje de circulación hacia el norte en el templo de Pepy II podría deberse a una ubicación en el centro del edificio de un santuario, que creen posible reconstruir en la sala alargada que sigue al vestíbulo. Según ellos, el estado incompleto de los restos permite dividir ésta en una antecámara estrecha que serviría como lugar de paso y la cámara de culto al sur. Labrousse / Moussa, *Le temple...*, 60, n. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Labrousse / Moussa, Le temple..., 25-65.

De la decoración sólo se ha podido reconocer algunos techos con estrellas en los pórticos y dos inscripciones. Una de ellas corresponde al dintel de la puerta del pórtico norte en la que, frente al nombre de Horus del rey, puede leerse, hacia el oeste Nekhbet, señora de la capilla de Nekhen y hacia el este [Uadyet,\_ (señora) de [Pe y  $D_{ep}$ , señora de la capilla Per-nu, y en el centro de la composición ¡Pueda ella dar vida y poder!<sup>24</sup> El determinativo de ambas diosas ofrece a los serekhu de ambos lados el anillo- $\S n^{25}$ . La otra se encuentra sobre la columna occidental del pórtico sur y en ella el rey es calificado como amado por Nekhbet<sup>26</sup>.

El programa iconográfico de los templos bajos durante el Reino Antiguo se desconoce aún en buena medida. Se ha podido determinar los temas, pues se repiten con pocas excepciones en los fragmentos de relieve aparecidos en la excavación de estos edificios, pero resulta imposible determinar a qué sala pertenecen. No se ha encontrado ningún muro con altura suficiente para conservar alguna decoración en su lugar original y el material está tan revuelto que su lugar de hallazgo tampoco es concluyente.

De los templos de Quefrén y Mikerino no se ha conservado decoración parietal alguna, por el que el programa iconográfico parece limitarse a estatuas. En el primero pudo haber hasta veintitrés, una por cada hueco en el suelo junto a las paredes, de las que el ejemplar más famoso es la del Museo de El Cairo. En el del segundo rey se encontraron cinco grupos completos -las famosas tríadas del Museo de El Cairo- y muchos fragmentos de otras. Es difícil saber cuántas formaban el conjunto original, pues las más pequeñas pudieron crearse en épocas posteriores. Había al menos siete tríadas, pero el número total es muy discutible. Están formadas por el rey, Hathor y la diosa de un nomo del Alto Egipto, al menos en todos los casos identificados. En cuatro en las que es reconocible el tocado real, es siempre la corona de esta misma mitad del

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> También la fachada del templo de Quefrén presenta dos puertas, cuya única decoración debieron de ser las bandas de inscripciones con los nombres y títulos del monarca en torno a las jambas y al dintel. De la septentrional se han conservado las palabras *amado de Bastet, que viva eternamente*, y de la meridional *amado de Hathor*. Edwards, *The Pyramids...*, 96.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Labrousse / Moussa, *Le temple...*, 43. En la figura que acompaña al texto ellos reconstruyen el conjunto de la puerta con el nombre completo de Unis y el epíteto *amado de Bastet*, porque éste es también el que recibe Quefrén en la puerta septentrional de su templo del valle.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Labrousse / Moussa, Le temple..., 49.

país. Hawass sugiere que debían de formar un conjunto con una finalidad precisa, pues el contacto de Hathor con el rey se hace en todas de una manera diferente. El programa podría incluir también los nomos del Bajo Egipto, incluidos entre los muchos fragmentos imposibles de identificar con más precisión<sup>27</sup>. La hipótesis es probable si tenemos en cuenta el tamaño del patio, un elemento extraño en los templos bajos, donde él las sitúa, en el que podría tener cabida un número muy elevado, y cuya finalidad habría sido, según Hawass, enfatizar el lazo del monarca con Re. Las imágenes de Hathor en las tríadas, con el disco sobre la cabeza, serían un testimonio adicional de esa conexión. La antecámara que precede al santuario daría resguardo a cuatro estatuas sedentes del rey, mientras que en el primer vestíbulo estaría la estatua con la esposa real.

Tres son los templos en que los fragmentos de decoración son suficientes para determinar al menos los temas representados, Sahure, Unis y Pepy II. En el de Sahure se consideran decorados tanto el pórtico como la única cámara interior. En el de Unis no se ha podido establecer ninguna hipótesis sobre la ubicación de los relieves. Jéquier pensaba que en el de Pepy II sólo la sala hipóstila tenía relieves, pues consideraba de escasa importancia las dos salas que la siguen. Sin embargo, la interpretación de Labrousse / Moussa otorga a éstas, en especial a la central, una relevancia que las hace también dignas de ornamentación esculpida.

Los temas son de un simbolismo muy significativo:

Rey amamantado por Sekhmet.

Escenas de caza real en los pantanos, de aves e hipopótamos, en uno de los pórticos de Sahure, aunque sin acuerdo en cuanto a su ubicación.

Festival-sed, con escenas como la carrera ritual o las divinidades entregando al rey la palma-rnpt que simboliza los millones de años otorgados por la ceremonia.

Desfiles de divinidades, dispuestas sobre varios registros, que se dirigen hacía el monarca.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Hawass, The Programs..., 235. De todas formas, el conjunto de estatuas no tenía por qué cubrir el total de los nomos, pues tampoco lo hacen las representaciones de las fundaciones piadosas en los relieves de los templos.

Procesiones de personajes inclinados, en actitud respetuosa ante el rey. Se pueden asociar a los desfiles de dioses ya mencionados o a escenas de navegación.

Procesiones de portadores de ofrendas -una escena frecuente en todos los elementos del complejo-. Personifican a los nomos en que se encuentran las fundaciones piadosas o a éstas mismas. En el de Sahure cubrían una gran superficie de al menos dos paredes, posiblemente, la meridional de la cámara interna y la suroccidental del pórtico principal. En el mismo contexto, incluso tal vez con alguna relación física, se encuentran los fragmentos con una procesión de bueyes, destinados al sacrificio cultual. Se ha podido atribuir una a los templos de Queops<sup>28</sup>, Sahure y Unis.

En la cámara interna (Sahure y Pepy II) se muestra al rey, como esfinge y león con cabeza de ave, pisando a los enemigos tradicionales del país que caen ante él y, a continuación, conduciéndolos como cautivos ante los dioses. Como se verá más adelante, se trata de una versión de la imagen clásica del rey dominando el caos.

Escenas de navegación. Una de las imágenes más conocidas del Reino Antiguo es la llegada de la barca real al propio templo bajo de Sahure, que Borchardt ha situado en la pared norte de su sala interior, pero hay dudas respecto a esta ubicación. Entre los bloques reutilizados en la pirámide de Amenemhat I se encuentra una réplica exacta de esta imagen, en peor estado, que podría atribuirse, sin seguridad, al templo de Unis, donde se han localizado otros fragmentos del mismo tema. La coincidencia informa sobre la existencia de modelos que los escultores podían reproducir en diferentes momentos. En otro bloque de Lisht la barca aparece acompañada por grupos de diez hombres, más su jefe, corriendo a lo largo de la orilla del canal por el que se desplaza la nave. En otro de Unis, tumbado sobre la cubierta, se representa a un personaje con la vestimenta típica de los *medyaiu* cuando trepan al mástil. Por el contexto, es evidente que no se trata de la llegada del sarcófago al templo durante los funerales.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> En un bloque reutilizado en la pirámide de Amenemhat I en Lisht. Labrousse / Moussa, Le temple..., 78, n. 27.

#### II.1.2. La calzada

Chaussée, causeway o Aufweg, los términos con los que se denomina este elemento en las lenguas modernas vienen a significar todos lo mismo. En contraste, no parece que ningún autor contemporáneo se haya planteado cuál sería el nombre que le daban sus constructores egipcios.

Todas las calzadas son de un tipo muy similar. Las únicas que conocemos en todo su recorrido son las de Quefrén, Sahure y Pepy II, aunque en un estado muy degradado, como todas las demás. Se trata de un corredor que une el templo del valle con el templo alto o su muro de cierre. La más antigua, en Meidum, está excavada en la roca con un suelo de barro apelmazado sobre un lecho de lascas de caliza, pero ya en la dinastía IV se construyen con grandes losas de caliza o de basalto. En ocasiones se apoya sobre una base de mampostería que le permite salvar las hondonadas manteniendo una pendiente constante. Su trazado no siempre es en línea recta; algunas muestran uno o más cambios de dirección para reducir el gradiente o aprovechar la pendiente natural del terreno y evitar complicaciones constructivas<sup>29</sup>. Estas libertades en el recorrido son las principales responsables de que algunas calzadas no lleguen a las construcciones de la meseta a través de su lado oriental sino del lado norte, como en la romboidal de Dahshur, o en la de Redyedef.

Desde la pirámide de Meidum, se intenta solucionar el problema del acceso al complejo piramidal sin tener que entrar en el templo bajo y subir desde el valle, mediante puertas a los dos lados de la calzada en su extremo superior. Sus altos muros suponían también un impedimento para la circulación, que podía solucionarse con la creación de pasos subterráneos que asegurasen la comunicación entre ambos lados, como el documentado en la de Oueops<sup>30</sup>.

Las más antiguas no presentaban techo y estaban bordeadas por dos muretes. Así, en Meidum, los restos de la hilera superior presentan la superficie redondeada, lo que confirma que la calzada no estaba cubierta. El desarrollo de cubrimientos está

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Por ejemplo, en la pirámide de Redyedef, para utilizar un risco de la meseta y reducir la cantidad de piedra que había que emplear para elevar la base a la altura apropiada.

<sup>30</sup> Lauer, Le temple funéraire..., 246 y 248. Los pasos tenían 1,40 m de anchura.

ligado, al menos como una de sus causas, a la aparición de decoración escultórica en sus muros interiores, que consistía en bajorrelieves pintados. Los más antiguos de los que tenemos noticia son los de Queops, conocidos a través de una mención de Heródoto cuando describe el complejo funerario<sup>31</sup>. La referencia fue rechazada por la mayoría de los investigadores, argumentando que ya habría sido bastante complicada la talla en escuadra de piedras tan duras como las que se usaron en su construcción - granito o basalto- como para hacerlo aún más difícil con esculturas, hasta que en la excavación del templo alto aparecieron algunos restos de relieves. Éstos se usan ahora como argumento para no rechazar la afirmación del historiador griego sobre la calzada<sup>32</sup>.

Las calzadas de Niuserre, Sahure -probablemente- y Pepy II parecen haber estado decoradas en su comienzo con relieves que representan al rey como un león o un grifo pisoteando a sus enemigos. Esta decoración sería una continuación de la que aparece en el templo bajo. En la última se añade a Seshat copiando la lista de víctimas y el botín adquirido. Por el contrario, en el extremo superior, donde la calzada desemboca en el templo alto, también se esculpieron algunas escenas, pero éstas eran de carácter funerario: largas procesiones de servidoras cargando provisiones de los dominios reales para las ofrendas funerarias, y comitivas de divinidades avanzando hacia el rey, sentado en un trono.

En el contexto de los edificios de las dos últimas dinastías menfitas, la calzada de Unis queda por ahora como un documento único, y como tal, poco útil a efectos de establecer unas líneas generales de evolución. Los relieves, de factura muy cuidada, cubrían todo el interior del corredor en sus 660 m de recorrido, pero se conservan en una mínima parte. El techo aparecía pintado en azul, con estrellas esculpidas y pintadas en amarillo.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> "(La calzada), además, está compuesta de bloques de piedra pulimentada que tienen figuras esculpidas". Hdt. II, 124, 4. Traducción de C. Schrader. Madrid, Gredos, 1977.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Aceptada por muchos autores. El más reciente es Hawass, The Programs..., 226, que admite también la decoración y cubierta en la calzada de Quefrén.

## II.1.3. Las barcas y sus simulacros

El enterramiento de barcas apropiadas para la navegación, aunque no es infrecuente en las grandes mastabas de la dinastía I, parece haber quedado limitado durante el Reino Antiguo a los complejos reales. El problema que plantea es si alguna de estas barcas puede haber sido usada en el momento de los funerales, o si su finalidad es únicamente simbólica y están destinadas a proveer al rey difunto con un medio de transporte para sus desplazamientos celestes. Esta segunda posibilidad es fundamental para nuestro estudio, pues su simbolismo las emparentaría directamente con el contenido y el significado de los TP.

Desde 1991 sabemos que su antigüedad hay que retrasarla casi en medio milenio, pues si hasta entonces los ejemplos más antiguos eran del reinado de Queops, en ese año se encontró en Abidos, junto a los *palacios funerarios* tinitas, una verdadera flota de doce ejemplares. Se trata, por tanto, de uno de los elementos más antiguos del enterramiento real en Egipto. Sin embargo, estas *tumbas de barcas* -como las denominó O'Connor- no guardan mucha relación con las posteriores en su aspecto externo, aunque es muy probable que su significado se mantuviera similar. En Abidos estas barcas están depositadas sobre la arena del desierto, tras rebajar ligeramente el lecho sobre el que se apoyaban para mejorar su asiento. Después se han recubierto, hasta el borde superior, con varias hileras de adobe que las protegen por los lados, con unos ensanchamientos en proa y popa que no cumplen ninguna función práctica, si no es la de resaltar más esas partes. La masa resultante se cubrió con un enlucido blanco<sup>33</sup>. Aunque han aparecido junto al recinto de Khasekhemuy, la estratigrafía sobre la que se apoyan parece anterior, tal vez de la dinastía I, aunque no se puede afirmar nada por ahora con mayor precisión<sup>34</sup>.

<sup>33</sup> O'Connor, Boat..., 9-14,

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> O'Connor, Boat..., 14.

# II.1.3.1. Barcas en los complejos funerarios de la dinastía IV

No se han documentado otras barcas hasta las grandes fosas abiertas en el suelo rocoso alrededor de las pirámides de la dinastía IV. En el complejo de Queops se han descubierto cinco fosas, dos en la cara meridional de la pirámide, dos en la cara oriental a ambos lados del templo alto y otra en paralelo al lado septentrional de la calzada; su tamaño puede ser impresionante, pues alcanzan 100 codos (52,40 m) de longitud<sup>35</sup>. Otras cuatro han aparecido en torno al templo alto de Quefrén, dos a cada lado, y una mayor, al sur, en paralelo a la cara oriental de la pirámide. Por último, en la pirámide de Dyedefre, en Abu Roash, se ha localizado también una posible fosa con forma de barca, de 37,50 m de longitud, en el lado sur de la cara oriental de la pirámide; sin embargo, como este complejo se terminó precipitadamente, con adobes, no es posible hacerse una idea de cuál habría sido el proyecto original. Lo significativo es que, a pesar de su conclusión acelerada, se realizara al menos una fosa de barca.

La ubicación no parece seguir una norma precisa, pues mientras que las dos fosas meridionales de Queops están bajo su muro de cierre, las de Quefrén están en el exterior del recinto funerario y para la dinastía V tenemos noticia de algunas en el interior del peribolo.

En cuanto a su interpretación, apenas podemos decir nada que no sea hipotético. En primer lugar, ni siquiera tenemos seguridad de si estamos ante cavidades para guardar en ellas las barcas desmontadas -como es el caso de las dos famosas de Queops, encontradas en la década de los cincuenta, una de las cuales se ha remontado in situ tras un proceso de restauración-, o si se trata de excavaciones que en sí mismas representan las barcas, como defienden algunos autores, pues muchas se han encontrado sin techumbre y totalmente vacías de restos coetáneos a su realización, aunque éstos han podido perderse desde entonces.

Cada autor que se ocupa de ellas propone una interpretación diferente. Ni siquiera hay un acuerdo respecto a si los dos ejemplares conservados, al menos el que podemos ver remontado, es o no una barca solar. En principio, el tema había quedado

<sup>35</sup> Lauer, Le temple funéraire..., 253.

zanjado con el artículo de Cerny en el que la consideraba como una estilización en madera de las barcas de papiros usadas en la vida cotidiana del rey. Comparada con los modelos y representaciones de *barcas solares*, carece de sus elementos más característicos, que son los objetos simbólicos de su cubierta y el telón o estera que cuelga de su proa y que parece derivar de las barcas reales tinitas<sup>36</sup>.

Su número hace imposible, según Cerny, su significado solar. Las barcas de Re son dos, no cinco, m<sup>c</sup>ndt, para viajar por el día, y msktt, para viajar por la noche. Como la remontada estaba dirigida hacia el este, este autor plantea la posibilidad de que la occidental lo hiciera hacia el oeste y que las dos de la cara oriental de la pirámide tuvieran sus proas colocadas una hacia el norte y hacia el sur la otra. De esta manera tendríamos cuatro barcas orientadas a los cuatro puntos cardinales, preparadas para que el rey pudiera elegir cualquier destino. El quinto barco no podría ser más que el que se utilizó para remontar el cuerpo del rey desde el valle, halado por la calzada (hauled up the causeway) y enterrado junto al templo una vez que se había desembarcado al rey, pues no podía ser ya utilizado para ningún otro uso<sup>37</sup>. El que las barcas de Quefrén no tengan la misma orientación, pues cuatro están E-W no incomoda a Cerny, que mantiene su sugerencia: cuatro para los viajes por el más allá y la quinta usada en el entierro.

En opinión de Hawass las barcas de Queops -y su continuación por Quefrénestán relacionadas con su deificación como Re. Sin embargo su hipótesis, por falta de explicación, queda oscura. Él cree que las del lado meridional eran barcas solares para Queops como Re, mientras que las fosas orientales eran para barcas que relacionaban al monarca con Horus, pues sus ejes se orientan N-S y el rey, como manifestación de este dios, tenía un poder que se extendía del Alto al Bajo Egipto. Su ubicación junto al templo alto sugiere una relación con las actividades del soberano en su palacio. La quinta barca puede haber estado en relación con el culto a Hathor. Ni añade más

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Cerny, A Note..., 76.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Cerny, A Note..., 77-78.

explicaciones ni especifica tampoco qué pueden significar los cambios en la pirámide de Quefrén, por lo que tenemos unas hipótesis muy sugerentes pero sin desarrollar<sup>38</sup>.

Aunque no suele tenerse en cuenta para la interpretación de estas barcas, hay que recordar que algunas esposas de Queops tenían también una barca en el lado meridional de sus pirámides<sup>39</sup> y aparece otra en la tumba de Khentkaues, posible esposa de Shepseskaf.

# II.1.3.1. Barcas en los complejos funerarios de las dinastías V y VI

Con la dinastía V parece que se establece un nuevo programa, si los ejemplos de que disponemos se pueden considerar suficientes para una generalización. En los tres casos sólo se documentan dos barcas por enterramiento. Además, resulta conveniente recordar que hay referencias a la construcción de barcas de adobe junto a los templos solares, sin que se pueda afirmar que hubiera en ellas una barca auténtica emparedada en su interior. Estas barcas solares podrían ser un complemento a las del complejo funerario.

El primer caso se descubrió a partir de una referencia textual en los papiros de Abusir. Uno de ellos incluye la visita rutinaria de inspección de las diferentes salas del complejo. Al llegar al patio de la pirámide, se menciona una barca del norte y una barca del sur. Sabemos por la piedra de Palermo, que Neferirkaré hizo construir varias barcas solares para su templo solar, dos de cobre y una seguramente de adobe, en el año 11 de su reinado<sup>40</sup>. Sin embargo, éstas del patio de su pirámide no aparecen

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Hawass, The Programs..., 227-228. Aunque no aparezca ninguna nota, es posible que su tesis, ya publicada pero a la que no he tenido acceso, sea más explícita.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Para expresarlo con más precisión, en la septentrional no hay duda, mientras que la segunda barca puede adscribirse a cualquiera de las otras dos, y en ese caso podría estar en el lado norte de la meridional.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> "An 11. Emmurer le bateau-maât dans le coin méridional du sanctuaire solaire Sétibrê. Le roi de Haute et de Basse Égypte Néferirkarê a fait en tant que monument de lui pour Rê dans le sanctuaire solaire Sétibrê: 8 coudées de cuivre (pour) la barque de la nuit; 8 coudées de cuivre pour la barque du jour". Mientras que la primera seria una verdadera barca solar en adobe, la pequeña cantidad de cobre empleada en las otras dos indicaba que no podían ser más que reproducciones rituales de pequeño tamaño. Roccati, La littérature..., 51.

citadas en los anales, por lo que debe de considerarse que ellos las comprendían en el conjunto de gastos del complejo funerario.

Partiendo de la referencia del texto, la misión arqueológica checa de Abusir ha realizado a fines de los años setenta una prospección geofísica que ha permitido localizar y excavar parcialmente la mitad de una de ellas, junto al muro meridional del peribolo, en su eje N-S preciso. Se trata de una gran construcción de más de 30 m de longitud, diseñada en forma de barca. En su interior guardaba una de madera, pero no se ha conservado nada de ella. No se ha encontrado la barca septentrional, a pesar de que las reglas de simetría que imperan en muchos de estos edificios sugieren que debería encontrarse en el eje opuesto, junto al muro septentrional de la pirámide<sup>41</sup>. La referencia en los papiros supone un inconveniente para considerar este tipo de naves como barcas solares, pues en este caso sus nombres harían alusión, más bien, al día y a la noche. El que se califiquen como del norte y del sur invita a considerarlas más bien como embarcaciones de peregrinaje o barcas del estado.

El segundo ejemplo es el de las dos fosas para Unis, paralelas entre ellas y a la calzada, a mitad del recorrido de ésta y no en la parte alta del complejo como en todos los otros casos conocidos. El interior está revestido por una mampostería de piedra un poco irregular. La única completa es larga de 75 codos y de 12,5 de anchura, pues la meridional está en parte perdida, aunque es similar, algo más estrecha y tal vez un poco más larga. Pueden considerarse grandes; Goyon ha calculado que duplican el tamaño de las que aparecen representadas en la propia calzada de este rey<sup>42</sup>. No podemos determinar si una estaba orientada hacia el este y otra hacia el oeste por el deterioro de la proa y la popa, que sobresalían del suelo. Goyon considera que su forma recuerda la de las barcas de transporte -fondo plano y paredes verticales, como la proa y la popa conservadas- y establece una diferencia con las fosas de Queops que contenían las barcas: éstas son paralelepipédicas, mientras que las demás son naviformes, por lo que

<sup>41</sup> Verner, Verlorene..., 165-166.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Hasta donde los relieves egipcios puedan ser fiables para las proporciones. Goyon, Les navires..., 36.

han podido ser construidas como simulacros, para aparentar las embarcaciones de navegación celeste<sup>43</sup>.

Por último, no podemos dejar de recordar otros hallazgos que pueden tener alguna relación con estas barcas, aunque a su vez ambos pueden ser diferentes entre sí, que son los modelos a escala reducida encontrados en los complejos funerarios de Neferefre y de Neit.

Las primeras son dos *barcas de culto* -así las define Verner- que, tras un pequeño fuego accidental en el ala occidental del templo funerario, fueron rociadas con arena y enterradas ritualmente en una de las cámaras del edificio. El hallazgo testimonia el cuidado con el que se realizó la ceremonia, con más de dos mil cuentas de cornalina, quizás originalmente engarzadas en un cordel, dispuestas alrededor de las barcas<sup>44</sup>.

El segundo se trata de dieciseis ejemplares depositados en una fosa superficial, entre la pirámides de enterramiento y la secundaria, y recubiertas de tierra sin otra protección. Se dispusieron en horizontal, con las bordas adosadas, en un orden que se supone idéntico al de la ceremonia en que fueran utilizadas<sup>45</sup>. Según Jéquier, se trataría de reproducciones de la flotilla empleada en los funerales de los reyes para transportar el cuerpo hasta el templo del valle. Como esta pirámide no tenía templo bajo ni calzada y estaba lejos de un canal -como el resto del complejo de Pepy II-, el traslado del cuerpo no podía realizarse por agua. Sin embargo, la ceremonia de transportar la

<sup>43</sup> Goyon, Les navires..., 37.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Verner, *Verlorene...*, 142. Estas barcas no tienen ninguna relación con la suposición de Verner de que las dos cámaras estrechas a ambos lados de la cámara de ofrendas contuvieran dos barcas funerarias. *Verlorene...*, 140.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Orden en la fosa, de sur a norte. En cabeza, cuatro barcas *funerarias*, es decir, naves esbeltas de proa y popa muy altas, acodadas y con los extremos verticales, pintadas en color verde. En su puente no hay vestigios de los objetos que tuvieran que llevar. No obstante, Jéquier supone que la mayor, en cabeza, llevaría el simulacro del sarcófago de la reina, la segunda la caja canópica y las dos siguientes mobiliario del ajuar. Les seguirían dos dahabias, barcas planas cubiertas, en las que se trasladaría la familia y personajes de rango; las dos barquillas planas no cubiertas, sin lugar donde apoyar ni mástil ni timones estarían destinados a otros personajes de importancia menor o sólo para el remolque. A continuación seguirían los cuatro grandes barcos de carga, para grano y otras provisiones alimenticias. Por último, dos navecillas ligeras, similares en forma a las cuatro de cabeza, cierran el cortejo. Las cuatro primeras rondan en torno a 1 m; las otras son algo menores, pero de tamaño similar entre ellas, lo que no debe de corresponderse con las dimensiones relativas de los originales. Jéquier, *Les pyramides...*, 40 para la ubicación en la fosa y 34-39 para los detalles de cada tipo de barca.

momia en barca hacia el Occidente se había implantado ya en los ritos funerarios, por lo que se consideraba necesario realizar un simulacro mediante modelos, con esta serie de pequeñas naves que representaban las que deberían haber sido empleadas para la travesía, en su orden preciso<sup>46</sup>.

#### II.1.4, El templo alto o templo funerario

Este edificio, junto a la pirámide, es el más representativo del complejo funerario. Ha recibido denominaciones muy variopintas en los dos siglos de desarrollo de la Egiptología, aunque en los últimos años parece que hay un cierto acuerdo respecto a su significado y a la forma de denominarlo: temple haut<sup>47</sup>, templo alto; mortuary temple, templo mortuorio; Totenopfertempel<sup>48</sup>, templo funerario de las ofrendas, Totentempel, templo funerario. En su análisis fundamental de la arquitectura del Reino Antiguo, Ricke ha dividido el edificio en dos mitades con nombres diferentes según su función, Verehrungstempel, templo de veneración, sería la mitad exterior, y Totenopfertempel, templo de la ofrenda funeraria, la mitad interior y más reservada.

Spencer considera que el término *rwt*, que en general significa puerta, podía utilizarse en el Reino Antiguo para denominar tanto las estelas de falsa puerta de una tumba como el *royal pyramid temple*<sup>49</sup>. Sin embargo, ninguno de los dos ejemplos que ella utiliza como base resulta convincente; tampoco ha debido de parecérselo a ningún otro autor, pues no he visto que su propuesta sea recogida en ninguna obra posterior. La ausencia completa de comentarios a propósito del nombre egipcio del templo alto

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Jéquier, Les pyramides..., 39; aceptado sin variaciones por Edwards, The Pyramids..., 208.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Lauer, *Le mystère*... Éste es el autor que uso como referencia para la nomenclatura francesa.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Barta, Die königliche...

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Spencer, *The Egyptian...*, 198 y 224, n. 247. Los dos textos que menciona: Urk, I, 107, 2 y TP 2067b parecen aludir más bien a la estela. El primero corresponde a la famosa autobiografía de Uni: son los objetos que se van a realizar con el granito que él se ha encargado de ir a buscar a las canteras; en el ejemplo citado, *rwt* presenta un determinativo que dibuja, incluso con detalles, una estela; en el segundo, y por el contexto mismo del Spr., *rwt* (N.) puede entenderse como *la puerta del rey* Pepy II, o incluso mejor, *la estela de falsa puerta del rey* Pepy II, pues se alude a un rito de libación, sin necesidad de que se refiera al conjunto del templo funerario.

parece indicar que o no se tiene ninguna idea o, más bien, que no recibió ninguno. No obstante, conocemos el nombre de alguno de sus componentes, como se verá a continuación.

Si esta propuesta reciente no parece tener una base sólida, sólo queda la sugerencia ya antigua de Junker, en la publicación de sus excavaciones en Guiza, por la que el nombre egipcio del conjunto del templo funerario sería hwt-ntr<sup>50</sup>. Goedicke ha aceptado explícitamente esta posibilidad.

Éste es el elemento que ha sufrido los cambios más significativos en su planta y en su aspecto general a lo largo del Reino Antiguo. Ninguno de los documentados es una réplica exacta de otro conocido, aunque a partir de Quefrén todos presentan cinco componentes fijos, cuya disposición se regulariza a partir de la dinastía V. Esta gran variedad supone una dificultad a la hora de relacionar los cambios arquitectónicos con el pensamiento religioso, pues supondría que las creencias egipcias habrían cambiado continuamente, en cada reinado, durante el Reino Antíguo. En consecuencia, la evolución relígiosa no puede ser la razón para todas las variaciones en la planta de estos templos durante el periodo analizado. Las condiciones del terreno en el que se sitúan y un simple deseo de innovación arquitectónica han de tenerse también en cuenta.

Todos los templos altos están situados, casi sin excepción, en la fachada oriental de la pirámide, pero esto es debido a la localización -por motivos de simbología funeraria- de los complejos funerarios en el desierto occidental. Dada esta situación, la calzada llega siempre desde el valle y por tanto desde el este, y el templo se situa donde ésta desemboca.

# II.1.4.1. b3-k3k3i a la luz de su documentación administrativa

La conservación de los papiros de Abusir se debe a un factor accidental. Cuando Neferirkare-Kakai murió su complejo funerario, de una concepción grandiosa, estaba aún inconcluso. Sólo la parte profunda del templo estaba terminada, incluso

<sup>50</sup> Junker, Gîza... VI, 8.

decorada, por lo que fue su sucesor, Shepseskare, quien concluyó los almacenes meridionales, la sala septentrional, el gran patio, el vestíbulo y la entrada. Pero éste lo hizo con materiales más pobres, adobe para los muros y madera para las columnas que sostenían los techos y bordeaban el patio, que se pintaron para aparentar piedra -sólo sus basas eran de caliza-. Además, se apropió de la calzada y el templo bajo para su propio complejo funerario. Debido al escaso valor de la construcción, en periodos posteriores sus restos no atrajeron la atención de los buscadores de piedra, y el conjunto no fue revuelto y saqueado. Esto ha permitido la conservación del material cultual y administrativo que fue allí abandonado. Frente a las grandes construcciones de otros reyes, majestuosas pero mudas para nosotros, estas ruinas negruzcas, en otro tiempo cubiertas de un enlucido blanco, han conservado los archivos del templo, los que se guardaban como registro del control rutinario de todas sus actividades. Esta circunstancia permite una observación preciosa sobre la vida cotidiana en un templo del Reino Antiguo.

Los papiros de Abusir fueron encontrados en torno a 1893 por excavadores clandestinos, que los introdujeron en el mercado de antigüedades. La excavación de Borchardt sólo encontró algunos pequeños fragmentos que testimoniaron el lugar de procedencia de los demás. Buena parte de ese material se conserva en dos museos, Británico de Londres y Louvre de Paris. Su estudio fue iniciado en 1956 por P. Posener-Kriéger y J.L. de Cenival, al identificarse los fragmentos de El Louvre en sus almacenes, y ambos realizaron la edición de los textos en facsímil y transcripción en 1968, pero sólo Posener-Kriéger realizó la traducción y análisis en su tesis doctoral publicada ocho años después.

En los últimos años, se ha descubierto dos nuevos grupos de papiros. El primero, muy escaso, en el templo funerario de la reina Khentkaues; se trata de algunos pocos fragmentos que ya han sido publicado por Posener-Krieger junto al resto de la excavación. El segundo, sin embargo, llevará mucho tiempo estudiarlo, pues se trata de más de dos mil nuevos fragmentos aparecidos en su mayoría en los almacenes del

complejo inacabado de Neferefre, el hallazgo más importante de los muchos que ha realizado la misión checa de Abusir<sup>51</sup>.

Aunque en la administración del templo se usasen papiros desde el momento mismo de su construcción, la cronología de los que se han hallado se extiende desde Dyedkare Isesi -a cuyo reinado corresponde el grueso de la documentación<sup>52</sup> - a Pepy II, lo que no impide que el templo continuase en funcionamiento algún tiempo más, del que no ha quedado testimonio<sup>53</sup>. No se trata de un material único; los de Gebelein, coetáneos a éstos y en gran parte inéditos y los de Illahun, del Reino Medio, presentan una organización idéntica. Se trata de contabilidades rutinarias, pero es esa cotidianeidad lo que los hace para nosotros tan valiosos.

Resulta muy instructivo poder hacer coincidir el desciframiento de un grupo de papiros con los descubrimientos arqueológicos y situar en su marco los textos que han llegado hasta nosotros, pues al encontrarlos en el edificio mismo en el que fueron redactados -al que los documentos denominan (LLLL) (b3-k3k3i-, le conciernen directamente. En muchos casos es posible superponer la información dada por los textos y los datos arqueológicos y situar con precisión, en el lugar mismo en que tenían lugar, las actividades descritas, siguiendo los pasos del personal del templo, así como conocer la denominación egipcia de los diferentes espacios, que han sido puestos al descubierto por las excavaciones de la misión de la antigua República de Checoslovaquia. Esta circunstancia reviste una importancia fundamental para el tema de esta tesís, pues ha ayudado a determinar cuándo determinados términos se refieren a un espacio cultual terrestre y no a una parte del universo.

En las páginas siguientes se va a describir el edificio según los datos que aporten los papiros y su comparación con los restos conservados. Se procederá desde el exterior hacia el interior. La numeración de los distintos espacios se corresponde con la usada por Posener-Kriéger.

<sup>51</sup> Sobre el descubimiento y el estudio de los papiros de Abusir, véase Verner, Verlorene..., 157-170.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Verner lo explica por la necesidad de regular meticulosamente el funcionamiento de la necrópolis de Abusir al desplazar él su tumba a Saqqara sur, sin abandonar por completo ésta, pues en ella se enterró a los miembros más cercanos de su familia, altos oficiales y cortesanos. Verner, *Verlorene...*, 164.

<sup>53</sup> Posener-Kriéger, Les archives... IX.

La ausencia de templo bajo y calzada dan al complejo de Neferirkaré un aspecto singular<sup>54</sup> (figura 5; los números y letras corresponden a los utilizados por Posener-Kriéger en la descripción que se va a comentar a continuación). Estaba precedido por un porche de adobe con cuatro columnas lotiformes que figuraban el edificio de recepción y que no aparece lógicamente en otros templos. Este pórtico debe de corresponderse con el *rwt h3t* de los papiros de Abusir<sup>55</sup>.

Ante el templo se extendía una especie de terraza con suelo de barro, en pendiente suave, de algo más de 2,60 m de anchura, blanqueada con cal y terminada con un parapeto de adobe que corría ante toda la fachada, interrumpida en su centro por la entrada axial del templo. Cerca de ésta, en el sur, se ha encontrado un estanque en cuarto de círculo. Ningún papiro lo menciona. Ricke veía en él la evocación del Campo de Juncos celeste y restituye en el norte otro simétrico<sup>56</sup>.

El pórtico de entrada abría sobre un vestíbulo. Su techo estaba sostenido por dos hileras de seis columnas lotiformes -nhbt en los papiros- con basas de caliza. Como el documento 31-32 especifica que el pr-wrw, la casa de los grandes, poseía doce columnas, y este número no se corresponde con ningún otro de los espacios columnados del templo, Posener-Kriéger identifica uno con otro sin posibilidad de duda<sup>57</sup>.

Este espacio aparece mencionado en relación a otros complejos, pero no siempre presenta una forma idéntica. En el templo solar de Niuserre, Bissing y Kees habían creído poder reconocer el *pr-wrw* en el patio del festival-sed, de forma que los wrw serían los dioses presentes en la ceremonia. La identificación segura en b3-k3k3i permite rechazar esta interpretación. En el templo de Pepy II este elemento del

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Esta circunstancia es la que ha permitido la conservación de los papiros. En condiciones normales, los archivos de los complejos piramidales se mantenían en oficinas situadas junto a las viviendas de los sacerdotes y todas ellas se concentraban en las inmediaciones de los templos del valle, en las denominadas ciudades de las pirámides.

Posener-Kriéger considera poco probable que *rwt h3t* haya podido significar *templo del valle*. Posener-Kriéger, *Les archives...*, 496. Ya hemos visto que Spencer considera que *rwt* podría ser el nombre de uno de los templos del complejo funerario, en concreto el templo alto. No obstante, en ninguno de sus dos ejemplos está calificado como *h3t*. Spencer, *The Egyptian...*, 198 y 224, n. 247.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Ricke, Bemerkungen... II, 77, fig. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 431, 435.

complejo aparece mencionado sobre un fragmento del vestíbulo -el *pr-wrw* mismocuya pared estaba decorada con una caza del hipopótamo<sup>58</sup>.

En los textos jeroglíficos el término aparece representado como una sala estrecha y alargada cerrada en la parte superior y abierta en la inferior a través de un corredor corto. Pero el sistema de vanos no es un inconveniente para la identificación, pues los textos señalan que se abre hacia el oeste y da acceso a la wsht.

Persiste la duda de quiénes son esos wrw de los que el pr-wrw es la casa. Las representaciones del vestíbulo del templo de Pepy II parecen poder informarnos. La caza del hipopótamo se realiza ante dos hileras de funcionarios que dan la impresión de estar alineados en él. Podría plantearse que, para las grandes festividades o para el enterramiento real los personajes destacados del reino habrían formado una especie de guardia de honor ante el paso del cortejo, religioso o fúnebre, acogiendo a la divinidad de la fiesta o al rey difunto en el templo. Posiblemente se refiere a este tipo de alineamiento el título de la fiesta o del Alto y del Bajo Egipto<sup>60</sup>.

El mismo documento que identifica sin lugar a dudas el *pr-wrw* gracias a la mención de sus doce *nhbwt* sirve también para reconocer que el nombre del patio períptero es *wsht*, pues sólo un espacio con este nombre posee treinta y siete columnas de las que además dos son de material diferente al resto. El pórtico que éstas formaban se cubría mediante un sistema arquitrabado y traviesas de madera impermeabilizadas con barro. El techo resultante fue estucado y pintado. En el ángulo noroeste se levantó un altar del que sólo quedan algunos restos. Este altar no es mencionado en los documentos e ignoramos si tenía un nombre particular<sup>61</sup>. No obstante, conocemos sus características por los restos conservados en los templos de Sahure, Niuserre y Teti.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Jéquier, Le monument..., II, pl. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 498.

Ward, Index..., 134, nº 1144; hrp wrw sm²w t3-mhw, título atestiguado desde el Reino Antiguo, Fischer, Egyptian Titles..., 75.

<sup>61</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 499.

Posener-Kriéger con la que se depositaba en el patio, probablemente sobre el altar que ocupaba el ángulo noroeste (para la presencia de esta ofrenda en los TP y un análisis que coincide con el de esta autora, cf. infra, XIII.2.2).

El corredor transversal 4, que es más bien un patio transversal pues no debió de estar cubierto, no es mencionado con un nombre particular en los papiros. Con cierta seguridad es éste el espacio que un cuadro de servicio alude con el término genérico de 'rrt<sup>62</sup>. La puerta (d) que lo une con la sala de los cinco nichos presenta los cuatro montantes en granito. Es el único vano del edificio en que se emplea este material, lo que indica la importancia que se concede a la zona a la que da acceso.

El fragmento 69 menciona una puerta interior de dos hojas -sólo hay dos en el edificio, c y j- que presenta un *coronamiento*. El término *znb* se emplea para indicar el remate de un muro vertical, por lo que si el texto se refiere a la puerta c, como cree Posener-Kriéger -parece improbable que se trate de j pues ésta es la del santuario-, el espacio 4 podría ser a cielo abierto y la puerta presentaría algún tipo de remate en adobe por encima del dintel<sup>63</sup>.

La puerta d es la entrada a la zona interna del templo. Ésta se inicia por la cámara estrecha, perpendicular a la entrada, a la que abren los cinco nichos. Éstos son todos semejantes. Estaban cerrados con puertas de doble batiente, salvo el central que poseía dos puertas dobles -aunque es posible que no funcionasen al mismo tiempo, y que la exterior fuera una adición posterior para reemplazar la puerta original. En estos nichos se encontrarían seguramente las estatuas del rey sobre las que se celebraban los ritos de vestir a la imagen y de apertura de la boca a comienzo de cada mes. Posener-

<sup>62</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 501. Ella puso ya de manifiesto la dificultad de comprensión del término <sup>c</sup>rrt, que puede ser entendido como entrada en un sentido muy amplio, pero también designa patios o almacenes cubiertos por completo o en parte, que no forman parte del edificio funerario propiamente dicho, y pueden estar adosados a él o ser independientes. Su conclusión es que la palabra parece tener un significado más administrativo que arquitectónico. Posener-Kriéger, Les archives..., 28. En su tesis sobre la terminología arquitectónica, Spencer incluyó su análisis diacrónico y determinó su evolución semántica. Ella concluye que no hay una traducción universal para el término, sino que hay que adaptarse al contexto para poder determinar si acceso, portico o punto de encuentro es el más apropiado a cada caso. Spencer, The Egyptian..., 147-155, en especial esta última página.

<sup>63</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 440.

Kriéger sitúa de manera hipotética la estatua del rey como Osiris en el nicho central, la de rey del Alto Egipto en el nicho meridional y la de rey del Bajo Egipto en el nicho septentrional; en los nichos intermedios se colocarían otras estatuas reales sobre las que no se ha conservado precisión alguna<sup>64</sup>. Los nichos son designados mediante el término tpht, según parece deducirse por varias razones<sup>65</sup>. La principal es que el templo no posee ni cripta ni habitación alguna que pueda convenir a la designación tpht central, salvo el nicho que ocupa esa situación. Esta identificación es muy útil también para otros templos, pues en los textos del templo solar de Niuserre se mencionan al menos dos capillas-tphwt, una al sur y otra cuya posición está en laguna, consagradas a Horakhty y a Hathor respectivamente<sup>66</sup>.

Junto a la pared, al norte del nicho central, se encuentran aún los restos de dos bases de piedra que Borchardt identifica con bancos para depositar ofrendas. Posener-Kriéger, por el contrario, los explica como lugares donde depositar las prendas para el vestido y los instrumentos de apertura de la boca en el curso de los ritos mensuales o diarios. El pedestal en la esquina noroeste, junto a la puerta de la sala 6, debía de ser utilizado de la misma manera<sup>67</sup>.

En la extremidad norte de la cámara de cinco nichos se encuentra una sala un poco más amplia que éstos. Contra su muro oeste se encontraba una especie de pedestal que pudo servir de base a una estatua o a una mesa de ofrendas. Los arqueólogos no se pronunciaron respecto a la posible utilidad de esta sala, y sólo

<sup>64</sup> Estos nichos de estatuas no son mencionados en el inventario inmobiliario, pues el inspector no parece circular más que hasta el pasillo transversal 4. Por el contrario, los inventarios 91A y 270 mencionan una capilla-tpht y, tras la posible mención -perdida- a la puerta, el nombre de un sistema de cierre, y el fragmento 58D una capilla central. Los tres parecen hacer referencia a la cámara de los cinco nichos. Posener-Kriéger, Les archives..., 502-503.

<sup>65</sup> Identificación aceptada explícitamente por los autores posteriores. Stadelmann, Die ägyptische..., 207.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> El calificativo de central excluye la interpretación que Kees había propuesto del tpht del templo solar de Niuserre como puerta de ángulo; sólo la sala de ofrendas está en una posición axial a la que podría convenir la denominación anterior, pero recibe con seguridad otro nombre, de manera que sólo puede tratarse de los nichos. Posener-Kriéger, Les archives..., 503, n.1.

<sup>67</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 502.

Posener-Kriéger plantea que podría servir para el culto de la madre real Khentkaues, atestiguado sin duda por los papiros<sup>68</sup>.

Por el extremo opuesto, la cámara de cinco nichos se abre a una sala longitudinal que no representa seguramente más que un paso (7), pues por su pared norte da acceso a otra sala, más cuadrangular (7bis), que a su vez se abre a dos salas alargadas y al pasillo que conduce al santuario. A pesar del paralelismo evidente con el templo de Pepy II, en el que la sala del pilar central ha sido identificada como la biblioteca del templo por Schott a partir de una inscripción en la parte superior de la pared<sup>69</sup>, es difícil aceptar que una de estas dos salas de paso haya podido funcionar como depósito de textos sagrados del templo, pero la posibilidad no puede ser completamente excluida. Teti y Pepy I presentan una organización de salas muy similar.

La función de las salas 8 y 8bis es desconocida. Se las podría identificar con los depósitos para barcas sagradas, pues un texto (1 del fragmento 31-32) menciona la verificación de los sellos estampados sobre unos espacios cerrados que parecen haber contenido barcas, y el inventario 89A está consagrado a la verificación de una barca que es imprescindible situar en algún lugar. Es difícil saber si la barca de Hathor-bikt pertenecía o no al templo funerario, pero es evidente que éste poseía al menos una barca sagrada.

En los templos funerarios del Reino Antiguo las listas de alimentos para el rey se encontraban inscritas en el santuario axial, la misma cámara cuya pared oeste estaba ocupada por la estela de falsa puerta. En este lugar, que los textos denominan zh, es donde se desarrollaría la ofrenda prt-hrw. La sala, probablemente abovedada como en los templos de Niuserre y Sahure y con una pequeña entrada de luz en la parte superior de la pared oriental, sería muy oscura, lo que explica los gastos para su iluminación consignados en algunas contabilidades<sup>70</sup>.

<sup>68</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 502.

<sup>69</sup> Comunicación personal a Posener-Kriéger, Les archives..., 503, n. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 68-69.

El fragmento 67B, que menciona el sistema de cierre del zh, confirma la identificación. Los materiales son especialmente costosos, pues se trata de una puerta de madera de importación, con goznes inferiores de cobre -desconocemos cómo son los superiores-. Dos cerrojos horizontales sujetaban los batientes que dos anillos permitían sellar tras el servicio.

En su excavación se hallaron algunos fragmentos de la decoración mural, esculpida y después pintada, que como es norma en esta sala, representaba escenas de ofrenda y la lista de alimentos. El techo abovedado estuvo probablemente cubierto de estrellas amarillas sobre un fondo azul. La estela de falsa puerta del muro oeste era de granito, según se reconoce en los escasos fragmentos conservados, y ante ella se encontró una mesa de ofrendas de tipo clásico, con la forma del signo htp. En su lado norte, cerca del muro oeste, se encontraba una base que serviría probablemente para depositar objetos cultuales. En el muro oriental, sobre el suelo, una especie de nicho contenía un bloque de caliza con un vaciado ejecutado de modo descuidado y que probablemente estaría en origen forrado de cobre. Se trataba de una instalación destinada a recoger el agua de las libaciones, aunque no había ningún otro sistema posterior de evacuación, como sí sucede en Sahure.

La cámara al norte del zh sólo tenía 2 m de anchura, pero era más profunda que el santuario. Su destino no puede suponerse, pues no se halló material significativo durante su excavación y los papiros no dan ninguna referencia que pueda asociarse sin dudas a ella<sup>71</sup>.

A las tres salas estrechas y alargadas construidas en paralelo al sur del bloque cultual (12) se accede a través de un largo pasillo que sale desde el corredor transversal 4. Posener-Kriéger cree que estarían cubiertas por bóvedas y no habría un piso superior como sugirió Borchardt, sino que la escalera que presentan conduciría a la azotea. Este investigador las denominó salas del tesoro porque en este sector del edificio se encontraron los restos de vasijas votivas en madera sobredorada que son también mencionadas en los inventarios, y el arquéologo interpretó que en él se encontraría el conjunto de los objetos valiosos que compusieran el ajuar del templo y el material

<sup>71</sup> Posener-Kriéger, Les archives.... 505.

sacro. Posener-Kriéger acepta como posible que en estas tres salas estuvieran guardados los objetos mencionados en los inventarios y los utilizados en el culto diario, pero la existencia de la escalera plantea serias dudas respecto a la funcionalidad del sector, pues no parece posible proteger debidamente unos objetos valiosos en un lugar con varios accesos.

En el bloque de almacenes situados al sur de las salas del tesoro, los arqueólogos alemanes encontraron la mayoría de los fragmentos de papiro hallados en excavación. Se puede por tanto concluir que las salas numeradas como 13 y 13bis serían los archivos del templo.

La sala 11 es una cámara con techo sujeto por columnas o un espacio con una cubierta que lo protegería en una de sus mitades longitudinalmente. Ésta es la interpretación por la que se inclinan Borchardt y Ricke, aunque el primero considera que estaría tapada la mitad meridional -es decir, junto al bloque de cámaras cultuales- y el segundo que se cubriría la mitad septentrional. Posener-Kriéger recuerda que también en Medinet Habu hay un espacio semicubierto, que es el matadero del templo, de forma que retiene el posible paralelismo<sup>72</sup> y busca entre las referencias al mataderonmt de b3-k3k3i las que le permitan localizarlo. En primer lugar, la disposición arquitectónica de ese espacio le resulta conveniente, pues no parece factible en un lugar completamente cerrado. Su situación al norte del templo, además de las razones religiosas que unen los animales de sacrificio a la orientación septentrional, era favorable para depositar en él las piezas de carne que llegaban descuartizadas de St-ib- $R^{c}$ . En segundo lugar, según el trayecto que siguen los sacerdotes en el inventario 31-32, comprobando los sellos que cierran objetos y puertas, la entrada al matadero es mencionada después de la de madera de importación que se abre sobre la sala de los cinco nichos. Desde este lugar, sólo las puertas e y f podían recibir la visita del inspector a continuación<sup>73</sup>.

Ricke consideraba este patio con pórtico como el lugar en el que eran celebrados los ritos de Buto en el momento de los funerales reales, por lo que él lo

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 438.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 507-508.

denomina *Butische Ort*. Posener-Kriéger no niega que en las exequias este lugar pudo ser utilizado para cumplir algunos rituales en favor del difunto bajo su aspecto de rey del norte, así como el sacrificio que lleva ligado -lo que por otra parte es apropiado para un matadero- pero es evidente que en las actividades cotidianas del templo ese simbolismo ya no tenía ningún valor práctico. Para el personal de *b3-k3k3i*, la sala 11 era simplemente un matadero o un depósito de carne despiezada, fácilmente accesible para el servicio de ofrendas, tanto desde el patio-*wsht* como desde el santuario-*zh*<sup>74</sup>.

El patio de la pirámide no fue excavado por Borchardt. Hasta donde pueden afirmarlo los arqueólogos, el ángulo sureste no estaba ocupado por una pirámide satélite, cuyo emplazamiento sin embargo parece haber sido previsto. Ya se ha visto que el personal en servicio sagrado tenía que dar una vuelta a la tumba real tras los ritos de la ofrenda para purificar el lugar más venerable del complejo funerario, aquel en el que reposaba el rey difunto convertido en dios. Y en ese paseo purificador no se menciona la pirámide secundaria. Según Posener-Kriéger, ésta era, tal vez, sólo necesaria para los ritos de enterramiento y como no estaba construida cuando éstos tuvieron lugar, ya no tenía sentido hacerlo<sup>75</sup>.

El sacerdote que redactó el inventario 31-32 menciona una barca en el sur y una barca en el norte. Posener-Kriéger interpreta que se trata de dos barcas enterradas en fosas, réplicas modestas de la famosa barca de Queops. Si seguimos el documento, parecen haber estado situadas en el interior del témenos, pues resultaría incomprensible que el inspector pudiera, si no fuera así, percibir y reconocer una serie de daños mencionados. Se trata de un muro que se ha desmoronado, con lo que podría referirse a un lateral de la fosa de la barca meridional o a un edificio que estuviera en su proximidad<sup>76</sup>.

Los papiros mencionan con cierta frecuencia la existencia de 'rrwt. Unas veces se refieren a una 'rrt exterior, otras a una interior y en otras ocasiones a la 'rrt del ceramista o a la de la barca.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 508.

<sup>75</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 509.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 437.

La <sup>c</sup>rrt hntyt, interior debe de ser el deambulatorio oriental del patio-wsht, pues no parece poder disociarse del pr-wrw en los cuadros de servicios. A pesar de la tentación de identificarlo con el corredor transversal las disposiciones de estos cuadros desaconsejan esa posibilidad<sup>77</sup>

La 'rrt h3t, exterior podría ser identificada con el aterrazamiento de barro blanqueado con cal que bordeaba toda la fachada del templo y comprendía también la rwt-h3t; ésta designa un elemento arquitectónico preciso, mientras que aquella lo hace a todo ese sector del edificio<sup>78</sup>.

El papiro 97A menciona un lugar de servicio que no es conocido por ningún otro documento, la 'rrt de la barca-w3. Ésta es una de las embarcaciones para transporte utilizadas corrientemente en los templos y que es citada en varias ocasiones en los registros de contabilidad. Su 'rrt no debía de ser más que un muelle, cubierto o no, que servía para amarrar la nave, por lo que es razonable pensar que se encontraría al borde del agua, bastante lejos de la entrada<sup>79</sup>.

A pesar de la evidente ventaja que supone contar con esta documentación de Abusir, hay que tener cuidado y no extrapolar alegremente toda la información a los otros templos funerarios. El complejo de Neferirkaré estaba doblado con un templo solar, lo que hace que su funcionamiento administrativo fuera algo particular y, tal vez, que no necesitase tantos espacios de almacenamiento como otro que no dispusiera de esta contrapartida exterior.

II.1.4.2. El templo alto en los complejos funerarios con Textos de las pirámides

Desde Sahure, el rey que inaugura la necrópolis real de Abusir, la planta tiende a uniformizarse. La novedad más evidente es la clara diferenciación entre la parte

<sup>77</sup> Al analizar el culto a las estatuas reales ya se ha visto que este corredor podía ser considerado como una 'rrt. La razón está en que el término puede designar no sólo un elemento arquitectónico, sino también las proximidades de un edificio o de una de sus partes. En el caso mencionado, la 'rrt no presenta calificativo alguno y debe ser entendida en sentido genérico.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 511.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> El empleo del término con este significado muestra hasta qué punto la noción de <sup>c</sup>rrt era vaga. Posener-Kriéger, Les archives..., 44.

pública del templo, con un *pr wrw*, vestíbulo de entrada, que se convierte en una mera continuación de la calzada, y la parte íntima, reservada. A este tipo corresponde el edificio de Neferirkare-Kakai que se ha descrito antes.

El templo de Unis (figura 7 y 8) es una transición entre el modelo de Abusir y el de la dinastía VI. Del primer grupo conserva la hermosa wsht con columnas de granito, en este caso palmiformes; pero el basalto de las losas de suelo es sustituido por calcita o caliza y los zócalos de granito desaparecen definitivamente. Los almacenes dejan de comunicarse directamente con el patio, lo que se mantendrá en la dinastía VI. Las dos mitades des templo quedan separadas por un corredor transversal a cielo abierto. Parece que éste se había ido desarrollando a partir de la sección occidental del deambulatorio que rodeaba los muros del patio porticado, convertido aquí en un elemento independiente. Por último, la disposición de la parte íntima del templo es la misma que la de los reinos posteriores, salvo la ausencia de almacenes en el lado meridional. No obstante, esta carencia se puede explicar por la existencia de monumentos anteriores por ese lado, lo que habría impedido dar a la planta toda la simetría buscada en las obras que la siguen.

Durante la dinastía VI todos los templos altos, de Teti a Pepy II80, presentan plantas muy similares, sobre todo en la mitad privada, cuyas dimensiones principales son casi idénticas. En todos ellos las paredes estaban cubiertas de bajorrelieves polícromos de un estilo excelente, pero el empleo de piedras duras queda muy limitado. El granito o la cuarzita se reservan para los pilares de la wsht, que remplazan de ahora en adelante a las columnas, y para los arquitrabes, umbrales y jambas de las puertas. El menor grosor de los pilares, empleados en vanos de similar longitud, dio a los pórticos un aspecto menos macizo, lo que significa un verdadero progreso estético y técnico. Los zócalos y suelos eran de caliza, salvo en el pr wrw, la wsht y las principales salas de culto, donde se dignifican mediante el uso de calcita. Los techos aparecen con frecuencia decorados con estrellas blancas sobre fondo azul. En cuanto a los almacenes, adquieren aún mayor importancia.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Para decirlo con exactitud, los de Teti y Pepy II son iguales, el de Pepy I es casi idéntico, y el de Merenré, que quedó incompleto, parece semejante a los demás.

Si hasta ahora se ha considerado el templo alto de Pepy II (figura 9) como paradigmático de la dinastía VI, la excavación aún inédita -salvo referencias en breves informes preliminares y artículos divulgativos- del de Pepy I confirma el modelo establecido pero añade infinidad de pequeños detalles gracias a un estado de conservación adecuado en algunos sectores del edificio. Por su novedad, éste es el que vamos a describir aquí<sup>81</sup>, completando las partes perdidas mediante el de Pepy II.

La mitad delantera del templo, *Verehrungstempel*, se componía de los dos elementos fundamentales y varios espacios que podríamos calificar de auxiliares, a ambos lados del eje principal, y que debían de ser almacenes. El *pr wrw*, muy alargado, medía 10 x 40 codos y estaba cubierto por una falsa bóveda cimbrada de la que se conserva aún una buena parte derrumbada sobre el suelo<sup>82</sup>. La *wsht* parece menos cuidada que en la dinastía V. Como ya se ha señalado, las elaboradas columnas fueron sustituidas por pilares de sección cuadrangular y, contrariamente a anteriores suposiciones, la excavación de Pepy I ha proporcionado restos de paredes esculpidas, lo que demuestra que también presentaba una decoración escultórica en ligero relieve. Sus medidas eran de 30 x 54 codos.

El corredor transversal actúa de distribuidor entre la mitad pública del templo y el conjunto de las dependencias de la meseta: patios de las pirámides real y satélite, almacenes del templo alto exterior, y estancias interiores.

El templo interior se encuentra siempre elevado respecto al nivel de los suelos del conjunto delantero, de forma que el acceso desde el corredor transversal se realiza a través de una pequeña escalera, que en el de Pepy I mide 2 codos. A través de ella se llega a uno de los elementos básicos del edificio, la cámara de los cinco nichos-tphwt.

Esta sala, rectangular N-S, medía 18 x 6 codos. En su cara W presenta aún los cinco nichos yuxtapuestos de granito. Cada uno de ellos estaba provisto con una pequeña puerta de dos hojas que abría hacia el exterior. Los escasos fragmentos de la

<sup>81</sup> Salvo si se precisa lo contrario, la información sobre el templo alto de Pepy I procede de Leclant, Recherches..., 56-58.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> En el de Pepy II la entrada se hace a través de un corredor transversal que no debe ser considerado un elemento arquitectónico nuevo, pues parece haber sido creado únicamente con el propósito de dar acceso a dos escaleras laterales que conducen al tejado.

cubierta permiten reconocer estrellas en relieve de pequeño tamaño y pintadas de amarillo sobre un fondo azul<sup>83</sup>.

A través de un sala alargada, paralela a la pared meridional de los nichos, se accedía a la antecámara cuadrada, que presenta como rasgo más característico un pilar en el centro. En Pepy I se ha conservado un solo bloque que comprende una parte del pavimento, la base circular y el arranque de un fuste de sección cuadrada con ángulos cortados -casi octogonal-, que es un tipo novedoso en la arquitectura egipcia del Reino Antiguo.

La sala del pilar servía de vestibulo al santuario-zh. Éste es el espacio más grande del templo alto: 10 x 30 codos, en dirección E-W. Pavimentado en calcita, se cubrió, como el pr wrw, con una bóveda rebajada, que constructivamente no lo es en realidad -no es éste el único elemento que lo relaciona con el vestíbulo de entrada-, con estrellas y fondo azul. La pared del fondo estaba ocupada en buena parte por una gran estela de granito de la que no se han conservado más que algunos fragmentos. Frente a ella se sitúa un altar, donde se hacía el ritual prt-hrw a diario. Por su lado norte, un pedestal puede marcar el emplazamiento de una estatua y, adosada al muro, una base para depósito de objetos. Junto a la pared oriental, se ha reconocido una cazoleta -hay otra posiblemente en un nicho tallado en el muro mismo- y un canalito excavado en una serie de losas de caliza gris muy dura. Su recorrido ha podido detectarse también, siguiendo el eje W-E del edificio, más allá del muro, por debajo de la sala de nichos, del pasillo transversal, de la wsht y del pr wrw.

De los muros con relieves de Pepy I vamos teniendo noticia a través de informes aislados. Su publicación, complementaria a la de Pepy II, permitirá un conocimiento más preciso de los programas iconográficos de la dinastía VI. Éstos son los que se van a explicar aquí tal como los conocemos por la pirámide de este último rey.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> En el templo de Pepy II se ha reconstruido, por detrás de los nichos, en el cuerpo de la mampostería, un espacio vacío, sin accesos, que se ha interpretado como un serdab, pero en la actualidad hay dudas respecto a su verdadera existencia.

Pr wrw. En una de sus paredes había una escena del rey cazando hipopótamos desde su balsa de cañas. En otra aparece la sumisión de los enemigos vencidos y la masacre de los prisioneros<sup>84</sup>. Estas imágenes de demostración de fuerza real se colocan junto a las entradas importantes del recinto -calzada, pr-wrw, wsht, corredor transversal, sala cuadrada-, para protegerlas con el poder de lo que representan. En el templo de Pepy II el rey aparece visitando una instalación que lleva el mismo nombre que la sala durante el festival-sed, y es significativo que los wrw que dan nombre al espacio aparecen en otras escenas de ese ritual como séquito del monarca.

En la wsht, sólo la cara exterior de los pilares aparece decorada con figuras del rey y un dios. Parece que no hubo relieves en los muros del pórtico -sí en el de Pepy I-, lo que tiene que haber resultado muy sobrio, pero resaltaría mejor las figuras esculpidas en los pilares.

En tres templos han quedado algunos escasos restos del altar de este patio, los de Sahure, Niuserre y Teti. A través de ellos podemos intuir que presentaban rasgos comunes y, como todos los elementos del complejo, algunas variaciones. Se tallaron en un bloque de *alabastro*, su decoración es incisa y no esculpida, tal vez por razones técnicas, y presentan programas iconográficos idénticos<sup>85</sup>. La superficie, no conservada en ninguno, podía estar decorada con dos signos-*htp* simétricos en relieve o dejarse lisa con una cornisa saliente. Las cuatro caras estaban decoradas. Por el reparto de títulos y dirección de las figuras, podría deducirse que la principal era la occidental en el de Sahure y la oriental en los otros dos. El motivo central en ambas caras largas es un cartucho real sobre un *zm3-t3wy*, la *Unión del Doble País*. En el de Teti se puede ver que estaba rodeado por las plantas heráldicas de ambas mitades del país y las diosas Nekhbet y Uadyet, ofreciendo al nombre el signo-*šn*, y el conjunto enmarcado por los signos-*rnpt*. A ambos lados de esta escena se desarrollan las procesiones de portadores de ofrendas. Por su aspecto y nombres se trata de divinidades de fecundidad

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Por esta circunstancia, Leclant ubica en esta sala una escena paralela en el templo de Pepy I. En ésta, sin embargo, se incluye entre los vencidos el grupo conocido como la familia libia. Leclant, La "famille..., 52-53.

Malek, The "Altar"..., 28. Las medidas se han podido calcular en el de Teti: 5,5 codos de longitud, 2 de anchura y 1,5 de altura.

o dioses-Nilo, nomos, fundaciones piadosas -al menos en Niuserre- y algunas otras personificaciones. La dirección de los portadores también varía de unos a otros, pero todas se dirigen hacia el nombre real como punto focal.

Corredor transversal central. Sólo se han conservado fragmentos, pero las reconstrucciones de Jéquier han mostrado su interés. En el muro oriental se ha podido restituir varias escenas. La más importante es la del rey golpeando a un jefe libio con su maza. Tras éste su esposa y dos hijos pidiendo clemencia. Su valor para nosotros está en que es una réplica de la escena del templo de Sahure pues incluso se repiten los nombres de los tres familiares. Más lejos, el rey aparece cumpliendo los actos del festival-sed: tocado con la corona del Alto Egipto y en la mano un mayal y un objeto rectangular pequeño, realiza cuatro veces la carrera entre los mojones con forma de D emplazados a cierta distancia. Por último, otra imagen representaba un rito de fertilidad con el rey en pie junto a un poste sujeto por cuatro picas de madera; dos trepadores suben por ellas, uno más alto que el otro, mientras cuatro grupos de hombres aseguran con cuerdas el poste y las picas de sujeción. En las versiones posteriores de esta escena, en Karnak, Luxor, Dendara y Edfu, aparece Min frente al monarca, quien rinde homenaje al dios.

La decoración del vestíbulo está casi perdida. Puede identificarse, al menos, una escena que se conoce completa por un relieve de Amenhotep II en Karnak, setecientos años posterior. En el centro, el rey blande una maza sobre las cabezas de un puñado de extranjeros cautivos; tras él aparece una pequeña figura humana que lleva el signo k3, presumiblemente como su protector; en otro lugar, Seshat anota en un rollo el número de cautivos ejecutados y la suma del botín. Edwards defiende que la frecuente aparición de esta escena en los templos altos sugiere la celebración periódica de ceremonias en que se conmemoraría una victoria en tiempos ancestrales sobre los enemigos extranjeros. La misma explicación puede darse a la presencia de estatuas representando extranjeros arrodillados con sus brazos atados a la espalda. Ninguna de estas estatuas ha sido descubierta intacta y la mayoría muestra signos evidentes de haber sido mutiladas deliberadamente. Es posible, en consecuencia, que fueran usadas durante las conmemoraciones como sustitutos de cautivos vivos auténticos, cuya

matanza a sangre fría repugnaría -se trata aún de la interpretación de Edwards- a la mentalidad egipcia<sup>86</sup>.

Antecámara cuadrada del pilar central. En sus cuatro muros, los relieves han sido interpretados como escenas del festival-sed, con una entronización del rey tras la procesión en palanquín, la visita del monarca a los santuarios del Doble País y el recibimiento por cerca de un centenar de dioses, en pie, con un cetro en una mano y el signo 'nh en la otra, y por oficiales y sacerdotes que se inclinan en homenaje ante él. Además, hay alguna escena de carnicería, con el despiece del ganado para una celebración<sup>87</sup>.

En cuanto al santuario-zh, en ningún otro templo ha sido posible reconstruir de forma tan precisa la decoración original o ver hasta qué punto estaba destinado a la satisfacción de las necesidades físicas del rey difunto, a pesar del estado muy fragmentado de sus paredes. La mesa de ofrendas es de tipo clásico, con la superficie tallada en forma de signo-htp. En su techo se esculpieron y pintaron estrellas doradas sobre fondo azul oscuro. En los muros laterales aparece el monarca sentado en una mesa cargada de alimentos; tras él, su k3; ante él ciento veinticinco portadores, sacerdotes, oficiales de las provincias, y otros dignitarios que, al estar representados en estos relieves se aseguraban su derecho al Más Allá en el servicio al rey. Los sacerdotes celebran los ritos junto a la lista de ofrendas; ésta se continúa en la pared oriental, donde hay también una escena de carnicería. Se incluyó todos los tipos posibles de alimentos, de forma que si los sacerdotes omitían la ofrenda diaria el rey no sufriera hambre o sed, pues por la mera presencia de la fórmula mágica, las imágenes asumían las propiedades de sus contrapartidas materiales. Como precauciones

<sup>86</sup> Edwards, The Pyramids..., 201.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Jéquier, Le monument..., II, 34-35 y en especial láms. 46-60, que se corresponden a esta cámara, aunque aparecen rotuladas como antichambre, pues ésta es la denominación que él le dio, aunque no la seguimos. Schott ha sugerido que esta sala podría ser la biblioteca del templo, en función a su interpretación de un epígrafe, sin embargo hay demasiados argumentos en contra de esta sugerencia: las escenas representadas en los relieves no conducen a nada en una bilioteca; la ubicación de la cámara en un lugar de paso hacia el santuario la convierte n poco indicada; se necesitaría algún dispositivo de anclaje de los contenederos de papiro, lo que no se compagina con esos muros decorados en sus 6 m de altura; por último, los papiros de Abusir no se encontraban en esta estancia, sino en almacenes más apropiados al sur del templo, que es donde han sido localizados por los arqueólogos checos.

suplementarias se almacenaron provisiones de jarras de vino y alimentos secos en las cámaras que conectaban con el santuario por su lado norte; éstas no parecen cumplir la misma misión que los otros almacenes, teniendo en cuenta su localización.

Barta ha interpretado de una manera muy interesante algunos aspectos relacionados con la arquitectura y la decoración del santuario-zh. Su ubicación, en el eje del templo y adosado a la cara oriental de la pirámide, lo hace heredero directo del pequeño espacio sagrado dedicado a las ofrendas en las pirámides de la dinastía IV, que se encontraba en este mismo lugar. Pero conserva también otros aspectos del santuario anterior en su arquitectura misma. La cubierta de falsa bóveda, con su forma elíptica, es una transposición arquitectónica de la cima semicircular de las estelas con el nombre real que enmarcaban la mesa de ofrendas; la cima de éstas se ocupa desde ese momento con relieves del cielo o de la barca solar igual que la superficie inferior de la cubierta se esculpe con estrellas -y, en templos más tardíos, con representaciones de constelaciones- lo que indica la relación que puede establecerse entre ellas. Por otra parte, la estela de falsa puerta que ocupa la pared occidental de la sala, adosada a la cara de la pirámide, es una evolución del serekh que aparece en la base de las estelas de la dinastía IV. Es una forma de que el palacio, simbolizado a través de esa imagen, no falte en la tumba. Así, cualquiera que sea la razón por la que se transformó el santuario de un espacio a cielo abierto a una sala cerrada, su arquitectura seguía manteniendo el simbolismo de sus elementos: el palacio para eternizar en el más allá el status del gobernante, la cubierta abovedada para garantizar su destino celeste<sup>88</sup>.

Tras este listado y la argumentación sobre el significado de la arquitectura, que muestra que ningún detalle carece de sentido, se puede adelantar algunas conclusiones. Como se muestra en otros edificios, los relieves cumplen una función en el lugar en que son esculpidos. Así, las demostraciones de fuerza del rey se colocan junto a las puertas, para proclamar el poder del destinatario y defender el lugar; en el santuario se muestra la recepción de alimentos, pues es allí donde se realiza el rito de ofrenda diaria, como podemos saber por la ubicación de la sala, y por los objetos hallados en ella: falsa puerta, altar, etc. Sin embargo, no ha podido reconocerse ninguna imagen

<sup>88</sup> Barta, Der königliche..., 51-52.

que represente el entierro real. Una segunda conclusión es que templo bajo, calzada y templo alto presentan los mismos motivos iconográficos. La única diferencia está en el mayor o menor desarrollo de las escenas en función a la superficie disponible. La finalidad evidente es confirmar la perfección del gobierno de cada rey, enfatizar su especial relación con el mundo de los dioses y asegurar el mantenimiento de esa situación por la eternidad. Nada hay en las imágenes que sea casual. Todas enfatizan la función real. Algunas se repiten hasta tres veces, para resaltar su importancia. En las escenas de contención del caos -las fuerzas de la naturaleza a través de la caza y el peligro exterior a través del exterminio de enemigos- el rey victorioso mantiene el orden del universo. Los relieves no hacen referencia a episodios históricos, vividos efectivamente por el monarca, sino a la situación ideal. Son un modelo, no la referencia a un acontecimiento histórico que tuviera lugar durante su reinado; asiáticos o libios se representan para afirmar la permanente actualidad del triunfo de Egipto. Además, como en los ritos de dominación y exaltación del poder cósmico, esta imagen se encuentra ligada a los ritos del festival-sed, con su promesa de rejuvenecimiento eterno.

### II.1.5. El peribolo y su muro de cierre

El conjunto de construcciones de la meseta desértica -templo alto, las dos pirámides, la capilla de la cara norte- quedaba rodeado por un muro de cierre que englobaba todos los edificios, aunque en algunos podía estar yuxtapuesto al templo. El grosor imponente es buen testimonio de la importancia que le concedía, pues marcaba la separación entre el espacio sagrado interior y el mundo exterior.

La dinastía VI continúa elevando grandes muros de cierre, pero su construcción no es ya tan cuidada. En Teti se ha conservado en alguna zona hasta una altura excepcional de 3 m<sup>89</sup>. En su superficie, Lauer ha supuesto un camino de ronda similar al que había reconstruido Jéquier en el de Neit. Por el contrario, el de Pepy I pudo estar

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Su anchura en la base es de 8 codos y se le supone una altura de 13 -más de 6,75 m, lo que no es desdeñable-. Un tamaño similar se ha supuesto en el de Pepy I.

rematado por una hilera de sillares con la superficie redondeada; aunque no se ha excavado *in extenso*, el tramo descubierto presenta otra novedad, pues fue decorado con una larga inscripción jeroglífica en relieve que reproducía la titulatura del rey<sup>90</sup>.

El peribolo -el término aparece ya en Petrie<sup>91</sup>, pero se ha generalizado sólo en los últimos años, al ser usado por la Misión Arqueológica de Saqqara- no aparece como tal más que en las pirámides de la dinastía IV. A partir del momento en que el templo alto se adosa a la cara oriental de la pirámide ya sólo puede encontrarse al norte, sur y oeste. A ambos lados del templo quedan dos espacios, el septentrional, a cielo abierto, se ha denominado patio norte, mientras que el meridional queda ocupado por la pirámide secundaria. A partir de Niuserre se accede a ellos a través del corredor transversal.

El peribolo estaba pavimentado; en las más antiguas consistía en un enlucido de barro, pero a partir de las de Guiza se hace con grandes losas de caliza. En las pirámides con texto, Labrousse ha reconocido su sistema constructivo, que alcanza cierta complejidad. Su espesor depende de las intenciones de los arquitectos y de la profundidad de la roca sobre la que se apoya la construcción, pero puede alcanzar varias capas de material diferente<sup>92</sup>. Las losas que se introducen bajo el revestimiento de la pirámide y el muro de cierre eran de grandes dimensiones, para poder resistir el peso que tendrían encima, y, lógicamente, se colocaban antes que el resto de los elementos; las otras se colocaban en cualquier momento posterior.

En el meridional de Unis se ha reconocido un canalillo estrecho con dirección N-S. Lo sorprendente es que la pendiente del suelo no converge hacia él. Como se encuentra en el eje justo de la pirámide, Labrousse considera que podía ser para evacuar las aguas de la lluvia, que en esta zona serían de más volumen por corresponder con la máxima altura de la tumba<sup>93</sup>.

El patio norte de Teti presenta un pozo. Es de una cierta anchura, pues mide 5 codos de lado y ha sido considerado como una fuente de agua. Según Firth habría sido

<sup>90</sup> Leclant, À la quête..., 22.

<sup>91</sup> Petrie, The Pyramids..., 34. No he podido rastrear si, a su vez, él lo toma de algún autor anterior.

<sup>92</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 116.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 18-19.

utilizado por los obreros y según Lauer habría podido servir para la construcción de la pirámide, lo que en definitiva es lo mismo, un uso práctico. En la hipótesis de que el pozo hubiera seguido siendo utilizado tras el cierre de los trabajos del complejo funerario, podría plantearse una cierta asociación entre el patio norte y la presencia de agua. Esta asociación se manifestaría de nuevo en el complejo de Pepy II, donde se han documentado tres grandes estanques rectangulares en el centro del patio<sup>94</sup>.

En el peribolo de Pepy I se ha detectado una curiosa serie de cavidades excavadas en el suelo ante ambas pirámides -la principal y la secundaria- que según Labrousse pudieron haber contenido recipientes cónicos destinados a algún rito de purificación<sup>95</sup>. Esta circunstancia no ha de considerarse tan excepcional, pues está documentada en los papiros de Abusir, donde se menciona su celebración a diario, dos veces, por los sacerdotes del complejo de Neferirkaré-Kakai (*cf. infra*, III. 3).

# II.1.6. La pirámide

Las investigaciones arqueológicas de los complejos funerarios reales han demostrado indiscutiblemente, y a pesar de toda la literatura pseudocientífica<sup>96</sup>, que la pirámide era en el Reino Antiguo la tumba real.

No se describe la evolución de la forma piramidal, por ser un tema bien tratado en numerosas obras de fácil acceso, y por tanto innecesario aquí. El aspecto externo de la tumba tiene cierta importancia para este trabajo, pues es un reflejo de las corrientes solares y por tanto comparte el mismo trasfondo ideológico que los TP. Basta con recordar que hay dos grandes grupos. El primero es el de las pirámides de la dinastía III, que son escalonadas. Sólo la de Dyeser, con seis gradas, se ha conservado completa. El proyecto inacabado de las otras se supone con la misma forma y un número algo mayor de escalones -ocho, tanto para Sekhemkhet como para la de

<sup>94</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 44.

<sup>95</sup> Labrousse, Les complexes.... 83.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> El único egiptólogo que ha intentado ordenar las teorías esotéricas a propósito de las pirámides y demostrar sus influencias mutuas y errores ha sido Lauer, clasificándolas en teorías místicas, en las que incluye las de origen bíblico y las teosóficas de fines del siglo pasado, y las pseudocientíficas, tanto astronómicas como matemáticas, más características de nuestra época. Le mystère..., 149-194.

Meidum-, pero no hay mucha seguridad. A partir de las construcciones del reinado de Snefru, con sus ensayos y posibles errores -o al menos como tal se interpretan-, se crea la forma característica de cuatro caras planas que va a a prolongarse, con distintas pendientes y destinatarios muy variados, a lo largo de toda la historia del Egipto antiguo.

En contraste, las cámaras internas sufrieron en todo momento unas variaciones muy pronunciadas. Los cambios que los arquitectos diseñaban para estas estancias, tuvieron como objetivo fundamental impedir el acceso a visitantes no deseados, una vez que quedaba depositada la momia en su sarcófago. En especial durante el Reino Medio se establecieron estructuras internas muy complejas para evitar el saqueo de momia y ajuares. No obstante, no se puede excluir algunas implicaciones teológicas en esas variaciones que irán apareciendo en páginas siguientes. En este mismo capítulo se dedicará un epígrafe a la descripción detallada de las cámaras internas del grupo de pirámides, muy homogéneo, en que han aparecido los TP.

Desde la dinastía V, a partir de Sahure, la estructura interna de las pirámides se hace más pobre, para simplificar su construcción, con la precaución de que no sabemos nada de la superestructura de Userkaf, en la que pudieron anunciarse o manifestarse ya los cambios. La pirámide de Dyedkare-Isesi -importante para nuestro tema porque presenta también el diseño de cámaras internas de las que tienen textos- retoma el cuadrado de base de Sahure, 150 codos (78,60 m), pero con la pendiente de la de Quefrén, el triángulo sagrado 3/4/597, lo que produce una altura teórica de 100 codos (52,40 m)98. Esta combinación de superficie y pendiente será la de todas las pirámides conocidas de la dinastía VI, con la excepción de la de Pepy II, que será de medidas algo mayores.

Entre las pirámides con textos, la de Unis, la más pequeña de la dinastía V, resulta también anómala, pues su base es menor que en las demás, 110 codos (57,60 m). Sin embargo, esa reducción se veía compensada con una pendiente excepcional

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Muy habitual, por otra parte, en la arquitectura egipcia. Arnold, *Building...*, 11-13.

<sup>98</sup> Lauer, Le mystère..., 258-259.

que ha permitido calcular una altura de 82,5 codos (43 m)<sup>99</sup>. La elección de este ángulo, el más abierto durante el Reino Antiguo, ha podido estar presidida por la pretensión de dar al monumento mayor relevancia a pesar de las pequeñas medidas de su superficie.

Finalmente, la pirámide de Ibi, en unos momentos de evidente crisis económica para la monarquía menfita, se construye con un tamaño mucho menor. Sus dimensiones son similares a las de las esposas de Pepy II, 21 m de lado<sup>100</sup>.

Todas las pirámides de la dinastía VI -y seguramente la de Unis- se construyen según un mismo esquema interno. Se conoce muy poco del ritual de fundación de una pirámide, pues, evidentemente, no se ha desmontado ninguna para estudiar su base. Bajo las cámaras internas -no sabemos si en el resto de su superficie es igual- se extendía una capa espesa de arena, y según algunos autores el uso de piedras de otros monumentos anteriores podía estar ligado también a algún rito específico de comienzo de la obra<sup>101</sup>.

El núcleo está compuesto por una pared de piedras pequeñas talladas de caliza silícea que sirve de envoltura a un relleno formado por capas de bloques escuadrados de forma basta que alternan con lascas y otros restos de talla de la obra, que se limpiaba así periódicamente. Este material se ligaba con arcilla. Aunque ninguna las haya conservado, es posible que se alcanzasen las seis gradas. Labrousse se pregunta si esta circunstancia -hipotética- no tendría como razón simbólica el mantener en su interior el modelo de la escalera de seis peldaños de la pirámide de Dyeser<sup>102</sup>.

En torno al núcleo se disponía el revestimiento de la pirámide, de unos 10 codos de anchura en la base, compuesto por dos capas verticales diferentes de piedra caliza de grano fino. La exterior era de sillares grandes, que disminuían paulatinamente

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Esta reducción de dimensiones no afecta a los sillares empleados. Un bloque de la cara norte, primera hilada de revestimiento, mide 1,57 m (3 codos) de altura y 7,78 m de longitud y debe de pesar más de 30 Tm. Situado por encima de la entrada al pasillo que desciende a sus cámaras interiores, sirve para descargar el dintel de ese corredor de una parte del peso de las paredes externas, al tiempo que recibe los muros largos de la capilla septentrional. Es la piedra más grande documentada en una pirámide.

<sup>100</sup> Jéquier, La pyramide d'Aba, 3.

<sup>101</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 121,

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Labrousse, *L'architecture...*, 1, 114, n. 13.

desde 2 codos de altura en la primera hilada, mientras que en la interior eran de más pequeños, pero de un trabajo de talla similar. La superestructura es de menor calidad que en las pirámides de la dinastía V, pero habría podido resistir bien el paso del tiempo si sus bloques no se hubieran aprovechado como cantera, mucho más fácil de explotar que en otros monumentos por su menor tamaño<sup>103</sup>.

# 11.1.7. La capilla septentrional

La entrada de la tumba era lugar privilegiado para el culto que los vivos rendían al desaparecido y para el depósito de las ofrendas que aquellos realizaran. Alrededor de la estela-puerta se hacía así imprescindible algún tipo de cierre o protección. Éste es el origen de una construcción pequeña que toma la forma, en los primeros momentos, de una capilla funeraria o incluso de un templo, como el que ocupa toda la cara norte de la pirámide de Dyeser.

A partir de la dinastía IV, cuando los dogmas solares se imponen en la teología egipcia y en particular en la funeraria real, las construcciones cultuales se instalan más suntuosamente en la cara oriental del monumento. Con ellas, la antigua costumbre de la ofrenda junto a la entrada perdió buena parte de su importancia, pero no debió de desaparecer por completo. Para cobijarla, al menos desde la dinastía V, se desarrolló una pequeña construcción adosada a la cara septentrional de la pirámide, cubriendo la entrada del pasillo que desciende al interior de las pirámides. Es el menos conocido de los elementos del complejo piramidal, pues no se ha conservado ninguna, posiblemente porque esta zona de las tumbas reales ha sido la que más ha sufrido por el ataque de los expoliadores. Esto provocó que pasara desapercibida durante muchos años, pero desde que ha sido señalada, ya se han encontrado vestigios en varias pirámides de reyes y

La fecha exacta de su desmantelamiento es difícil de precisar. En época saíta se reproducen los TP en algunas tumbas, por lo que las cámaras internas -y al menos el exterior lo suficiente para que éstas no se degradasen- debían de estar aún en un estado correcto que permitía aventurarse en su interior para copiar los himnos. Después han podido sucederse varios momentos de degradación diferentes que no podemos individualizar en el estado ruinoso actual de los monumentos, salvo al menos uno en época mameluca por la presencia de material cerámico de esa cronología. Labrousse, *L'architecture...*, 1, 176-177.

reinas e incluso en tumbas de príncipes y particulares<sup>104</sup>. En el término con que se denomina hay acuerdo en todas las lenguas: *Nordkapelle*, *chapelle septentrionale*.

Los restos más antiguos reconocidos están en el complejo de Dyedkaré-Isesi, aunque algunos autores admiten que pudieron existir antes<sup>105</sup>. En contra de esta suposición está la circunstancia de que en esta pirámide se encuentra el primer ejemplo de entrada a los pasillos subterráneos desde el pavimento del peribolo y no en la cara de la pirámide, donde no podía ser cubierta con un edículo<sup>106</sup>. A partir de esta tumba, la capilla se encuentra documentada en todos los complejos reales hasta el de Khendyer, lo que muestra que cumple una función en el recinto funerario, pues de lo contrario no podría entenderse su presencia initerrumpida.

En la actualidad conocemos ya vestigios de capilla septentrional en las pirámides de Unis (figura 10a), Teti (figura 10b), Pepy I, sus tres esposas conocidas - estas últimas en adobe-, Merenré, Pepy II, Neit e Iput II.

La de Teti fue la primera que se descubrió y la que se ha reconstruido con más precisión, por lo que la describo aquí como modelo de todas las conocidas. Sus dimensiones exteriores eran de 10 por 14 codos. Se apoyaba sobre el pavimento del peribolo, en el que se dejó un pequeño podio de 6,5 cm en el momento de alisarlo, para marcar el futuro emplazamiento del edículo. Los muros no se levantan sobre su borde exterior, sino 9 cm más hacia dentro, para dejar sitio a la moldura de los ángulos, que de otra manera no podrían hacerse, pues reposarían sobre el vacío. Se conservan las bases de los goznes que, como en Unis, se instalaron antes de colocar el umbral. Se ha podido conocer la enorme anchura de sus muros, 4 codos los laterales y 0,74 m (menos de 1,5 codos) el delantero. Sobre el muro meridional se erguía una estela de falsa puerta de gabro<sup>107</sup>. Aunque Firth, su descubridor, pensaba que ocuparía todo el muro

<sup>104</sup> Jéquier, Le monument..., I, 2-3.

Junto a las pirámides de las dinastías IV y V no hay restos que permitan afirmar algo en ningún sentido. Casi todas fueron completamente excavadas antes de que se supusiera la existencia de esta capilla, de forma que es difícil decidir si no existía en estos monumentos o simplemente los escasos restos que pudieran subsistir no fueron advertidos.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Labrousse sobreentiende que esta circunstancia es suficientemente explícita y no se plantea otra posibilidad. L'architecture..., 1, 12.

<sup>107</sup> Gabro toleítico con olivinos, según análisis de M. Wissa. Labrousse, L'architecture..., 1, 46.

meridional, Lauer y Leclant, seguidos por Labrousse le han atribuido una anchura de 1,20 / 1,30 m<sup>108</sup>. Ante la estela hay huellas que permiten suponer un altar de piedra dura<sup>109</sup> e incluso, al menos, una estatua<sup>110</sup>. Sólo una de las dos losas del techo, cubierta de estrellas en su cara interna, puede ser testimonio de un cierto programa iconográfico<sup>111</sup>, que podemos conocer a través de otras pirámides.

La de Pepy II fue identificada por Jéquier, a pesar de haber sido destruida en un momento cercano a la muerte del rey. La base de la pirámide hubo de ser recubierta con un refuerzo, de forma que la capilla, ya construida, fue desmantelada, pero sus bloques se reutilizaron en el muro adicional, donde algunos han podido ser reconocidos<sup>112</sup>. Gracias a ellos podemos hacernos una idea de la decoración en relieve de estas capillas, en las que se representaba al rey sentado ante una mesa de ofrendas, como si recibiese los bienes que llevan ante él varias hileras de portadores. También está documentado un remate de la fachada en gola. Unido a la estela de falsa puerta y el techo estrellado de Teti, podemos hacernos una idea del programa decorativo completo. Ante estas evidencias es aceptable pensar que se trata de una cámara de culto funerario de tamaño reducido y orientado hacia el sur.

Labrousse ha recogido una serie de testimonios que permiten saber que la capilla se construía cuando ya se había enterrado al rey y se había cerrado la entrada a las cámaras internas<sup>113</sup>. La decoración en Merenré ha sido concluida a pesar de que los trabajos quedaron cortados en el interior de la pirámide y en el templo funerario, cuyos

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 47, n, 39,

<sup>109</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 68.

<sup>110</sup> Janosi, Bemerkungen.... 149.

Firth las describió como amarillas sobre un fondo azul, pero esa policromía ha desaparecido por completo. Citado por Labrousse, *L'architecture...*, 1, 49. También señala en la memoria de excavación que se encontraron algunos fragmentos de la decoración de sus muros, pero Labrousse no ha reconocido ninguno ni en las publicaciones del templo ni en los almacenes de Saqqara. Labrousse, *L'architecture...*, 1, 48, n. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Jéquier, *Le monument...*, II, 6-7. El arqueólogo suizo cree que se reconstruiría la capilla en el mismo lugar, pero de esta segunda no pudo encontrar ninguna huella.

Labrousse, L'architecture..., 1, 167-168. Aunque es posible hacerse deslizar los bloques de obturación del pasillo descendiente a través de la puerta completamente abierta, las losas del suelo que cubren la entrada son demasiado grandes para ser maniobradas en el interior de la capilla sin hacer peligrar los relieves; en la de Unis, una de las losas del pavimento queda debajo de la jamba occidental de la puerta; el recubrimiento de Unis está completamente pulimentado en la base, algo imposible de hacer si hubiera habido un edificio adosado a la cara externa.

relieves quedaron inacabados. Labrousse se pregunta si no podemos pensar que como la capilla era siempre construida y decorada tras el entierro real, las obras se interrumpieron en todo el complejo salvo donde estaba previsto que deberían continuar tras el deceso del monarca. En definitiva, la construcción de la capilla no es simultánea a la de la pirámide.

# II.1.8. La pirámide secundaria

De nuevo encontramos términos muy variados para denominar este elemento, lo que da idea de la variedad de interpretaciones respecto a su naturaleza, significado y función. Los autores franceses, tras un periodo de duda en que se aplicaron términos como pyramide d'offrandes<sup>114</sup>, pirámide de ofrendas, parecen aceptar todos el de pyramide satellite, pirámide satélite. Los autores anglófonos no han llegado a un acuerdo, y podemos encontrar desde subsidiary pyramid, pirámide subsidiaria, a ritual pyramid, pirámide ritual<sup>115</sup>. En alemán también hay términos muy variados, como Kultpyramide, pirámide de culto, o Ka-Grab<sup>116</sup>, tumba del ka.

El término pirámide secundaria no induce a ninguna interpretación determinada, pero también por esa razón es más vacío que los de otras lenguas, menos descriptivo. Su mayor inconveniente es que pueda confundirse esta pirámide, de función aún deconocida, con las pirámides de las esposas reales, que por su tamaño y posición están claramente subordinadas a la tumba del rey. Lo único que por ahora está claro, es esa diferencia respecto a las tumbas de las esposas, pues éstas, cuando se han conservado bien, también tienen una pirámide secundaria.

En esta construcción es donde primero se desarrolló una auténtica forma piramidal, pues las de Meidum<sup>117</sup> y la romboidal fueron anteriores a la pirámide norte de Dahshur, que es la primera tumba real que adopta esta figura geométrica.

<sup>114</sup> Jéquier, Les pyramides..., 10.

<sup>115</sup> Por ejemplo, Hawass, The Programs..., 250.

<sup>116</sup> Ricke, Bemerkungen..., II, 125.

No obstante, puesto que sólo se ha conservado algunos sillares de la primera hilada, sería también posible interpretarla como una pirámide escalonada. Lauer, Arquitectura, 78.

Con Userkaf se construye al oeste de la wsht, cerca del ángulo suroeste de la pirámide. Por primera vez se encuentra en las proximidades de la parte interna del templo funerario, como será la regla en construcciones posteriores. En las pirámides de Sahure y Niuserre en Abusir, de Unis y de la dinastía VI ocupa siempre la misma posición respecto a la principal, la esquina sureste, rodeada por el muro de cierre de su propio recinto. En la excavación no se ha encontrado nunca ningún objeto que permita hacerse una idea más precisa de cuál es su función o su significado simbólico. En la de Pepy I, los restos conservados permiten reconocer una altura de cerca de 20 m, lo que no es despreciable. Al este las recientes excavaciones han hallado los vestigios de una sala alargada única en los complejos documentados; separada del resto del templo, desconocemos su utilidad primera, pero tenemos cierta seguridad que fue reutilizada como biblioteca durante el Reino Medio, pues en ella han aparecido los papiros con versiones retocadas de los TP.

### II.2 Los textos en las pirámides

## II.2.1. La ubicación de las pirámides con textos

El análisis del emplazamiento de estas tumbas (figura 2) es una novedad relativa que ha iniciado Labrousse. Se ha basado, por una parte, en las hipótesis tradicionales respecto a la relación entre ésta y el palacio, y por otra, en su experiencia del terreno, pues sus trabajos en la meseta de Saqqara le han permitido unas observaciones difíciles de reconocer sobre el plano.

Aparte de la situación de todas al oeste del Nilo, sobre la meseta que ya a fines del III milenio sería más un desierto que la estepa de los siglos precedentes, las nueve<sup>118</sup> se encuentran en un lugar privilegiado, entre los monumentos de Dyeser y Shepseskaf, dos hitos importantes en el desarrollo de la arquitectura funeraria egipcia -

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> La cifra en realidad puede reducirse, pues las tres de las esposas de Pepy II dependen de la ubicación de la tumba real.

el segundo por la innovación de sus estancias internas, que son las que adoptan las pirámides con textos-. Su proximidad lleva a Labrousse a plantearse si la codificación de formas no habrá ido en paralelo a una estabilización del emplazamiento, al oeste preciso de Menfis, la capital administrativa del país en esos momentos<sup>119</sup>.

Las pirámides de Teti, Pepy I y Merenré parecen haberse ubicado según razones topográficas. Las tres se hallan sobre una elevación, suficientemente grande para dar cabida a todo el complejo alto y están situadas cerca del valle, donde ha de edificarse el templo bajo, al que ha de estar unido por la calzada sobre una pendiente relativamente suave. En ninguno de los tres casos se ha buscado el impacto visual sobre el valle aluvial. Si éste hubiera sido el propósito, habrían podido recurrir al alto acantilado como lugar más significativo -la calzada habría podido resolverse con desviaciones y pendientes artificiales, como la de Queops-, y no se habrían ubicado medio ocultas a la vista del valle por construcciones anteriores.

En la elección de un enclave para las tumbas de Unis y de Pepy II parece haberse tenido en cuenta la presencia de monumentos anteriores. En ambos casos, la construcción podría haberse ubicado en varias zonas amplias y vacías atravesadas por sus respectivas calzadas y que los habrían evitado un trazado tan largo y costoso de éstas, además de haberlos acercado al valle. Pero es evidente que las intenciones de sus destinatarios eran otras. La cúspide de la pirámide de Unis se encuentra alineada entre la de Dyeser y la hipotética de Sekhemkhet -ésta no parece que alcanzase más altura que la primera grada, pero pudo identificarse la intersección de sus ángulos y ayudarse visualmente mediante jalones-. Hay una desviación de 7,5 m que puede atribuirse a la cantera que hay al norte de la pirámide y en cuyo borde mismo se levantó el muro septentrional de cierre del complejo. Aquélla se considera el lugar de donde se extrajo la piedra para el monumento de Dyeser y habría imposibilitado un mayor acercamiento al punto exacto, salvo si se hubiera reducido aún más la base. Esta pirámide es la menor de la dinastía V, tal vez para poder mantener la ubicación deseada y no por falta de medios, pues en compensación se le dio una mayor altura mediante una pendiente más pronunciada. En cuanto a la pirámide de Pepy II, su ubicación se explica por la

<sup>119</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 73.

presencia de la tumba de Shepseskaf. Sobre el plano, la esquina suroriental de su complejo se encuentra junto al vértice de la hipotética esquina noroccidental de Shepseskaf si se reconstruye hacia el norte, simétricamente, el muro de cierre conservado en el sur de este monumento<sup>120</sup>.

En cuanto al pequeño complejo de Ibi, la escasez de medios que manifiestan sus dimensiones, menores que algunas tumbas de esposa real vecinas, y la pobreza de sus materiales, no deja mucho lugar a otras pretensiones de su comitente<sup>121</sup>. Ambos factores han podido influir a la hora de elegir su ubicación. Si lo vemos en el plano topográfico, está situado en un pequeño circo de la curva de nivel de 35 m, más cerca del valle que ninguna de las otras pirámides con texto, en una pendiente muy suave - aunque no hay ningún rastro de unión con un templo bajo-; pero al mismo tiempo se encuentra casi adyacente a la calzada de Pepy II, lo que ha podido ser determinante en su emplazamiento.

La orientación de las pirámides plantea también un problema, pues todas están emplazadas en lugares que habrían permítido el pequeño giro que las habría orientado hacia el norte, que es su teórica orientación ortodoxa, y sin embargo ninguna lo ha hecho. La desviación más sorprendente es la del complejo de Teti, donde una dirección correcta habría permitido una construcción regular de la calzada, mientras que el eje elegido ha hecho que ésta coincida con construcciones anteriores que, evidentemente, no podían retirarse, de modo que hubo que proceder a un acoplamiento lateral del templo alto con la vía que llegaba del valle<sup>122</sup>. Para Labrousse, sólo hay una respuesta factible a la orientación irregular, que es la atracción del palacio real en la llanura menfita. Toda la bibliografía manifiesta la aceptación de una correspondencia

<sup>120</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 74-75.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Jéquier en su descripción del emplazamiento de la pirámide no aporta ninguna información relevante que ayude a aclarar el tema. Menciona la pequeña colina de apenas 3 m de altura que se destacaba de las colinas cercanas sólo por su color blanco -los restos de caliza-, frente a las oscuras formadas por la degradación del adobe. Jéquier, *La pyramide d'Aba*, 1.

<sup>122</sup> Se suele explicar por la presencia de la pirámide XXIX de Lepsius, tradicionalmente atribuida a Menkauhor, de la dinastía V, aunque recientemente Malek ha propuesto su autoría a Merykare, a causa de los numerosos restos epigráficos aparecidos en sus lados norte y este de tumbas pertenecientes a sacerdotes ligados al culto funerario de este rey -dependientes, por tanto, de su pirámide-. Malek, King..., 212-214. No obstante, esto deja sin explicación convincente la desviación de la calzada.

topográfica entre palacio y tumba. Pero en razón de una cierta escasez de emplazamientos óptimos sobre la necrópolis, esta relación no podía mantenerse más que de manera muy laxa, pues la ubicación de la pirámide podía variar varios kilómetros. Sin embargo, el lazo podía restablecerse simbólicamente si se aceptaba la posibilidad de modificar el eje del complejo para que, prolongado a través de la llanura, pudiera coincidir con el palacio real<sup>123</sup>.

## II.2.2. La arquitectura de las cámaras internas en las pirámides con textos

Los trabajos arqueológicos que se han realizado en las pirámides con textos funerarios nos han permitido conocer con precisión cómo eran sus cámaras interiores y el lugar que ocupaban en ellas los himnos. Como veremos más adelante (cf. infra VI.3 y VI.6), esta localización es muy importante para su comprensión, pues según algunos autores existía toda una simbología en los textos que los hacía apropiados para ocupar uno u otro lugar con respecto al conjunto.

En las pirámides con textos contemplamos una evidente simplificación de la construcción, pero no es por mera carencia de medios. Su diseño, de una cierta complejidad, resuelve un buen número de problemas técnicos y económicos. En el conjunto de la construcción, los materiales pobres -piedras locales o restos de talla de los sillares de calidad- se emplean allí donde no redunda en un debilitamiento de la estructura. La resistencia óptima de las cámaras internas al aplastamiento por el peso de la pirámide se basa en un análisis geométrico muy preciso, de manera que a pesar del empleo de grandes monolitos, hay un excelente desvío de las presiones hacia las cimentaciones. Esta comprensión de las estructuras constructivas parece haber conferido al monumento una eficacia máxima. Asistimos en ellos a la consecución de

<sup>123</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 75. Él mismo confirma que, a pesar de los edificios que se interponen, el eje visual está libre de obstáculos en todos los casos, de forma que, para mantener la hipótesis tradicional de que los reyes elegían antes que nada su lugar de descanso definitivo, él lo compagina diciendo que, aunque se eligiera primero dónde instalar la pirámide, la construcción de ambos edificios podía iniciarse simultáneamente. Labrousse, L'architecture..., 1, 76, y n. 6.

un esfuerzo de simplificación de la arquitectura que se une al programa espiritual patente en los textos con que se cubren las cámaras funerarias.

Se ha documentado varias generaciones de maestros constructores dentro de una misma familia desde el reinado de Isesi al de Pepy II<sup>124</sup>, es decir, el periodo preciso de los reyes con TP en sus pirámides. Esta herencia de los trabajos y los cargos, habitual en la sociedad egipcia, permite explicar la transferencia de conocimientos de padres a hijos y con ella, tanto el mantenimiento de determinadas formas de construcción, que la experiencia ha demostrado correctas, como su paulatino desarrollo sin rupturas.

Las estancias internas de estas pirámides son subterráneas. Se construyeron ocupando el interior de una fosa formada por dos espacios perpendiculares unidos, que componían una T a partir de la cara norte de la pirámide. Esta fosa se excavaba en la roca de caliza silícea que forma la base de la meseta en esa región; el material extraído se usaba después para la mampostería del núcleo central de la superestructura. El fondo se cubría con una espesa capa de arena limpia -su color rojizo la hace muy reconocible respecto a la arena más fina y amarillenta de los depósitos eólicos que cubren la meseta desértica-, que bajo las cámaras de Merenré se ha reconocido hasta 1 m de profundidad sin llegar a su base<sup>125</sup>. Si este depósito queda bien limitado por las paredes de la fosa, se convierte en una cimentación resistente que no sufre alteraciones. Por encima se extiende la capa de solera. Sobre ella, la base del pavimento, formado por bloques de gran tamaño, de igual importancia que el pavimento mismo, que soporta los muros de las cámaras funerarias, ambos con una potencia de 1 m de altura<sup>126</sup>.

Todas presentan una planta tipo que responde, con mínimas variantes, a dos modelos en los que incluso las medidas son similares.

<sup>124</sup> Edwards, *The Pyramids...*, 186-187.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 77-78.

<sup>126</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 84-89.

#### II.2.2.1. Las estancias funerarias en el modelo tricameral<sup>127</sup>

El primer tipo, que se utilizó en los complejos funerarios de los monarcas, de Unis a Pepy II (figuras 11 a 15), tenía ya una larga tradición. El prototipo en el que se basan se creó bajo el reinado de Shepseskaf, último rey de la dinastía IV, para su tumba en forma de sarcófago. Para él, no sólo se transformó la superestructura, sino que se cambiaron por completo las estancias funerarias según un esquema que, disociado después de su especial construcción externa, se convertirá en el modelo desde fines de la dinastía V hasta el final del Reino Antiguo. La novedad no son los elementos que lo componen, presentes de una manera u otra en las pirámides anteriores, sino en la manera en que quedan aquí agrupados. Las mismas dimensiones de las estancias internas de Shepseskaf se mantienen en todas las pirámides con textos<sup>128</sup>. La comprensión actual que tenemos de la arquitectura de estas pirámides se debe básicamente a los estudios de Audran Labrousse, de la misión arqueológica francesa de Saqqara, que ha comprendido el diseño de buen número de particularidades que se consideraban de escaso sentido. Este primer tipo de estancias funerarias está compuesto de los siguientes elementos (cuadro 2)<sup>129</sup>:

\* La entrada en el suelo de la capilla norte se abría sobre un *pasillo descendente*, con dirección N-S, de unos 2,5 codos de altura y anchura -sobre todo en ésta las variaciones son grandes- y en torno a 35 codos de longitud (18,25 m en Teti). Ninguno de ellos está orientado hacia el mismo punto de la bóveda celeste, con unas desviaciones muy fuertes<sup>130</sup>. El último dintel inferior de Unis fue retallado desde abajo

<sup>127</sup> Contrariamente a la denominación de Allen -bicameral pyramids-, que no tiene en cuenta más que la cámara funeraria y la anticámara, Allen, Reading, 5, prefiero denominarlo modelo tricameral, pues el serdab debía de tener una importancia cierta, según ha mostrado el estudio de Labrousse que se explicará a continuación, aunque su significado escatológico está aún por determinar. Por la misma razón, las pirámides de las esposas reales son bicamerales, pues también ha de tenerse en cuenta esa estancia.

<sup>128</sup> La única excepción es la pirámide de Unis, que al ser de base más pequeña tuvo que reducir la longitud del pasillo descendente, el vestíbulo y el corredor.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Para las medidas precisas de las estancias funerarias de Unis, Teti, Pepy I y Merenré, véase Labrousse, *L'architecture...*, 1, 202-213, que son cuadros comparativos muy detallados.

<sup>130</sup> Desde 14 gr oeste en la de Teti a 103,5 gr este en la de Pepy II. Labrousse, L'architecture..., 1, 75.

para dar mayor altura al pasillo -que gana un codo- y facilitar las maniobras en el momento de los funerales<sup>131</sup>.

Hacia la mitad del recorrido de descenso, cuatro bloques de granito en suelo, paredes y techo, debían recibir un quinto que encajase entre ellos formando un cierre de piedra muy dura, que se conoce como barrera de granito. La situación varió en cada pirámide. En Teti está muy cerca de la entrada, pero en Pepy I desciende considerablemente. Este es el único caso en que el descenso está inscrito con TP, por lo que algunos autores han pensado que el desplazamiento pudiera deberse a razones epigráficas. Labrousse, sin afirmarlo ni negarlo, señala que está situado justo bajo la primera grada del núcleo interior de la superestructura, pero separado de ésta por 1,50 m de relleno, lo que parece privarle de toda función arquitectónica. Sin embargo, ésta parece más evidente en la siguiente pirámide, donde la mampostería del núcleo interno arranca a más profundidad y se posa directamente sobre la superficie superior del dintel de granito<sup>132</sup>. La idea tradicional es que no sólo nunca impidió el saqueo de las tumbas, sino que incluso funcionó de forma incorrecta, pues en el pasillo de Pepy II, la enorme piedra se halló por debajo del cinturón de granito, en el límite con el vestíbulo, lo que se interpretaba como que la inercia de su peso la habría hecho sobrepasar la barrera<sup>133</sup>. Por el contrario, Labrousse ha defendido la validez de esta estrategia de defensa, que en ningún caso fue rota. Sólo la posibilidad de tener mucho tiempo y ningún recelo explica que los saqueadores pudieran evitarla excavando pasadizos que la rodearan a través de la piedra más blanda en torno a ella<sup>134</sup>. En el pasillo de Pepy II, el bloque de granito se habría deslizado cuando los saqueadores retiraron en fragmentos los tapones de caliza de su parte inferior.

\* La pendiente acaba en un pequeño ensanchamiento, el *vestibulo*, en el que suelo, techo y paredes forman un espacio más amplio que los pasillos que lo preceden y siguen, y que se encuentra ya en horizontal. Sus medidas giran en torno a 8,5 codos

<sup>131</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 25,

<sup>132</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 106.

<sup>133</sup> Jéquier, Le monument..., I, 5-6.

<sup>134</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 171.

de longitud y 4 de anchura y una altura variable, entre 4 y 5 codos. A partir de Pepy I, sus muros presentan TP y su techo estrellas.

\* El corredor horizontal varía en torno a los 40 codos de longitud (ca. 21 m)<sup>135</sup>, con la misma anchura exacta que el pasillo descendente y una altura similar, en torno a 2,5 codos. Sus paredes, suelo y techo son de caliza, con un ligerísimo desnivel en algunas de las pirámides. Está dividido en tres zonas desiguales mediante dos elementos de granito. Las dos primeras son largas, en torno a 10-12 codos y cubiertas con textos en las pirámides más tardías, mientras que la tercera muy corta, de 2,5 a 3 codos<sup>136</sup>.

La primera de estas interrupciones es un complicado sistema de barreras levadizas en vertical que se conoce como dispositivo de rastrillos (figura 16). Éste consiste en un pasaje formado por cuatro secciones de granito -suelo, paredes y dintel, todos de la misma anchura exacta- separados por tres secciones en caliza, de mucha mayor altura interior que las cuatro de granito adyacentes, en cuya parte alta se introducía un bloque de granito. Cuando se había terminado el funeral real, se retiraban los apoyos de su base que los habían mantenido en lo alto y descendían, actuando a modo de tapones y formando así una segunda barrera de piedra dura<sup>137</sup>. El conjunto se cubría, por último, con un dintel de caliza. En Unis estaba compuesto por diferentes losas, mientras que en Merenré se hizo mucho más fuerte mediante una única piedra de enorme peso. La longitud del dispositivo completo es muy variable, pues depende de las diferentes anchuras de cada pasadizo, por lo que puede ir de unos 10 codos en Pepy I a cerca de 15 en Merenré (de 5 a 7,5 m).

<sup>135</sup> El de Unis es mucho más corto, 14,35 m y el de Teti algo más largo, 21, 83 m.

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> En Unis se ha reducido eliminando la parte central, de forma que los dos obstáculos de granito están yuxtapuestos.

Jéquier no comprendió bien el dispositivo, además de carecer de datos precisos de todas las pirámides, por lo que lo califica como anomalía inexplicable. Así, dice que no han aparecido rastros de los bloques obturadores del corredor, lo que es inexacto, pues en Teti se han conservado fragmentos. En el caso de la pirámide de Pepy II, donde dice que no hay huecos en el techo, los encargados de cerrar el acceso al interior tendrían que haberse introducido después de los funerales, con la dificultad añadida de hacer pasar los bloques del plano inclinado del pasillo descendente al horizontal del vestíbulo. Jéquier, Le monument..., I, 8-9. Una inspección de ese corredor, ahora que conocemos bien cómo funciona el sistema en otras tumbas, podría aportar datos más objetivos.

El segundo de los elementos diferenciadores se denomina pasillo de granito. No está cerrado. Su función no es protectora frente a un eventual saqueo, sino arquitectónica. Sus dinteles sirven de apoyo a las grandes losas que forman el techo de la antecámara, de forma que se hace necesaria una base resistente, por lo que la caliza más blanda se sustituye por granito. Su longitud varía entre 6 y 7 codos.

\* La antecámara es una sala cuadrangular con sus paredes cubiertas por textos y el techo de estrellas. Se encuentra justo en el centro de la pirámide, bajo su vértice. Mide 7 codos en dirección E-W y 6 en la N-S. El sistema de cubrición es un verdadero alarde arquitectónico, uno de esos ejemplos de concepción simple pero arriesgada sobre todo en su realización- que han dado justo renombre a los jefes de los trabajos reales egipcios. Consiste en tres estratos de dinteles en vértice que desplazan la enorme presión de su propio peso y el de toda la pirámide hacia los laterales de la fosa excavada en la roca en que se construyen las estancias funerarias. En el eje central E-W de la cámara, el primer grupo de dinteles enfrentados se apoya mutuamente, dos a dos, con el ángulo de contacto a 9,5 codos de altura sobre el pavimento. Por el lado contrario, en el norte se apoyan sobre el dintel del pasillo de granito y en el sur en un muro de sillares pequeños que queda oculto tras la capa visible de muros laterales, de sillares bien aparejados, inscritos con TP. Los dinteles, muy largos, ni siquiera tocan estas paredes, de las que quedan separados unos centímetros 138. Entre la parte superior de las losas ya instaladas y la pared vertical de la fosa se construye un pequeño muro que es el único apoyo de la segunda capa de dinteles. El tercer nivel se construye igual, con la única diferencia de que el vértice superior de éste sobresale de la fosa. No sabemos cómo se colocaban los dinteles, pues se había pensado que se llenarían todas las estancias internas de arena, que después se retiraría, pero no se ha encontrado ningún material de relleno en la separación entre dinteles y muros laterales, donde no

<sup>138</sup> Labrousse no considera que la finalidad primera del sistema de cubierta sea la descarga de los muros laterales de toda función de soporte, pues las paredes del descenso y de los corredores -con textos en algunas pirámides-, reciben directamente los dinteles, que también son de un peso considerable. Labrousse, L'architecture..., 1, 91, n. 23. No obstante, es evidente que por mucho que sea este peso no es tan grande como el de la parte más alta de la superestructura.

habría podido quitarse, por lo que sólo podemos saber que se hizo desde arriba, sin proteger los muros ya construidos, y que no hubo fallos<sup>139</sup>.

\* A través de dos pasadizos, la antecámara da acceso a otras dos salas.

El pasadizo oriental desemboca en el *serdab*. Se trata de un vano de casi 3 codos de profundidad y una luz muy variable, de 2 a 2,5 codos de altura y una anchura en disminución de 1,15 m en Unis a sólo 0,47 m en Merenré. En la primera de estas pirámides el proyecto inicial se modificó mediante el añadido a última hora de una puerta de dos hojas en el ángulo con la antecámara; hubo que realizar dos entalladuras verticales en las que introducir las jambas que destruyeron la decoración con que se enmarcan sus paneles de texto. Parece que se intentaba cerrar un vano que se consideraba insuficientemente protegido. También en la pirámide de Teti se añadió una puerta, pero en este caso del lado del serdab, pues las paredes del pasadizo estaban inscritas con TP y no se desearía aislarlos del resto de los himnos. La diferencia es que la realización es mucho más cuidada, por lo que pudo haber sido planificada desde la concepción de las estancias internas. En Pepy I se encuentra la misma inquietud y la misma necesidad de cierre, pero en éste el pasadizo se obturó con un bloque, ajustado sin mortero, que continuaba la decoración de las paredes de la antecámara con su mismo plinto y columnas de textos<sup>140</sup>.

El pasadizo occidental desemboca en la cámara funeraria. En cada pirámide los muros mantienen un mismo grosor, por lo que la profundidad de este vano es igual a la del anterior. Por el contrario, la altura se va aumentando, de 1,19 m en Unis a 1,71 m en Merenré, igual que la anchura, 1,15 m en Unis y en torno a 1,40 m en las demás. En

<sup>139</sup> A Jéquier parece que le quedaban dudas respecto a la economía de medios en estas pirámides, es decir, respecto a la funcionalidad meramente constructiva de sus elementos. No llegó a entender que tras el revestimiento de los muros inscritos, no era imprescindible un relleno bien aparejado. Tampoco consideró que la piedra caliza bien tallada podía ser de un gran valor en sí misma, por lo que plantea que entre la pared auténtica y la ficticia pudo quedar un hueco más o menos grande que los constructores utilizaran a modo de depósito de objetos preciosos; y aunque la hipótesis recuerde demasiado las leyendas de tesoros escondidos que rodean siempre a la egiptología, este autor considera que es la única que puede explicar la obstinación con la que los espoliadores demolieron estos muros, no sólo en la pirámide de Pepy II, sino también en otras de la dinastía. Jéquier, *Le monument...*, I, 9. Evidentemente, esta hipótesis no se ha visto confirmada por ningún hallazgo en las excavaciones posteriores de otras pirámides muy destrozas, como las de Pepy I o Merenré, en las que se ha podido estudiar con detalle todo su aparejo interno.

<sup>140</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 33 y 58.

todas las pirámides, sus paredes están cubiertas de textos y su techo de estrellas. La mayor luz se debe a la necesidad de facilitar el paso al cortejo fúnebre en el momento de los funerales.

\* El serdab es la cámara en cuya interpretación el estudio de Labrousse puede influir de una manera más novedosa. En obras antiguas se consideraba que era una sala de poca altura, con paredes de factura muy descuidada y sin textos, lo que hacía improbable que tuviera algún valor ritual de importancia. Debía de cumplir la función de almacén de objetos usados en la momificación -aceites, telas de lino sobrantes, etc., sin valor ritual suficiente para ser depositados en la antecámara, pero de los que no podían desembarazarse libremente porque habían estado en contacto con el cuerpo real-, o de elementos del mobiliario funerario de escasa importancia. No se podía precisar mucho más, pues en todas las pirámides este local se ha encontrado vacío. Salvo por la ausencia de textos, el estudio de Labrousse muestra que esas afirmaciones no tienen una base firme. El serdab presenta unas dimensiones importantes, 13 codos de longitud (ca. 6,75 m), entre 4 y 5 de anchura y 5 de altura (ca. 2,60 m), y sus muros están construidos con el mismo cuidado que el resto de las estancias funerarias, así como su cubierta adintelada. En el de Merenré, de 6,5 codos de anchura y altura (3,46 m), el dintel es una nueva proeza arquitectónica, pues sus dos losas, apoyadas en los muros septentrional y meridional, salvan un vano de 6,45 m, la mayor distancia cubierta con un dintel en las pirámides del Reino Antiguo<sup>141</sup>. Por último, adelantando una información que se verá más adelante, el segundo tipo de estancias funerarias, mucho más simplificado que el que se describe aquí, ha conservado el serdab, lo que indica que los propios egipcios lo consideraban un elemento indispensable en las estancias funerarias. No obstante, sigue sin aclararse cuál pudo ser su función, sin que deba rechazarse la de almacén funerario. Su aspecto interior puede aportar alguna información, pues es un pasillo que da acceso a tres nichos cuadrangulares<sup>142</sup>; los

<sup>141</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 98-99.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Sólo en el de Pepy I no se conoce esa división, pero también debía de existir, pues Labrousse lo define como *pieza tripartita* al describir en un artículo de divulgación la pirámide de este rey, Labrousse, Les complexes..., 81, y en una tabla de dimensiones restituye una anchura de 1,35 m al vano septentrional. Labrousse, *L'architecture...*, 1, 209, tab. XXVI. En la de Pepy II el serdab se perdió

muros de separación no tienen más función que individualizar los tres espacios, pues el dintel no descansa sobre ellos y sólo en algún caso están enjarjados al muro del fondo sobre el que se apoyan.

\* La cámara funeraria era la que contenía el sarcófago. Es una sala rectangular, de la misma altura y anchura que la antecámara y el mismo sistema de cubrición, pero de doble longitud que aquella, 15 codos en todas<sup>143</sup>. Sus paredes están cubiertas de textos en líneas verticales y sus techos de estrellas. Sólo en el fondo y en torno al sarcófago se ha esculpido una ornamentación especial, con variaciones en cada pirámide, que consiste en la representación de una arquitectura fícticia, que llamamos fachada de palacio, coronada en algunos casos por columnas y líneas de textos. En todas las pirámides la masa oscura del sarcófago de arenisca al fondo de la cámara destaca enormemente sobre los muros blancos con textos y las fachadas multicolores<sup>144</sup>. A escasa distancia de él, por delante y cerca del muro meridional, una cista encajada en el suelo servía como receptáculo para los vasos canopos<sup>145</sup>. Cuando se colocaba la tapa quedaba como una losa más del pavimento.

Cada una de estas salas se denomina con una letra, para poder citar los textos con su procedencia original según el nuevo sistema que ha propuesto Leclant. Con frecuencia, los pasadizos que unen las distintas salas recibieron también textos en sus estrechas paredes. Las letras se corresponden con el término francés, pero coinciden

completamente en la destrucción de las paredes por los espoliadores; Jéquier, Le monument..., I, 10. En consecuencia, la planta que aparece en algunos planos es una reconstrucción hipotética.

<sup>143</sup> Sólo en Unis es de 14 codos en toda la altura de la fachada de palacio, pues ésta mide 1 codo de grosor y está superpuesta a la pared occidental, por lo que reduce la longitud de la cámara, que alcanza los 15 codos por encima de ella.

Labrousse, La polychomie..., 74 y Le sarcophage..., 76; y, Wissa, Le grès..., 77.

<sup>145</sup> Si vamos al detalle, emplazamiento, construcción y materiales presentan una cierta variedad. En general se trata de un receptáculo cuadrangular, cuya tapadera se posaba sobre él; la única excepción parece ser el de Teti, que estaba excavado en las losas y cuya tapadera quedaba a 8 cm de profundidad. En cuanto a los materiales, la cuba en Teti era de caliza y en Pepy y Merenré de granito rosa; las tapas de Unis y Tetí han desaparecido, mientras que las de Merenré y Pepy II han sido calificadas de recursos de última hora, pues no parecen ser los originales. Labrousse, L'architecture..., 157-158.

### El complejo funerario real

bien con los nombres en castellano (a partir de ahora serán nombradas por su signo correspondiente)<sup>146</sup>:

- . pasillo descendente o descenso (descenderie): D. La barrera de granito (bouchon de granit) permite distinguir entre un pasillo anterior a ella, D ant y otro posterior, D post;
- . vestíbulo (vestibule): V;
- . corredor (couloir): C. El dispositivo de rastrillos (système des herses) y el pasillo de granito (passage de granit) también permiten una denominación más precisa de las tres zonas que producen: C ant (entre el vestíbulo y los rastrillos), C med (entre rastrillos y pasillo de granito) y C post (entre éste y la antecámara);
- . antecámara (antichambre): A;
- . pasadizo (passage) entre la antecámara y el serdab: A-S;
- . serdab: S;
- . pasadizo entre la antecámara y la cámara funeraria: A-F;
- . cámara funeraria (chambre funéraire): F.

#### II.2.2.2. Las estancias funerarias en el modelo bicameral

Las tres pirámides de las esposas de Pepy II (en la figura 17 se presenta la de Iput II), y la de Ibi presentan el segundo tipo de planta<sup>147</sup>, que es de un tamaño mucho menor, en proporción también a la reducción de volumen de la pirámide misma. Cronológicamente, el modelo es por tanto posterior al primero. El motivo de su existencia debe de estar ligado al menor trabajo que supone la simplificación de su planta: se utiliza para esposas reales, y se adopta después para un rey en un momento de crisis de la economía centralizada durante la dinastía VIII.

Todas se conocen por las excavaciones a fines de los años veinte de Jéquier. Éste abrió primero la de Udyebten, en muy mal estado, por lo que su descripción deja algunas lagunas, tal vez porque no supo en ese momento cómo interpretar las

Puede verse una comparación del nombre dado a cada elemento de las estancias funerarias por Maspero, Sethe, Jéquier, Maragioglio / Rinaldi, Vandier, Badawi y Edwards en Labrousse, L'architecture..., 1, 231.

También se utilizó en la mastaba de Senuseretankh en Lisht, del Reino Medio, que muestra como única decoración de sus cámaras internas la versión más semejante a los textos de Unis que se haya documentado, más cercana incluso que las de las tumbas reales de sus sucesores.

variaciones al modelo que se conocía mejor por las tumbas reales. En siguientes campañas excavó las de Iput II y de Neit. Ésta es la mejor conservada, lo que le permitió identificar mucho mejor las particularidades de este conjunto de tumbas, de forma que la publicación de ambas y la de Ibi, en la que trabajó posteriormente, se vio mejorada por su conocimiento más preciso de la estructura interna<sup>148</sup>. Ésta se compone de los siguientes elementos:

- \* Pasillo descendente muy corto, con escasa pendiente<sup>149</sup>, y sección cuadrada de 1,44 x 1,40 m en Neit-. No termina en un vestíbulo, sino que da acceso directamente al pasillo horizontal<sup>150</sup>. No hay mención en ningún caso a algún tipo de obstáculo específico; sólo en el de Ibi se han conservado los bloques de caliza que lo cegaban.
- \* Corredor<sup>151</sup>, que estaría interrumpido por el sistema de obturación de los rastrillos. En estas pirámides parece estar compuesto por un único bloque de granito descendente, bien documentado en la tumba de Neit -por el suelo de basalto y los dos sillares en las paredes de granito<sup>152</sup> y que se supone similar en la de Ibi<sup>153</sup>.
- \* Cámara funeraria, situada en el centro de la pirámide. A ella se accede -sin antecámara- por un vano cuadrangular de apenas 1 m de luz, abierto en el extremo oriental de la pared norte. La de Neit tiene unos 3 m de anchura y 6 m de longitud; la de Udyebten tenía 3 m de altura; las demás debían de tener un tamaño similar. Los muros estaban cubiertos de signos jeroglíficos con TP, salvo en el extremo occidental, que se reservaba para la fachada de palacio rodeando el sarcófago. Éste, exento en las pirámides de reinas donde se ha documentado, quedaba empotrado en los tres muros

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Confirmadas en la excavación de las pirámides de esposas Pepy I, con esta misma disposición aunque sin textos.

<sup>149 26°</sup> en Neit, mientras que en Udyebten es tan solo de 18°36'.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> En cambio, en la pirámide de una esposa de Pepy I -no presenta textos- se ha documentado esta cámara. Labrousse, Les complexes..., 86.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Falta en la pirámide de Iput II, cuyo pasillo descendente desemboca directamente en la cámara funeraria. En la descripción de Jéquier no se menciona que el obstáculo del rastrillo se haya sustituido de alguna manera. Jéquier, *Les pyramides...*, 46.

<sup>152</sup> Jéquier, Les pyramides..., 13.

<sup>153</sup> Jéquier, La pyramide d'Aba, 3-4, lo menciona entre los paralelismos con la pirámide de Neit. Por el contrario, en la de Udyebten no menciona su posible presencia, aunque también tenga corredor, pero en la sección que publica Lauer parece estar presente. Jéquier, La pyramide d'Udjebten, 2-3.

laterales en la de Ibi, de forma que ocupaba todo el extremo de la cámara<sup>154</sup>. En el suelo de Neit -y por extensión suponemos que también en las otras-, se encuentra el receptáculo para los canopos;

\* Un vano estrecho y bajo en la pared oriental permitía entrar en el *serdab*, que es una simple cámara rectangular. En la pirámide de Neit presentaba los muros sólo desbastados, sin pulimentar; en las otras no ha podido ser bien documentado por el peligro de caída de los escombros que se acumulaban en esa zona.

En definitiva, encontramos una disposición similar a la de las estancias funerarias de las pirámides de rey, pero a una escala menor y con una simplificación de sus componentes. La elección de qué cámaras se conservaban y cuáles se suprimían nos revela también qué es lo que los egipcios consideraban indispensable para que la pirámide siguiera cumpliendo su función. Donde las reales presentan un dispositivo de rastrillos con tres bloques de granito para obturación, en las de las esposas hay sólo uno; si en las primeras encontramos antecámara y cámara funeraria en las segundas hay una única sala, y el serdab de las mujeres es más simple, y rectangular, frente al tripartito de los varones, pero se mantiene, lo que incide en la revalorización que ha de hacerse de la función de esta pieza.

#### II.2.3. La decoración de las cámaras internas en las pirámides con textos

La realización de textos, fachadas de palacio, frisos y estrellas que componen la decoración de las estancias funerarias era un proceso en el que se hacían necesarias tres operaciones básicas: un boceto dibujado del diseño, el esculpido de las imágenes en relieve o rehundido y por último la aplicación del color (cuadro 3). No es imprescindible pensar que para cada una de estas operaciones se hicieran necesarios artesanos distintos, aunque sí ha podido reconocerse la mano de equipos diferentes trabajando en una misma pirámide, e incluso en una misma cámara.

El trabajo escultórico de tallar los signos es muy homogéneo, y en todas -salvo las pequeñas- son excelentes tanto la ordenación general como la realización material.

<sup>154</sup> Jéquier, La pyramide d'Aba, 4.

Las cámaras de Teti y Udyebten quedaron más inconclusas que las del resto de las pirámides, probablemente por su muerte prematura, lo que nos ha permitido conocer en detalle el proceso técnico de ejecución<sup>155</sup>. Por el grado de terminación de los distintos elementos, sabemos que se otorgaba prioridad a los textos y a las fachadas de palacio y que sólo después se ejecutaban las estrellas de los techos-cielos.

Los bloques, cuidadosamente aparejados, eran alisados en la cara vista. A continuación se cubrían techos y muros con una trama, sobre la cual se dibujaban los motivos que se iban a tallar.

El techo se cuadriculaba con una red de líneas rojas que permitían trazar de forma regular las estrellas, mediante líneas negras. El contorno negro, que no se eliminaba por completo al esculpir la figura, hacía resaltar ésta en aquellas con fondo claro, pero no resultaba molesto, mientras que si ese color se hubiera usado para la cuadrícula habría sido demasiado visible.

Sobre las paredes, la trama eran líneas paralelas en unos casos verticales y en otras horizontales, trazadas en rojo, que servían de referencia para dibujar, tangentes a ellas, los jeroglifos. Éstos se escribían primero con tinta roja y después una segunda mano procedía a corregir tanto el texto -por si se habían producido lapsus en la copia<sup>156</sup> - como el perfil de los signos. El escultor vaciaba el interior del dibujo, por lo que los jeroglifos quedan resaltados por un contorno rojo. Posiblemente no se trazaba las líneas de separación entre los textos; el escultor las tallaban directamente en el espacio vacío entre los signos.

En M / Cmed se ha podido distinguir con claridad todo el proceso de preparación previa a la labor del escultor. Pero las conclusiones que se obtienen son tan significativas que hay que meditar si podemos extrapolarlo al conjunto de las estancias esculpidas. Primero se marcaba la línea del zócalo, para dar un límite inferior a los

<sup>155</sup> Jéquier, La pyramide d'Oudjebten, 5.

<sup>156</sup> A menudo, algunas líneas fueron objeto de un alisado seguido de nuevas inscripciones. En Pepy I se llegó a escribir totalmente dos paredes, la W de la cámara funeraria y la N de la antecámara. También con frecuencia, una redacción en primera persona ha sido sustituida por otra en tercera, señalada primero por el pronombre sufijo y después por todo el cartucho real. Los epigrafistas se preguntan a qué imperativo ritual o simbólico responde semejante sutileza que ha obligado a auténticos alardes de habilidad para poder aumentar el número de signos sin desplazar todo el texto.

textos. A lo largo de ella se señalaba a una distancia constante, con un punto negro, las líneas de separación, y con un punto rojo, las líneas de límite de los signos. Se trazaban entonces estas últimas, materializando así las columnas y, lo que es fundamental para nuestra comprensión de los TP, se dibujaban ya, con un trazo negro muy fino, los signos finales de cada una de ellas, de dos a seis, aunque en alguna se llegó a diez, para no perderse. Esto implica que existía un modelo detallado de qué textos se iba a esculpir en la pared y cómo sería el resultado final<sup>157</sup>. La talla posterior de los signos hace desaparecer casi por completo la huella de ese trazado fino inicial. A continuación se traza la línea horizontal superior y se hace subir hasta ella, con plomada -arriba no hay puntos que permitan el uso de una regla rígida-, las líneas verticales que van a enmarcar el conjunto de los signos. A continuación se procedía como ya se ha explicado para el resto de las cámaras.

Signos y líneas verticales de separación eran recubiertos con una capa de pintura<sup>158</sup>. En la de Unis los signos son de color azul sobre fondo blanco, con las líneas de separación en negro. En el resto el color adoptado es el verde claro, el mismo de los brotes jóvenes de vegetación, buscando un paralelismo simbólico con la situación del rey a quien se pretende resucitar con estos himnos<sup>159</sup>. Sólo en Teti, Udyebten e Ibi los signos quedaron sin rellenar con pintura.

Las inscripciones más bellas son las de Pepy I, en las que el interior de los signos se precisó con frecuencia: plumaje de las aves, el trabajo de la cestería, etc.

Labrousse, L'architecture..., 1, 127, no se atreve a llegar a tanto y plantea un juego de modelos entre los que se podría elegir y reunir un cierto número de pasajes. Pero esto deja en manos de los escultores la elección definitiva de los textos, lo que no me parece oportuno.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> Los pigmentos estaban realizados a base de huntita (?) para el color blanco, galena para el negro y malaquita para el verde, y se ligaban con goma de acacia.

Tal vez el contraste más conseguido mediante los colores de la cámara funeraria se encuentra en la de Merenré. En ésta no hay fachada de palacio, de forma que el efecto polícromo se basa en los muros blancos de caliza, los textos verdes -que no cubren las paredes por completo-, el sarcófago oscuro y el techo pintado de negro con estrellas blancas. El resultado es de una cierta sensación de inmaterialidad, de encontrarse en un espacio al aire libre. A este efecto también contribuye el contraste entre los muros bien delimitados en su parte alta que forman una especie de recinto abierto hacia el cielo, y las aristas borradas por la pintura negra del techo, que no tiene unos límites precisos porque sus losas no se apoyan sobre el borde mismo del muro sino por dentro de él, dejando al aire la arista interna. El sarcófago impone su presencia por su color oscuro -es de arenisca negra- y la corona de textos en su parte superior, recubiertos de pan de oro. Labrousse, La polychromie..., 74.

Muchos signos de esta época no se han conservado en el sistema gráfico posterior y otros se han modificado, de forma que estamos ante un verdadero tesoro epigráfico.

El grosor de las líneas de texto y el tamaño de los signos fue disminuyendo en cada nueva pirámide a causa del mayor número de himnos que se deseaba incluir. Así, mientras que en la de Unis hay poco más de doscientos, y las letras son de unos 7 cm, en la de Pepy II se escribieron más de cuatrocientos, por lo que el tamaño de los jeroglifos se redujo a unos 4,5 cm, además de extender las columnas de texto por un mayor número de paredes. La única excepción a esa tendencia general fue la pirámide de Iput II, donde las columnas son de unos 8 cm de grosor, lo que unido al menor tamaño de las cámaras redujo el número de himnos considerablemente<sup>160</sup>.

En algunas pirámides, un zócalo polícromo ponía límite inferior a la decoración epigráfica. En cada pirámide es diferente y en algunas aportaba una variación a la monocromía de los textos. En general, todas las cámaras con textos presentaban este zócalo en su base, con pocas excepciones, D en Pepy I, A y A-F en Merenré, etc. En Teti, el encuentro de plintos de diferentes alturas en las esquinas de los pasadizos con las cámaras quedaba forzosamente mal resuelto. Si suponemos una lectura de los textos, desde el sarcófago hacia el exterior, hay una reducción y empobrecimiento de la decoración del plinto en paralelo al alejamiento respecto al sarcófago.

En la pirámide de Unis, además del zócalo, cada pared de A y F presenta los textos enmarcados, formando paneles, en una banda con un motivo polícromo en el que se suceden un rectángulo azul ancho con tres líneas verticales negra-blanca-negra. La banda, de 6 cm de altura, va rodeada por dos líneas incisas de 1 cm, de las que la superior presenta una decoración pintada de semicírculos blancos sobre fondo negro.

Se conoce como fachada de palacio (figura 24a) la imagen de una serie de puertas monumentales con un marco complicado de entrantes y salientes. Se considera un recuerdo del aspecto que tendrían las residencias de los primeros jefes locales del valle del Nilo, construidas mediante troncos y esteras. Este motivo decorativo cubría durante las primeras dinastías la fachada de las construcciones funerarias de la elite, y a partir de la dinastía IV está documentado también como decoración exterior de los

<sup>160</sup> Jéquier, Les pyramides..., 47.

sarcófagos reales. Pero con Unis, en la transformación general que sufren las estancias funerarias, la fachada se traslada a las paredes que rodean al sarcófago, que adopta la forma de un prisma pulido con cubierta abombada. Sorprendentemente, a pesar de la complejidad de su diseño, parece que su realización se dejaba para el último momento, pues en todas ha quedado relativamente inacabada y en algunas, el proyecto inicial se solucionó de forma mediocre.

En Unis, el conjunto se ha calificado de suntuoso. Se trata de tres grandes paneles de *alabastro* que cubren todo el fondo y las dos paredes de la cabeza y de los pies del sarcófago, hasta sobrepasar ligeramente su cara anterior. Como su altura idéntica se corresponde con la de los muros laterales, el triángulo dejado por la cubierta se puede utilizar para textos. Su tallado es de gran calidad y se realza con una polícromía muy compleja que aún conserva buena parte de su brillo y recuerda una decoración textil. En torno al sarcófago de Teti el proyecto era similar, aunque ejecutado sobre la caliza misma de los muros; Labrousse menciona restos de pintura negra en la parte baja y una zona con todo el diseño pintado en rojo, que se ha perdido tras la última restauración<sup>161</sup>.

A partir de Pepy I, en el marco de una transformación considerable de la policromía y la disposición de los elementos decorativos, las superficies dedicadas a textos se aumentan considerablemente -se usa todo el espacio disponible, incluido el pasillo descendente-, en detrimento de la fachada, que queda muy reducida. Ya no ocupa toda la pared del fondo y parte de las laterales, sino sólo la anchura y altura del sarcófago, trasladadas a los muros circundantes, como si se tratase de una proyección arquitectónica. Aunque en Pepy I quedó tan inacabada que apenas podemos hacernos idea de su decoración interna, en las otras se concluyó relativamente y la conocemos con más precisión. En general, el panel del fondo tiene la altura de la cuba del sarcófago, y puede ir coronado con una línea de textos que dan el nombre y titulatura completas del rey, pero no se corresponde en altura con la cubierta del sarcófago, que es mucho más alta. Por el contrario, en Pepy II, donde se han conservado bien los laterales, éstos parecen alcanzar la superficie de esa cubierta, y por tanto representar el

<sup>161</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 140.

sarcófago cuando ya quedaba cerrado. En todos los casos la policromía queda sustituida por el único color verde presente también en los textos jeroglíficos<sup>162</sup>.

El techo de todas las cámaras y pasillos en que se escribieron textos se cubrió también con una capa de pintura blanca -en la de Unis- o negra -en el resto- que representaba el cielo, sobre el que destacaban estrellas esculpidas y pintadas en azul o blanco (figura 18a-b). Como tienen cinco puntas, los egiptólogos han resaltado que una de ellas queda libre y puede entenderse que marca una dirección. Durante años se ha escrito equivocadamente respecto a esta orientación, pues se generalizaba a partir de una única pirámide, cuando lo cierto es que hay diferencias entre ellas. Así, en la de Unis no hay un punto de vista único: mientras que en F y A la punta libre señala hacia el zénit, en el pasadizo A-F lo hace hacia el este y en Cpost hacía el norte. En la de Teti sólo se terminaron de esculpir en F y A-F, y en ambos lugares señalan hacia el este, de donde podríamos generalizar pensando que en los techos inacabados de A y A-S también habría tenido esa dirección. En el resto de las pirámides 163 está orientada hacia el oeste. De estos datos podríamos plantear una evolución, que analizaremos junto al capítulo dedicado al cielo.

Para nosotros, el elemento más significativo de la decoración -si puede decirse así, pues evidentemente no se han inscrito por su valor ornamental, aunque se haya cuidado el aspecto estético- son las columnas y líneas de texto que cubren las paredes desde el techo hasta el zócalo. Sin embargo, para los egipcios todo el conjunto era indisociable. El cuadro de correspondencia estrellas / textos que ha establecido Labrousse<sup>164</sup> muestra de manera indudable que ambos elementos se esculpen siempre unidos, de forma que cuando un rey amplía la extensión de sus textos a otras estancias, también lo hace el techo estrellado. Tampoco podemos olvidar el efecto simbólico del color: si en Unis paredes y techo son blancos con signos y estrellas azules, lo que tiende a unificar ambos elementos, en las de la dinastía VI, el contraste entre muros

<sup>162</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 140-141.

Hay que tener en cuenta que esta obra alude únicamente a las pirámides del primer tipo, el de cinco reyes. Jéquier no hace ninguna alusión a la posible aparición de algún fragmento de techo, identificable por las estrellas, en la publicación de las pirámides de las reinas. Tan sólo en la de Ibi menciona que no ha quedado ningún resto de las losas del techo. Jéquier, La pyramide d'Aba, 4.

<sup>164</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 201, tab. I.

blancos con signos verdes y bóvedas negras con estrellas blancas crearía una impresión muy diferente.

No obstante, se pueden plantear ya algunos problemas que manifiestan que una relación directa entre la representación física de cielos y textos y su significado simbólico ha de responder a algunas anomalías. Por ejemplo, la cubierta de las cámaras internas forma un ángulo, mientras que el cielo para los egipcios era plano, no una bóveda ni mucho menos un ángulo, por lo que es evidente que la función arquitectónica prima aquí sobre su semejanza con lo que representa simbólicamente.

El cielo negro con estrellas puede representar el cielo nocturno y recordarnos el destino estelar del difunto real en los TP. Pero en éste es la zona septentrional del cielo la que es valorada, mientras que la mayoría de las estrellas del techo tienen la punta libre hacia el oeste. ¿O será que nosotros consideramos que esa punta libre apunta hacia un lugar concreto pero para ellos no tenía esa lectura?

#### II.2.4. La distribución de los textos en el interior de las cámaras

El elemento más significativo de las estancias funerarias de la dinastía VI son las líneas de texto que cubren las paredes desde el techo hasta el zócalo. Las cámaras cubiertas con textos en cada pirámide son:

Unis: C post, A, A-F, F<sup>165</sup> (figura 11).

Teti: C post, A, A-S, A-F, F<sup>166</sup> (figura 12).

Pepy I: D, V, C, A, A-F, F<sup>167</sup>, A-S<sup>168</sup>. Es la pirámide donde los textos ocupan una mayor extensión (figura 13).

Merenré: V, C, A, F<sup>169</sup> (figura 14).

Pepy II: V, C, A, F<sup>170</sup> (figura 15).

Udyebten: F.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Sethe, ..., III, 116.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> Sethe, ..., III, 120.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Sethe, ..., III, 125.

<sup>168</sup> Textos recientemente recuperados y dados a conocer por Leclant, T. P. Pépi Ier IV.

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> Sethe, ..., III, 139.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Sethe, ..., III, 146. Confirmado por la excavación de Jéquier, *Le monument*..., I, 6.

Neit: C post<sup>171</sup>, F.

Iput II: F.

Ibi: F172.

Todos los autores, con la excepción de Schott y Piankoff, aceptan que el orden de lectura debe comenzar por los de la pared norte de la cámara funeraria y seguir el orden inverso al que seguía la momia real en su traslado hacia el sarcófago, desde la entrada hacia el interior.

Como se comprobará a través de los análisis de varios investigadores, la distribución de los textos en la pirámide no se debe al azar. Altenmüller ha mostrado (cf. infra, VI.3) -aunque ha recibido algunas críticas severas-, que determinados textos se repiten siempre en los mismos lugares, de forma que podríamos entender que existen secuencias de textos y localizaciones canónicas. El estudio más reciente de Osing (cf. infra, VI.6) ha demostrado que los himnos se distribuyen por las cámaras según unos principios específicos de ordenación. También Leclant ha señalado la importancia de la ubicación de los textos para su interpretación a través de varios ejemplos concretos que ha ido presentando en sus diversas publicaciones sobre los TP.

El espacio de las cámaras funerarias impone una distribución final muy diferente a la linealidad de los textos sobre el papiro o a su recitación en los funerales reales. Aunque los textos se leyesen con un orden determinado, su inscripción en los muros los sacaba de esa secuencia temporal y les imponía una nueva, al tiempo que les obligaba a adaptarse a los dictados del espacio cargado de significados en que eran copiados.

Los textos para preservar el cuerpo contra criaturas dañinas, sobre todo escorpiones y serpientes que funcionan como representación de todos los enemigos, se esculpen en el umbral y extremo oriental -y en algunos casos, occidental- de la antecámara. Su ubicación es independiente de su orden de lectura en el ritual funerario.

<sup>171</sup> Jéquier, Les pyramides..., 13.

<sup>172</sup> De estas últimas pirámides, sólo un bloque de Udyebten y algunos de Ibi permanecían in situ, en sus paredes meridionales, cuando se hizo la excavación. El resto está en tan mal estado que se ha procedido a reconstrucciones hipotéticas tanto de las dimensiones como del lugar que ocupaban los fragmentos recuperados. Parece improbable que hubiera textos en otro lugar que no fuera la cámara funeraria, salvo en Neit.

Están allí para que actúen como centinelas frente a los peligros que pudieran infiltrarse a través del serdab, cámara de paredes anepigráficas -y por tanto desprotegidas- a la que se accede precisamente a través de esa pared.

Un razonamiento similar exigía que el muro más cercano al lugar de reposo eterno del rey difunto fuera inscrito con los textos en los que se asegura la vida eterna a cada parte del cuerpo mediante su identificación con la misma de una divinidad. El Spr. 213, con su rotunda promesa de resurrección para el rey difunto, figura siempre un poco por delante del sarcófago en la pared sur de la cámara funeraria. Los textos que le siguen son idénticos desde la de Pepy I en adelante<sup>173</sup>.

También sin relación con el momento del ritual en que se utilizasen, la pared norte de la cámara funeraria está cubierta por completo por la gran lista de ofrenda. Representado como un gran menú pictórico tras la cabeza del difunto, consiste en una tabla en que se representa y escribe cada alimento, bebida y ropas que el rey difunto tenía destinados para la eternidad. Manifiesta así una de las principales preocupaciones de los egipcios, asegurarse el sustento para el cuerpo tras la muerte, pues tiene que seguir mantenido para servir de soporte a los distintos elementos del individuo que se reunifican con las ceremonias de los funerales. La primera ofrenda tenía lugar en ese mismo momento y a partir de ahí sería repetida, a diario, por la familia o sus sustitutos, los sacerdotes. Los archivos de Abusir, de los que después nos ocuparemos, muestran con qué meticulosidad se llevaba a cabo esta tarea en las pirámides reales, en las que el estado mismo estaba implicado. Pero como es natural, los acontecimientos históricos, por mucho que los egipcios intentasen integrarlos en un esquema de repetición cíclica, no dejaban de causar el abandono paulatino de estos cultos diarios y sus ofrendas paralelas, por lo que el difunto se volvía completamente dependiente de esta provisión sobrenatural de reservas, así como de la seguridad que propiciaban los himnos.

La gran mayoría del resto de los textos se refiere a la resurrección y ascenso celeste del rey difunto. Se distribuyen por los muros oriental y meridional de la cámara funeraria y de las demás salas. Según los textos funerarios del Reino Nuevo -un milenio posteriores, y eso es un pequeño inconveniente, aunque puede no ser

<sup>173</sup> Leclant, Les textes..., 64.

determinante- la diosa Nut ocupaba el cielo de manera transversal, de forma que sus pies quedaban en su lado suroriental. El sol, que nace de ella a diario, lo hace por tanto en ese mismo lugar de la superficie celeste. Puesto que los TP que hacen referencia al renacimiento eterno del rey se inician también por los muros meridional y oriental de la sala del sarcófago, podemos encontrar aquí otro razonamiento mítico para explicar la distribución espacial de los himnos en las cámaras funerarias, que identifican el lugar físico que ocupan con el lugar por el que sale a diario el sol<sup>174</sup>.

Sólo en las últimas pirámides, las bicamerales, la distribución de los textos de resurrección y del destino de Ibi y de la esposas reales en el más allá sufrió algunas variaciones debido a la existencia de una única cámara que obligó a amalgamar en cuatro muros los himnos que se distribuían de forma muy específica en las primeras. No obstante, la gran lista de ofrendas se mantuvo en su lugar canónico<sup>175</sup>.

Esta cuestión de la ubicación de los textos en el interior de las cámaras y su significado ha sido un elemento básico en la investigación sobre los TP. La interpretación que han dado diversos autores se explicará en detalle en las páginas que se les dedicarán en el capítulo VI.

<sup>174</sup> Forman / Quirke, *Hieroglyhs...*, 57.

<sup>175</sup> Jéquier era de la opinión de que en la pirámide de Ibi, salvo el cuadro de ofrendas, el resto de los himnos se colocaron sin ningún orden preciso, en función únicamente del espacio disponible. Jéquier, La pyramide d'Aba, 6. Sin embargo, esta afirmación debe tomarse con precauciones hasta un estudio exhaustivo de emplazamiento de los Spr.

| 1 |  |  |  |
|---|--|--|--|
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |

# CAPÍTULO III REYES DIFUNTOS, COMPLEJOS PIRAMIDALES Y TEXTOS FUNERARIOS

Uno de los temas más inquietantes que plantean los complejos piramidales es la función específica de esta sucesión de construcciones. Por una parte, la evolución progresiva del modelo se va transformando siguiendo siempre unas líneas fijas. Por otra parte, el mantenimiento de los diferentes elementos, incluso cuando Shepseskaf, en lo que parece ser un intento de reforma religiosa, abandona la forma de pirámide para la tumba -modelo seguido también por la reina Khentkaues-, hacen suponer que se trata de edificios complementarios, que cumplirían una función precisa, bien en el momento de los funerales reales, bien en el mantenimiento del culto al rey difunto divinizado o en ambos. Sin embargo no hay aún consenso sobre cuál es esa utilidad.

La respuesta a este problema resulta especialmente significativa porque los TP forman parte integrante del conjunto arquitectónico, sobre todo si se entienden como las oraciones que se recitaron en las ceremonias de los funerales reales, de modo que es importante intentar determinar dónde tuvieron lugar éstas y si, como se ha propuesto y veremos en el capítulo VI, puede haber una relación entre determinadas series de Spr y los templos y salas concretas del complejo.

Sin embargo, habría que empezar por preguntarnos, con Frankfort, si estamos en disposición de deducir los factores religiosos que subrayan los cambios observados en la arquitectura<sup>1</sup>. Ésta es elocuente cuando se tiene alguna pista acerca de la función de sus componentes, lo que no es la situación más común con respecto a los complejos funerarios del Reino Antiguo.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Frankfort, Pyramid..., 157-158.

Hay varios tipos de fuentes diferentes, que se presentan en este capítulo como medios complementarios para intentar acercarse a ese problema aún sin resolver: las representaciones de funerales en las mastabas del Reino Antiguo; la arquitectura misma del complejo y los programas iconográficos de estatuas y relieves, que se suponen significativos, de alguna manera, con respecto a la función del edificio en el que se han encontrado -lo que no está tan claro es que tengan una relación directa con el uso concreto al que estuviera destinado cada espacio-; la documentación arqueológica, que puede poner de manifiesto cuáles fueron las últimas actividades desarrolladas en el interior de las pirámides; el material cultual hallado *in situ* en las excavaciones arqueológicas y las referencias en los papiros administrativos sobre las actividades diarias cuando estos templos estaban todavía en funcionamiento.

## III.1. Los funerales en el reino antiguo según la documentación iconográfica

#### III.1.1. La hipótesis de Grdseloff

El primer estudio de conjunto de las ceremonias de enterramiento real en el Reino Antiguo lo realizó B. Grdseloff. El punto de arranque de este autor fue el descubrimiento fortuito de un nuevo fragmento de la inscripción autobiográfica del visir Washptah<sup>2</sup>, de la dinastía V, que permitía completar la lectura del término *ibw n*  $w^cb^3$ . El nuevo texto permitía reconocer además las disposiciones ordenadas por el rey Neferirkaré para la construcción de la mastaba y el equipamiento, tanto de ésta como del *ibw n*  $w^cb$  con todo el material que precisaran.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Urk. I, 45, 1: ///n w<sup>c</sup>b. El único visir recogido en PM con ese nombre estuvo enterrado en la tumba 24 -numeración de Mariette- al norte de la pirámide escalonada, en Saqqara. PM III, 456.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Wb. I, 62, 5 -anterior a la obra de Grdseloff- recoge su mención sólo a partir del Reino Medio, con el significado de Zufluchtstätte, lugar de asilo, de protección. Gardiner, EG, 459, signo E8, lo traduce como refugio.



Suponiendo que ésta era una construcción relacionada con el entierro del propietario de la tumba, reunió las representaciones de funerales en relieves del Reino Antiguo. Todas se encontraban en tumbas privadas de la dinastía VI, construidas entre Teti y Pepy II (figuras 19a y b y 20)<sup>4</sup>. En ellas aparecen las imágenes más antiguas de estas ceremonias de la civilización egipcia, que le permitieron reconocer el orden en que se realizaban, o al menos el que se siguió para los propietarios de esas mastabas. Su hipótesis le hizo dar al término que estudiaba el significado de tienda de purificación.

Estableció un esquema de dos ceremonias que se llevaban a cabo en varios momentos -ordenadas mediante números- que se documentan como escenas independientes en los relieves:

- a) La entrega del cadáver en la  $w^cbt$ , Balsamierunghaus, casa de embalsamamiento<sup>5</sup>:
- 1. Los porteadores sacan el sarcófago del domicilio del difunto<sup>6</sup>, en el que quedan los deudos con muestras de dolor.
- 2. El cortejo fúnebre se dirige hacia la orilla, desde la que emprenden la travesía hacia el lado occidental<sup>7</sup>.
- 3. La travesía del río sobre la barquilla de papiro.
- 4. El desembarco en la orilla occidental, cerca de la tienda de purificación (*ibw n w<sup>c</sup>b*).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> En la famosa mastaba de Mereruka -Teti-, y en la de Ankh-em-aher -Pepi I- de Saqqara, en la de Qar -Pepi I- y en la de Idu -Pepi II- de Guiza, y dos veces en la de Pepi-ankh -Pepi II- de Meir. Grdseloff, Das ägyptische..., 2-3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Grdseloff, Das ägyptische..., 5-14.

<sup>6</sup> Grdseloff traduce como Wohnstätte el término 2. Por el contario, Drioton considera preferible mantener la interpretación de Schäfer a la inscripción en que se basa Grdseloff, según la cual el pr n dt podría tratarse de un depósito situado en la ciudad desde el que se pocedería a la última limpieza del difunto y de donde partiría hacia la necrópolis. Drioton, Recensión de Grdseloff, Das ägyptische..., 1008.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Como toda la bibliografía egiptológica del momento, asume aquí el tópico que las necrópolis se encontraban, en Egipto, en el orilla occidental del Nilo. A efectos prácticos esta situación es imposible, en especial en el Delta, donde el traslado del cadáver hasta el desierto occidental habría supuesto un empleo de tiempo suplementario difícilmente asumible por la comunidad. Por otra parte, las excavaciones han mostrado la variedad de ubicaciones en que pueden encontrarse tumbas en el país: en el borde del desierto, en los promontorios habitables o en otras alturas naturales, en medio de las tierras de cultivo, etc. Véase una somera clasificación en Kessler, Nekropolen..., 395, junto a su lamento por la falta de estudios globalizadores que analícen la distribución espacial y social de los enterramientos. Una vez más, la abundancia de datos de la elite parece estar limitando el conocimiento del resto de la población.

- M
- 5. El cortejo fúnebre emprende el camino hacia la tienda de purificación.
- 6. Salida de la tienda de purificación y llegada del cortejo ante la casa de embalsamamiento  $(w^cbt)$ .
- 7. Ceremonia de ofrenda en la casa de embalsamamiento tras la entrega del cadáver.
  - b) La deposición de la momia en la cámara funeraria8:
- 1. Travesía de los sacerdotes y las plañideras hacia la orilla occidental.
- 2. Sacerdotes y plañideras se dirigen hacia la casa de embalsamamiento  $(w^cbt)$  para recoger en una recepción el cadáver ya preparado.
- 3. Los porteadores abandonan la casa de embalsamamiento con la momia y se dirigen hacia la tienda de purificación ( $ibw n w^c b$ ).
- 4. La introducción del muerto en la tumba.

Aunque cada una se desarrolle en un sólo día, ambas están separadas por el tiempo empleado en el embalsamamiento del cuerpo. Los dos lugares fundamentales en las celebraciones fúnebres son el *ibw n w'b* y la *w'bt*. El primero, la *tienda de purificación*, parece tener una función muy limitada, es el marco para las fumigaciones rituales tanto en el momento de recepción del cadáver como una vez terminada la momificación; en esta segunda ocasión podía acoger, además, la apertura de la boca. En la *w'bt*, la *casa del embalsamamiento*, se desarrollaba el proceso completo de momificación, que separa ambos grupos de escenas. Éste era variable en función a la calidad del resultado final deseado. Según los textos más recientes, eran imprescindibles al menos setenta días y muchos más en el caso del cuerpo real, pero en el Reino Antiguo, en el que sólo la familia del monarca y sus más allegados tenía acceso a este tratamiento, es posible que no hubiera grandes diferencias.

La localización y el aspecto de la tienda de purificación puede deducirse por los relieves aludidos. La imagen más clara es una de las dos de Pepiankh, pero de todas puede extraerse información. Situada muy cerca del agua, se trata de un pabellón alargado construido mediante postes verticales delgados. Éstos sujetan unas traviesas de las que cuelgan las esteras, que son sus muros de cierre. No estaría techada. Presenta sendas puertas en los lados cortos, como se ve muy claramente en la representación de

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Grdseloff, Das ägyptische..., 15-18.



Mereruka. En la de Idu ambas se alcanzan mediante sendos caminos desde el agua. En el centro habría un espacio cerrado limitado por cortinas. En todas se reconoce una ancha rampa que sale del centro de la tienda hasta el agua y que tendría posiblemente, en opinión de Grdseloff, una canalización o surco que evacuaría las aguas empleadas en el lavado del cadáver. El personal de la tienda que toma parte en los actos rituales celebrados en su interior, asciende a doce, según la información de la tumba de Meir.

Grdseloff no duda de que el edificio así representado era la tienda de purificación, mencionada en la autobiografía de Washptah y en algunos otros textos. En cuanto a los ritos realizados en ella y su significado, él los relaciona con el desarrollo de las creencias solares que se convierten en el fundamento de la teología estatal desde, según él, la dinastía V, simultáneamente a las primeras referencias textuales a esta construcción -en la actualidad se consideran muy anteriores-9. En ella se realizaría, durante el primer día de los funerales, los ritos solares que aseguraban la transfiguración del difunto y su ascenso al cielo para renacer a diario con el sol, en contraposición a la casa de embalsamamiento cuyo fundamento teológico sería osiriaco<sup>10</sup>. La purificación sería un momento fundamental de los funerales solares del Reino Antiguo, el primero de los que iba a recibir el cuerpo del difunto. Como no hay imágenes coetáneas, Grdseloff recurre a otras pertenecientes a lo que él considera entierros osirianos, del Reino Nuevo, que conservarían aún restos de las ceremonias originarias<sup>11</sup>, y las compara con el Spr 253 de los TP<sup>12</sup>. Él supone que este himno, la

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> En un artículo posterior, el hallazgo de una inscripción con la mención a la tienda de purificación durante la dinastía IV le hace suponer que ya estaba presente en la celebración de funerales de particulares desde una fecha anterior a la que había supuesto cuando escribió el libro. Sin embargo, este descubrimiento le lleva a desligar el *ibw* de *w³d-pth* de la preponderancia del culto solar, que de esta manera lo sigue manteniendo en la fecha tradicional. Grdseloff, Nouvelles..., 130.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Su idea se fundamenta en la hipótesis de que el difunto es objeto de unos ritos solares, que sólo se ocupan de su supervivencia espiritual, y otros osirianos, cuya finalidad es preservar el cuerpo. Grdseloff, Das ägyptische..., 31-32. Sin embargo, esa diferenciación entre solar-espiritual y osiriano-corporal, característica de la egiptología de comienzos de siglo, dista mucho, en su simpleza, de dar cuenta de la complejidad ideológica presente en la identificación del rey difunto con Osiris y con Re. En el capítulo V ya se verán algunos posibles ensayos de conservación del cuerpo anteriores al desarrollo mismo de una estructura social jerarquizada bien definida. En el capítulo VIII se explica el significado para la realeza de estas divinidades.

<sup>11</sup> En concreto, las tumbas de User y Rekhmire en Tebas y la de Renni en el-Kab. No obstante, Grdseloff reconoce un lavado ritual del cuerpo ya desde el Reino Medio, en la tumba de Dyehutyhotep, gobernador de Hermópolis, enterrado en el Bersha. Newberry, *El-Bersheh...*, I, pl. X. Como estas escenas no muestran ningún objeto que no aparezca en los frisos de objetos sobre los sarcófagos del

M

más antigua y sencilla versión de la letanía de purificación para el viaje celeste del rey, u otros similares, serían recitados mientras se realizaban las lustraciones rituales sobre el cuerpo del difunto. El baño matinal junto a Re proporciona el renacimiento divino del monarca, y el lavado del cadáver en el *ibw n w'b* tendría esa misma finalidad. Se trata de un rito de purificación que a través de su magia fecundante proporcionaba al difunto un renacimiento sobrenatural que le permitiera realizar el viaje celeste e integrarse en el séquito del dios solar. Grdseloff no parece tener en cuenta que los TP se escribieron sólo sobre pirámides reales, y que es muy probable que el resto de los egipcios no tuviera derecho a que estos himnos se recitasen en sus exequias hasta después del Reino Antiguo. En la tienda se realizarían también algunos gestos que simbolizarían una renovación del vestido del difunto, pues se le calzaría con sandalias y se atarían las bandas en sus brazos y pies. Sólo entonces, y después de ungirlo, saldría hacia la w'bt.

Grdseloff identifica la sala de embalsamamiento a través de una acotación de Meir que califica a un sacerdote como integrante de su personal, y aparece representado junto a un edificio alto, de muros construidos seguramente con adobe, con una portada adelantada formada por dos columnas delgadas, lotiformes, que sujetan un tejadillo que protege la puerta. Junto a ésta, una planta dibujada muestra que el edificio estaba compuesto por una única sala estrecha y alargada y que poseía además una puerta trasera.

En el segundo paso por la tienda de purificación, transcurridos los días necesarios para la momificación, un baño o una aspersión sobre el cuerpo son inimaginables, pues el difunto sería ya una momia vendada. El único rito que Grdseloff conocía entre la conclusión del embalsamamiento y la introducción del cadáver en la

Reino Medio, Grdseloff cree que sus ceremonias repiten las de la tienda de purificación. Estos objetos son: los recipientes snw, mgrg, nmst y dšrt, unos signos 'nh, una mano de madera, sandalias, bandas o cintas para brazos y pies, cajas de contenido diverso y cestas con ofrendas. Grdseloff, Das ägyptische..., 25-29 y 34.

<sup>12 &</sup>quot;Someone has bathed in the Field of Rushes / Re has bathed in the Field of Rushes. / Someone has bathed in the Field of Rushes, / This King has bathed in the Field of Rushes. / This King s hand is in Re's hand. / O Nut, take his hand! / O Shu, lift him up! / O Shu, lift him up!" (275a-f). Que se trata de un texto funerario lo muestra aparte de su contexto- el final, en el que el recitante pide al dios del aire que alce al difunto hasta el cielo, donde pueda alcanzar la mano de Nut. Ésta cumple el papel de madre divina en el renacimiento celeste del rey.



tumba era el de la apertura de la boca, por lo que supone que la función de la tienda en esta segunda oportunidad sería servir de marco a esta ceremonia, tal vez con una parte de los ritos frente a su puerta y otra en su interior<sup>13</sup>.

Hasta aquí ha mostrado unas imágenes de arquitecturas más o menos efimeras dedicadas a particulares, explicadas simbólicamente a través de textos reservados a los monarcas. Grdseloff va más allá y plantea la posibilidad de extrapolar esta información a los funerales y la arquitectura monumental dedicados a los reyes coetáneos, partiendo del argumento que todo ritual dedicado a los súbditos no era más que una adopción por las elites y después por el pueblo de un antiguo privilegio real.

Por las representaciones sabemos que la tienda de purificación se encontraba al borde del agua, de forma que su remedo en el complejo funerario real podría encontrarse en una situación semejante. Borchardt había ya establecido que los templos bajos de Abusir se encontraban indudablemente o bien en el límite de la inundación o bien junto a un canal y que el templo sería una especie de capilla desembarcadero. A su vez, Reisner planteó que la arquitectura del templo bajo podría derivarse de algún tipo de pabellón construido con materiales ligeros, un entramado de postes y vigas atados, de los que colgarían esteras. Por su parte, Hölscher planteó que el templo bajo de Quefrén, por él publicado, sería más que una simple entrada; para él se trataba de un edificio significativo en el conjunto, dado su tamaño similar al del templo funerario alto y sus extensos espacios interiores que estarían destinados a alguna forma de culto. En consecuencia, Grdseloff identifica esta portada monumental del complejo funerario real con el zh-ntr, pabellón del dios, mencionado en algunos textos, que combinaría las funciones de la tienda de purificación y la sala de embalsamamiento conocidas por los enterramientos privados.

Grdseloff compara las dos puertas de la fachada en el templo de Quefrén con las dos rampas y portadas laterales del *ibw n w'b*. Pero este edificio no tiene un espacio interior suficientemente amplio para poder corresponder al de las ilustraciones en

Grdseloff, Das ägyptische..., 36-39. No parece mantener, de manera rígida, la separación que él mismo había establecido entre ritos solares en el *ibw n w*<sup>c</sup>b y ritos osirianos -entre los que incluye explicitamente la apertura de la boca- en la w<sup>c</sup>bt.

tumbas privadas. En consecuencia, considera que la purificación se habría llevado a cabo en una tienda sobre el tejado al que conduciría la rampa pavimentada en alabastro que sale de la esquina noroeste de la sala de pilares; unos agujeros redondeados que son aún visibles en la superficie de las losas de cubrición serían los apoyos para los postes de la tienda. El embalsamamiento se habría realizado en el vestíbulo, un espacio estrecho pero, según el autor polaco, espacioso y el más claro del edificio, pues la luz podría pasar a través de ambas entradas -lo que en realidad es casi imposible pues son perpendiculares al vestíbulo y están unidas a él por unos corredores muy estrechos- y por sendos vanos laterales en el techo de la sala. Por último, la apertura de la boca se realizaría en la sala de pilares. En el templo de Mikerino, las aspersiones rituales se habrían cumplido en el patio grande, el embalsamamiento en la capilla axial al fondo del edificio y la apertura de la boca se iniciaría en las cuatro salas del suroeste donde se encontraron numerosos restos de estatuas, y se concluiría en la sala de columnas que se haya entre el patio y las cámaras internas<sup>14</sup>.

La hipótesis fue recibiendo críticas parciales, pero durante mucho tiempo no afectaron más que a detalles, aceptándose tanto su estructura de los funerales como, lo que es más importante, su identificación del templo bajo como marco de las actuaciones rituales y físicas durante las exequias reales. De hecho, muchos autores aún consideran válidas sus líneas generales<sup>15</sup>.

La recensión de E. Drioton a la obra se centró ya en varios aspectos que provocaban su desacuerdo. Salvo algunos detalles, el primero se refería a la confianza con la que Grdseloff consideraba factible reconstruir la forma original del ibw y de la w'bt a partir de los determinativos y de las representaciones en los relieves. Tras recordar la opinión de Schäfer por la que es imposible comprender una imagen arquitectónica egipcia si no se conoce por adelantado el modelo, el abate francés acepta

<sup>14</sup> Grdseloff, Das ägyptische..., 43-47.

<sup>15</sup> La hipótesis de Grdseloff responde a la misma concepción que la interpretación que Helck propuso de los Talbezirke de Abidos. Él sugirió que estarían construidos a imitación de los palacios con postes y vigas de madera y muros de esteras, siguiendo la supuesta tradición nomádica de los habitantes del Alto Egipto. El resultado sería una especie de tienda muy similar a la descrita por Grdseloff como lbw n w<sup>c</sup>b. Sólo después de la dinastía II los edificios reales se contruirían en adobe. Helck, Pyramide, 2172. Aunque ninguna de estas suposiciones puede ya mantenerse tras las excavaciones recientes de O'Connor, son el reflejo de una opinión generalizada durante las décadas pasadas.



las características generales, pero no los detalles de las reconstrucciones ni su evolución cronológica.

En la interpretación del ibw, Drioton consideraba poco admisible que el agua de purificación que había pasado sobre el cadáver fuese evacuada sin más al río, pues los egipcios tomaban una gran cantidad de precauciones para aislar y conservar los desechos de la momificación. Además, el rectángulo que se interpreta como plano inclinado se superpone al agua, mientras que las dos rampas laterales se detienen en la orilla, por lo que él lo veía más bien como la representación esquemática de una terraza que dominara el desembarcadero -semejante a las tribunas ante Karnak, Medinet Habu o Medamud-, rodeada por dos caminos que subirían desde el borde del agua; la superposición del rectángulo sobre la línea del canal indicaría simplemente el saliente de la terraza (figura 19c). Se trataría de un elemento arquitectónico presente en todas las grandes necrópolis, el puerto situado al final del canal de comunicación con el río, en cierta manera, una especie de frontera ritual para todos los muertos que llegaban al Occidente, pues esta primera purificación sería una condición imprescindible para la admisión del cuerpo en terreno sagrado. En consecuencia, el determinativo del término en algunas inscripciones, T, no sería la planta de la tienda y su rampa sino el canal que llega hasta la necrópolis y el estanque que lo concluye y no indicaría más que la relación de la tienda y el desembarcadero; el otro determinativo, encontrado en inscripciones del Reino Medio, \_\_\_\_, así lo demostraría<sup>16</sup>.

No obstante, Drioton no rechazó el uso que Grdseloff proponía para el templo bajo, y sólo intercambió los lugares de trabajo: la purificación tendría lugar en la antecámara y el embalsamamiento en la terraza del templo<sup>17</sup>, lo que situaría la w<sup>c</sup>bt en el mismo emplazamiento que ocupan las capillas de los misterios osiriacos en los templos ptolemaicos, y en particular en Dendara.

H. Ricke es el primero que puso en duda que la momificación hubiera sido practicada de forma efectiva en los templos bajos reales, proponiendo que se realizaría -junto a las abluciones previas- en otro lugar distinto al complejo funerario real,

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Drioton, Recensión de Grdseloff, Das ägyptische..., 1009-1011.

<sup>17</sup> Drioton, Recensión de Grdseloff, Das ägyptische..., 1013-1014.

probablemente en edificios simples de adobe, y que en aquél sólo se celebraría actos figurados. El primero de estos ritos simbólicos, la purificación, se efectuaría ante el templo. Para el segundo rito, el embalsamamiento simbólico y su posterior apertura de la boca, se destinaría alguna de las salas interiores del edificio, con las estatuas que estuvieran dispuestas en ella<sup>18</sup>.

Lauer prefiere seguir la interpretación de Drioton, pero sólo para los enterramientos del grupo nobiliario. Él se pregunta si no habría un edificio permanente que constituyese la entrada de una calzada que subiese hacia la necrópolis de tumbas privadas, un paralelo al templo bajo de los complejos reales. Ante el edificio habría una explanada que sería un buen lugar para montar la tienda en cada inhumación y retirarla después<sup>19</sup>, exactamente como se hace aún en Egipto para exponer los difuntos y que los deudos reciban el pésame de la comunidad. Una superficie de grandes proporciones ha quedado conservada ante la fachada del templo bajo de Pepy II, en un conjunto que presenta un esquema muy similar al de la tienda de purificación de Qar. En ella, el cadáver habría esperado a recibir todos los ritos que le permitieran ser admitido en el recinto sagrado<sup>20</sup>. Tras efectuar sobre el cadáver real la ablación de los órganos y elementos particularmente putrescibles, que se conservaban en los vasos canopos, la momia habría sido transferida con estos últimos al templo funerario para sumergirla durante largas semanas, en toda seguridad, en el baño de natrón necesario para su conservación<sup>21</sup>.

<sup>18</sup> Ricke, Bemerkungen..., II,.

<sup>19</sup> Lauer, Le mystère..., 145.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Lauer, Le mystère..., 146. Frente a Ricke, Lauer considera que el vestíbulo transversal de Quefrén era un espacio poco apropiado para ninguna actividad ritual, pues siendo un lugar de paso obligatorio se habría entorpecido la culminación de los preparativos de los funerales. No obstante este autor no tiene en cuenta que trabajadores y sacerdotes no accederían a la pirámide a través de todo el complejo, sino las puertas laterales en la parte alta de la calzada o en el peribolo, y su rechazo presupone también la idea de que los funerales se efectuaban en el interior de estos templos. Lauer, Le mystère..., 147.

<sup>21</sup> Lauer, Le mystère... 147.

#### III.1.2. Las ceremonias de enterramiento

Toda la discusión que ha seguido a la obra de Grdseloff sobre la transferencia de los ritos de los funerales privados al complejo real se fundamenta en que éste fue el marco de las exequias reales y las refleja en su arquitectura. Por tanto, la primera base para comprender las críticas a este autor consiste en tener una información lo más precisa posible sobre los rituales de enterramiento egipcios, para proceder después a su comparación con el espacio arquitectónico de los templos funerarios.

En los años setenta, la publicación de nueva documentación relacionada con las ceremonias del sepelio, tanto iconográfica como textual y en especial de periodos antiguos, ha permitido a Altenmüller reconstruir con cierta seguridad la serie de actuaciones que componen un ritual funerario. En las escasas tumbas en que se representa en su totalidad, todas del Reino Nuevo, el entierro se desarrolla a través de dieciséis escenas diferentes<sup>22</sup>. Lo habitual, seguramente, era celebrar un rito más corto, reservando el ritual completo a casos excepcionales. No obstante, algunas acciones parecen independientes del resto, como el proceso de momificación, el viaje de Abidos o el sacrificio del animal como protección al finalizar el enterramiento. La representación en las mastabas del Reino Antiguo difiere significativamente de las del Reino Nuevo y también hay algunas diferencias con el de los toros Apis, que conocemos a través de las estelas del Serapeum de Saqqara, en general muy tardías<sup>23</sup>. Estas variaciones implican que un entierro en los diferentess periodos no se adapta por completo a la serie aquí presentada, que pretende ser una reconstrucción ideal válida para todos, salvo las escenas que el autor atribuye a unmomento concreto.

- A. Salida del sarcófago de la casa del difunto.
- B. Viaje en barca (§3bt) hasta el pabellón de la momificación (Balsamierungshalle).
  - C. Se inicia el desplazamiento hacia la tumba. Ofrenda en un altar.
  - D. Procesión hacia un lugar cultual denominado Sais.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Altenmüller, Bestattungsritual, 746.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Vercoutter, Textes..., 53.

- E. Procesión hacia un lugar ritual denominado *Buto*. Estas dos estaciones son de las imágenes más importantes del cortejo fúnebre.
  - F. Recepción del cortejo fúnebre en Buto por los mww.
  - G. Procesión del sarcófago hacia las ciudades heliopolitanas.
- H. Deploración y purificación, apertura de la boca y fumigaciones sobre el difunto.
  - I. Ceremonia de tirar del sarcófago hacia el norte y hacia el sur<sup>24</sup>.
  - J. Procesión del tekenu y consagración con incienso.
  - K. Procesión de los canopos y presentación de los tallos de papiro.
  - L. Rito de ofrenda.
  - M. Traslado del ajuar funerario y sacrificio.
  - N. Introducción del sarcófago en la tumba.
  - O. Procesión de estatuas (viaje a Abidos).
  - P. Ritos de protección.

Para Altenmüller, el enterramiento aquí presentado aparece desde los primeros momentos dinásticos pues se documenta bajo Aha, y debió de convertirse en ritual real definitivo bajo los primeros monarcas del Reino Antiguo<sup>25</sup>. Sólo a partir de la dinastía V tenemos atestiguada su paulatina adopción por parte de los funcionarios más altos del estado.

Si se compara esta versión con la del apartado anterior da la impresión de que estamos ante dos ceremonias diferentes o sólo con algunos puntos de conexión. El paralelismo resulta casi imposible, pues los dos autores no han atendido a los mismos actos. La explicación podría estar en que Grdseloff se basa sólo en la información muy limitada de que disponía en los años treinta sobre el Reino Antiguo, mientras que Altenmüller lo hace en la rica documentación del Reino Nuevo, y ha intentado adaptar a ésta las escenas de las dinastías menfitas, lo que no ha aportado claridad al tema, sino, más bien, lo ha complicado más. Aún así, esto nos permite una primera

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Adopta la forma de un movimiento del sarcófago cogido por la cabeza y por los pies, aunque según rezan los comentarios recitados por los sacerdotes -un hm k3, sacerdote-k3, y un wti, embalsamador-están tirando hacia el norte y hacia el sur. Está atestiguado sólo en un número reducido de tumbas desde el Reino Nuevo.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Altenmüller, Bestattungsritual, 762.



conclusión: entre el entierro de un personaje importante en el Reino Antiguo y el de otro semejante en el Reino Nuevo había numerosos ritos diferentes, con una mayor complejidad en el del segundo, pero con un mismo fundamento teológico y unas ceremonias básicas similares en ambos.

También hay que tener en cuenta que Altenmüller sitúa la momificación en un momento diferente del desarrollo de los funerales, aunque él no lo advierta. Esto da un sentido distinto a las escenas en discusión, pues no sólo se cambia su ordenación cronológica, sino también su significado, al realizarse los ritos sobre la momia y no sobre el cuerpo intacto del difunto.

Si intentamos conjugar las aportaciones de ambos autores, llegamos a una serie de conclusiones respecto a los lugares en los que se desarrolla un enterramiento privado durante el Reino Antiguo y los medios para desplazarse entre ellos. Ambos son los que nos interesan para intentar determinar en qué medida pueden extrapolarse a los enterramientos reales y, con éstos, al complejo piramidal

El primer escenario era la propia casa del difunto, de la que sale el cortejo despedido por los lamentos de los deudos (a1 / A). Iconográficamente presenta muchas variaciones en el Reino Antiguo, en especial por las diferentes posturas de los deudos expresando sus lamentos. En el caso real hemos de suponer que el cortejo partía desde el propio palacio. Los de las dinastías implicadas en esta tesis debieron de encontrarse en los alrededores de Menfis o en esta misma.

La salida de la casa se realiza en una barca cultual, la §3bt, que en la mayoría de las representaciones, aparece con un baldaquino bajo el que se coloca el sarcófago<sup>26</sup>. Como no dispone de medios propios de navegación, tiene que ser remolcada por otra barquilla o a sirga<sup>27</sup>. Se trata de una escena a la que se da mucha importancia en todo

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> En algunos relieves en lugar del sarcófago la barca transporta una naos para estatuas, y, además de la tripulación, suelen aparecer dos plañideras en proa y popa y algunos embalsamadores.

<sup>27</sup> Esta circunstancia es significativa y puede ponerse en relación con la idea, ya criticada, de considerar que las necrópolis estaban siempre en el lado occidental del Nilo. El remolque de la \$3bt da a entender el traslado hacia una orilla opuesta -y por tanto que el difunto habitaba en el lado oriental- pero la sirga sólo puede efectuarse tirando de la barca desde el borde de un canal, por lo que se rompe la constante referencia al cruce del río. No obstante, también hay que recordar que la mayoría de las representaciones en el Reino Antiguo se encuentran en las necrópolis menfitas y éstas y su ciudad se hallan en la misma orilla. Otra posibilidad, no desdeñable, es que se tratase de un occidente imaginario, es decir, que independientemente de la ubicación geográfica de la necrópolis, se considerase que ésta se

momento, y en especial en el Reino Antiguo, en el que aparece en casi todas las representaciones de funerales. Se rotula con las frases sg3t (conducir, hacer atravesar) o šms (acompañar) r tp-ibw, a la tienda de purificación.

El destino de este primer movimiento es una construcción de nombre y función diferente según cada autor, aunque se refieren a la misma. Para Grdseloff, el *ibw n w<sup>c</sup>b* es un lugar de paso en el que se realiza sobre el cuerpo muerto una serie de ritos previos a su momificación en otras dependencias de la necrópolis. Sin embargo, para Altenmüller, el *tp-ibw* se identificaría con el *sḥ-nṭr n Tnpw*, *santuario de Anubis*, del Reino Nuevo, donde se procede al embalsamamiento.

El siguiente desplazamiento se realiza en mano de los porteadores, que, en número variable, sujetan las angarillas en las que se transporta el sarcófago. Este medio de transporte puede indicar una escasa distancia entre uno y otro lugar.

Según Grdseloff, los porteadores llevan al difunto a la  $w^cbt$ , para proceder en ella a la momificación del cuerpo. Al concluir se celebra una ceremonia de recepción del cadáver en la  $w^cbt$ , que puede corresponderse con la que señala Altenmüller en esta situación.

Como Altenmüller considera que el difunto se embalsamó ya en el tp-ibw, sitúa en este momento (C) una ceremonia de ofrenda que en el Reino Antiguo se realizaría en la wbt -según una versión, pues la otra lo sitúa ya en la siguiente estación, que es Sais- mientras que en el Reino Nuevo se haría en la ibt wsht, Vereinigungshalle, sala de la unificación<sup>28</sup>. El ritual se muestra en los relieves del Reino Antiguo con mucha minuciosidad. Se pueden reconocer dos versiones<sup>29</sup>. En la más antigua el transporte por porteadores -no hay viaje en barco- se denomina Hacer pasar hacia la wbt y los embalsamadores o Acompañar hacia la wbt de los embalsamadores, que se podría entender mucho mejor si se está llevando el cuerpo intacto al lugar de momificación,

encontraba en el lugar por donde se pone el sol, y por tanto donde el astro -y como él los difuntosdesaparece física y míticamente, de ahí que la tumba siempre se encuentre en el hermoso Occidente, junto a los grandes dioses.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> *l<sup>c</sup>b*: vereinigen. Wb. I, 40, 12-20.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Altenmüller, Bestattungsritual, 752-753.



pero Altenmüller no explica la razón para la presencia de estos personajes si ya han terminado su cometido. La ofrenda misma se detalla cuidadosamente, con productos variados en los que el animal sacrificado tiene un significado especial, e intervienen plañideras, sacerdotes y embalsamadores. En la versión más reciente los actos son similares pero el lugar de culto es denominado ya Sais, que es la siguiente estación del cortejo en el desarrollo más habitual. Para algunos investigadores esta etapa es sólo la imagen de un amontonamiento de ofrendas en conexión con un sacrificio.

En la continuación del sepelio, las diferencias entre ambos investigadores no se limitan a la función de la estación por la que pasa el cortejo, sino que incluso hacen discurrir éste por lugares diferentes.

Para Grdseloff, sin especificar el medio de transporte, que hemos de suponer de nuevo las angarillas cargadas por los porteadores, el cortejo regresaría al ibw n wb, la tienda de purificación, donde se procedería a una serie de ceremonias importantes, incluida la de apertura de la boca.

Según Altenmüller, el siguiente desplazamiento se realizaría con el sarcófago en una barca halada a sirga por un número reducido de personas -sobre la cubierta dos milanos y dos momificadores-, que permitiría atravesar o desplazarse por un canal, denominado wrt. El cortejo llegaría así a Sais (D), una estación que debía de encontrarse cerca del lugar donde se realizó la ceremonia de ofrenda anterior. Se localizaría en el margen del valle aluvial. Éste es también el punto al que son llevados los ganados que, en la escena de ofrenda anterior, son sacrificados en la  $w^c bt$ .

Sus primeras apariciones en conexión con los funerales reales pueden estar documentadas en dos etiquetas de la tumba de Aha en Abidos, en las que una barca de culto, de formas elegantes, se encuentra junto al imiwt -el pabellón divino de Anubis- a un símbolo de Neith -diosa titular de Sais- y a la banderola del signo ntr, dios. Durante el Reino Antiguo la procesión viaja a un edificio identificado por el signo ntr y la acotación Sais; el cuerpo se retira de la barca cultual al tiempo que un sacerdote lector recita y otro lo recibe, en paralelo a la danza de los mww. En la interpretación de

Altenmüller, una parte del templo bajo o éste mismo cumpliría el papel de Sais durante los funerales reales de las dinastías menfitas<sup>30</sup>.

En otro grupo de tumbas, en lugar del traslado de la barca fúnebre con el sarcófago de la *w bt* a Sais se representa una procesión del *ibw*, la tienda de purificación, a la *w bt*, donde también es recibida por los bailarines *mww*<sup>31</sup>. Ésta sería la imagen que reproducen, en el Reino Nuevo, la viñeta del capítulo 1 del LdM y la procesión a la necrópolis de algunos relieves ramésidas. La momia suele encontrarse en un altar de Anubis, normalmente sobre un trineo, halado por varios porteadores. A su llegada al lugar de destino el cortejo es recibido por las plañideras en vez de los bailarines. En esta escena es donde se pone de manifiesto con más evidencia la debilidad de toda clasificación rígida de las representaciones, que no puede ser aplicada al Reino Antiguo, pues estas tumbas son exactamente las mismas que ha utilizado para C / versión arcaica<sup>32</sup>, por lo que da la impresión que emplea la misma imagen para dos estaciones o bien que no había ningún orden lógico, pues es difícil entender qué hace de nuevo el sarcófago en estos lugares.

A partir de ahí ya sólo tenemos la descripción de Altenmüller, pues Grdseloff no detalla el trayecto hacia la tumba. El cortejo parte del valle hacia un lugar denominado Buto, una de las imágenes más importantes del sepelio (E). Bueyes o vacas tiran de un catafalco formado por la barca con la momia bajo un baldaquino - altar de Anubis- y normalmente sobre un trineo. Aunque haya animales, los hombres también tiran con cuerdas del pesado monumento funerario en algunos relieves, mientras otros vierten agua al paso del trineo para facilitar su desplazamiento, lo que indica la dificultad de este movimiento. La razón es que se están desplazando desde el valle hasta la necrópolis, situada siempre en una cierta altura, ya sea la meseta desértica o en una colina junto al río. Numerosos personajes representados en torno al difunto dan testimonio de la importancia de este momento, con hombres y mujeres lamentándose y sacerdotes que vierten libaciones al paso del monumento fúnebre. A su

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Altenmüller, Bestattungsritual, 753.

<sup>31</sup> Altenmüller, Bestattungsritual, 754.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> 13, 15, 16, 18 y 19 de su lista, Altenmüller, Bestattungsritual, 747-748.



llegada al recinto funerario, reconocible por el paisaje desértico de algunos relieves, el cortejo es recibido de nuevo por los *mww* (F). Los sacerdotes llaman a los danzarines para que salgan a recibir al difunto y su cortejo, vestidos con un faldellín real y altas coronas vegetales o de plumas. En algunas tumbas su salida a escena se hace cuando la procesión llega a Sais y la acompañan hasta Buto.

En las exequias reales del Reino Antiguo el sarcófago sería transportado a través de una vía enlosada desde el templo del valle al templo alto, pero, según Altenmüller, ete movimiento fue perdiendo su carácter original y se sustituyó por un traslado sobre una barca<sup>33</sup>. Es posible que las naves recientemente encontradas en Abidos por O'Connor junto a los *palacios funerarios* puedan estar relacionadas con estas mismas ceremonias, aunque éste prefiere identificarlos con las barcas o sus simulacros de los complejos piramidales<sup>34</sup>. De cualquier manera, si en el interior de estas naves tenía que encontrar cabida el sarcófago real, hay muy pocos ejemplares conservados que puedan haber sido utilizados en esta situación. Por sus dimensiones, la mayoría no podrían admitir un ataúd tan grande, por lo que deben considerarse modelos con una finalidad diferente.

En este momento sitúa Altenmüller una procesión hacia las ciudades heliopolitanas (G). Para nosotros puede ser de gran importancia, pues no existe en los relieves de tumbas privadas del Reino Antiguo, por lo que debe ser considerado como un componente específico del entierro real, adoptado después por los particulares. El testimonio más antiguo de este viaje vuelve a ser del reinado de Aha, en el que varias navecillas aparecen representadas en el interior del recinto funerario, cercado, de Buto. Parece representarse en estrecho paralelismo con el viaje hacia el sh-ntr de Anubis, que ya se había encontrado citado en la escena B. El autor alemán cree también que en el transcurso de este viaje simbólico se procedería a hacer pasar el cortejo por el interior del templo alto del complejo piramidal<sup>35</sup>.

<sup>33</sup> Altenmüller, Bestattungsritual, 756.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> O'Connor, Boat..., 14.

<sup>35</sup> Altenmüller, Bestattungsritual, 757.

Ante la tumba, en Buto, se procedería a las siguientes ceremonias. No se produce, por tanto ningún otro desplazamiento. El lugar es señalado desde el Reino Antiguo mediante una falsa puerta. Aquí es donde Altenmüller ubica la ceremonia de apertura de la boca (H<sup>36</sup>), aunque no hay ninguna imagen de ese momento que represente el rito, por lo que no hay seguridad de dónde se realizaba; para Grdseloff se haría en la tienda de purificación.

La procesión del *tekenu* (J) es una de las escenas más significativas del ritual del enterramiento desde el Reino Antiguo hasta la Baja Época. El *tekenu* es una figura simbólica montada sobre un trineo que parece revestir una importancia singular. Bajo ella puede imaginarse a un sacerdote. Asume varias formas posibles, o bien un pellejo encorvado hacia delante, o bien un figura sentada sobre el trineo cubierta por una capa de piel o bien -en un caso- una figura acurrucada dentro de un recipiente colocado sobre el trineo. No hay acuerdo respecto a su significado. Mientras que para Altenmüller no representa al difunto sino al dios solar bajo la forma de toro, y estaría representado por el sacerdote que ocupase un lugar más destacado en el establo de bóvidos dependiente del Sais del recinto funerario<sup>37</sup>, según Hornung aparentaría representar -o contener- todo lo que en el cuerpo humano no es momificable pero es también digno de poder beneficiarse de los ritos de la inhumación<sup>38</sup>.

La procesión de los canopos (K) sólo se pudo realizar desde el momento en que la momificación alcanzó un cierto grado de perfeccionamiento y se comenzaron a extraer las vísceras, algo que no está atestiguado hasta el Reino Antiguo<sup>39</sup>. Esta

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> No aparece documentado en ningún relieve del Reino Antiguo, en épocas posteriores se trata de una de las ceremonias básicas del enterramiento, en las proximidades de la tumba, y parecen describir dos fases tras la llegada a los lugares heliopolitanos. En la primera, la momia es extraída de la barca funeraria en la que se ha transportado e introducida en un sarcófago que se coloca de pie ante la tumba. A sus pies, varias mujeres se lamentan mientras un sacerdote realiza las purificaciones con vasijas-nmst. En la segunda, se procede a celebrar la ceremonia de apertura de la boca complementada con fumigaciones, con lo que la momia queda preparada para los ritos de ofrenda.

<sup>37</sup> Altenmüller, Bestattungsritual, 758.

<sup>38</sup> Hornung, Geist.... 172.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Se admite que la momificación adquiriría un cierto desarrollo a partir de la dinastía III, en que los sarcófagos del complejo de Dyeser permiten suponer la adopción indudable de una posición recta del cuerpo, en contraposición a la postura fetal previa. Tal vez desde ese momento se hubiera ya adoptado la extirpación de los órganos en el círculo real, como se supone por el hallazgo en la mastaba de Ranefer en Meidum de varias masas de resina envuelta en lino y algunas pequeñas tablas de madera y jirones de lino que podrían formar parte de una caja canópica en la mastaba de Nefermaat. Petrie, *Medum*, 18 y 21.

procesión está integrada por un gran número de personas tirando del trineo con la caja canópica, dirigidos por un sacerdote lector. Suele figurarse muy próxima a la procesión del tekenu. Ambas empezaban en el recinto del valle, y se celebraban al tiempo que la del sarcófago o muy poco después. La presentación de los tallos de papiro sólo está atestiguada a partir del Reino Nuevo.

Sarcófago, momia, caja canópica y tekenu eran reunidos en un lugar preciso para la recepción de ofrendas (L), que en el Reino Antiguo es señalado mediante una falsa puerta. Durante este periodo es posible que el rito consistiese en la entrega de las vituallas que aparecen designadas en las listas de ofrendas. Éstas procedían del complejo del valle y eran transportadas o bien sobre esteras, o bien en recipientes sobre angarillas o un trineo.

Los relieves muestran la última procesión (M) sobre todo a partir del Reino Nuevo. Al frente de los porteadores caminan cuatro hombres con dos pares de estatuas; los dos primeros llevan sendas figuras con la corona del Bajo Egipto, sedentes en el Reino Medio -además de otra estatua de Sekhmet y otra de Menkeret- y de pie en periodos posteriores, seguidos por otra pareja que lleva dos figuras con sistro o con cetro. Tras ellos llegaba el resto del ajuar, cargado sobre los hombros o en las manos, en cajas o recipientes de otro tipo, y compuesto de muebles, tejidos, vestidos, adornos, amuletos, signos mágicos, armas, ungüentos, aceites y flores. Sólo entonces se terminaba la ofrenda, con el sacrificio de un ternero al que se extirpaban el corazón y una pata delantera, y ambos eran llevados a un altar en el recinto de la sepultura<sup>40</sup>.

El trayecto entre el lugar de la ofrenda y el interior de la tumba era cubierto con el auxilio de porteadores, denominados en el Reino Antiguo como sms im3h, séquito del bienaventurado, y los nueve amigos desde el Reino Medio, al tiempo que se recitaba Al oeste, al oeste, a la tierra de los justificados tras la conclusión del hermoso sepelio.

La confirmación no la tenemos hasta la dinastía IV, con la caja canópica de Hetepheres, la más antigua documentada por ahora. L'uscher, *Untersuchungen...*, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Altenmüller, Bestattungsritual, 761.

Tras la introducción del sarcófago en la tumba se identifica la momia con una estatua que representa, en el ritual funerario, el viaje a Abidos. Aunque su origen está en el Reino Antiguo las representaciones son casi exclusivamente del Reino Medio.

Los ritos de protección que según Altenmüller concluían el sepelio necesitaban dos localizaciones diferentes. El pr 3w, la casa de las puertas, denominada en una tumba de la dinastía XVIII como primera puerta del mundo inferior, se encuentra en la necrópolis. Simultáneamente, en las proximidades de los lagos de Khepri, de Heqet y de Sokar, se realiza una serie de sacrificios que en los relieves aparecen como rituales en el recinto sagrado, y actuarían como medida protectora del difunto. Una representación de este último rito sacrificial en el que la figura del tekenu tenía un papel significativo aparece ya bajo Aha, y se continúa en tumbas privadas del Reino Antiguo. No obstante, las referencias más precisas se fechan en el Reino Nuevo o en momentos posteriores.

La extrapolaciones que propone Altenmüller del ritual de los particulares a los funerales reales aportan una innovación fundamental respecto a la hipótesis de Grdseloff y sus seguidores, que es hacer intervenir casi todo el complejo piramidal en el rito de enterramiento, y no sólo el templo bajo. Con éstos, el templo alto sólo entraría en funcionamiento tras la deposición del difunto en la cámara, como sede de los rituales diarios para el mantenimiento del k3 real.

#### III.2. Arquitectura y rituales en el complejo funerario real

El tema que aquí se propone no puede recogerse más que de manera muy reducida. Tras el análisis de Grdseloff y sus hipotéticas localizaciones de algunas ceremonias en el templo bajo, numerosos autores han intentado explicar qué papel jugaban los diferentes elementos en el sepelio real.

Algunas autores proponen hipótesis completamente diferentes a las de sus predecesores, otros sólo aportan pequeños matices. Intentar registrar aquí todas las opiniones resultaría una labor de erudición que está fuera de lugar en el contexto de

una tesis cuyo tema no es resolver la función del complejo funerario real, pero es un aspecto necesario para comprender las tendencias en la interpretación de los TP.

Aguí me voy a limitar a recordar la opinión de tres autores. El primero será Ricke, de excepcional importancia por sus reconstrucciones -muchas admitidas- de determinadas partes del complejo funerario<sup>41</sup>, y, en el marco de esta tesis, por haber trabajado con Schott en un estudio paralelo que desembocó en la interpretación del segundo de los TP. A continuación me referiré a dos autores activos de la escuela alemana que mantienen hipótesis opuestas, de manera que pueden servir de ejemplo de las dos posturas actuales más radicales. La proximidad cronológica de sus trabajos nos permite comprender de qué manera la variación no se debe a una mejor o peor disposición de información sino a una concepción distinta del templo y sus funciones.

#### III.2.1. Herbert Ricke

Herbert Ricke, uno de los más destacados historiadores de la arquitectura egipcia, analiza los templos funerarios del Reino Antiguo a través de la concepción dual de la realeza. Él intenta demostrar que todo el dispositivo arquitectónico del edificio muestra la existencia de unos rituales diferenciados dedicados al Alto y al Bajo Egipto, herederos de las tradiciones predinásticas anteriores a la unificación. Su hipótesis, de evidente raigambre historicista, explica los rituales como un reflejo de las complejas vicisitudes políticas del Predinástico. A su vez, para éstas adopta la reconstrucción histórica de Sethe, basada en una lectura de los mitos como recuerdos de acontecimientos políticos pretéritos.

Ricke estaba muy influido por Schott y su comprensión de los TP como ritual de enterramiento real. De hecho, su estudio de la evolución del complejo de la tumba real se publica como primera parte en la misma obra en que el segundo, dio a conocer de manera completa su hipótesis sobre el significado de los textos funerarios reales, en un volumen conjunto de la serie Beiträge zur ägyptischen Bauforschung und Altertumskunde.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Véanse, por ejemplo, las que admite expresamente Frankfort, Pyramid..., 162.

Su estudio del desarrollo y significado del templo funerario del monarca gira en torno a dos aspectos fundamentales: el origen de las instalaciones cultuales y su ordenación. No se trata, en consecuencia, de una verdadera historia arquitectónica de los complejos funerarios -aunque numerosas de sus propuestas de cómo interpretar los restos documentados y completar el diseño del edificio se han aceptado como válidassino de un analisis de cómo éstos manifiestan:

la influencia de una oposición, o al menos de una diferencia básica, entre las tradiciones arquitectónicas de un Bajo Egipto campesino y un Alto Egipto nómada;

el uso de los edificios como un grandioso escenario cultual destinado a recibir la ceremonia del sepelio real; y

las innovaciones y evolución en las creencias funerarias, que se reconocen en las transformaciones y cambios que sufrieron las plantas o el aspecto constructivo de los edificios, desde su ordenación espacial hasta la decoración de sus muros y columnas<sup>42</sup>.

La primera de las bases teóricas de su propuesta puede ponerse en duda por completo. El análisis antropológico del modo de vida nomádico ha demostrado que se realiza de una manera completamente distinta a como la suponía Ricke<sup>43</sup>; en consecuencia, su eventual reflejo en la historia y las costumbres del Doble País predinástico no puede tampoco mantenerse.

La manifestación arquitectónica de los dos modos de vida prehistóricos se habría plasmado en dos formas distintas de tumbas. Los nómadas del Alto Egipto se enterrarían en cementerios de túmulos colocados bajo la protección de una divinidad del lugar, pues sus continuos desplazamientos no les permitirían hacerlo a ellos mismos. Frente a éstos, los campesinos del Bajo Egipto usaban *Haus-gräber* o *Gehöft-gräber*, tumbas-casa o tumbas-estancia. Con estos términos establece que no sólo la sepultura podía presentar el aspecto externo de una vivienda, sino que se consideraba

<sup>42</sup> Ricke, Bemerkungen..., II, 68.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> En su división de dos modos de vida de los habitantes prehistóricos del país, Ricke sigue la propuesta de Junker en sus primeros informes sobre el yacimiento de Merimde. Frankfort, Pyramid..., 161, n. 16. Para la definición de la vida nómada en el Oriente Próximo antiguo, en especial en Mesopotamia, donde ha quedado una importante documentación sobre la integración marginal de los nómadas al modo de vida urbano, véase Fales, La estructura...

como la estancia donde el difunto continuaba su existencia, significado subrayado porque en ocasiones éstas se encuentran en el propio asentamiento<sup>44</sup>. Por otra parte, la investigación reciente ha mostrado un posible origen de la *fachada de palacio* que no tiene mucho que ver con el aspecto externo de la vivienda del rey de Buto, como él lo interpretaba<sup>45</sup>. Las ceremonias del Alto Egipto habrían sido muy simples y consistirían básicamente en la presentación de ofrendas ante la estela de falsa puerta del santuario central<sup>46</sup>; en constraste, los ritos del Bajo Egipto necesitarían cuatro capillas para las vísceras y dos para las coronas reales, supervivencias de una tradición funeraria real que tendría en Buto y Sais el marco para sus correspondientes dobles ceremonias.

La evolución posterior del complejo funerario se hace eco no sólo de estas tradiciones, sino también de las innovaciones teológicas a las que la realeza unificada del Doble País va dando lugar. Éstas se manifestarían de manera muy evidente en el sepelio del rey. El significado social de estas ceremonias las convertía en un marco ideal en el que manifestar también los valores simbólicos de la monarquía. La arquitectura interior de estos edificios nos permitiría reconocer algunas de las referencias que se harían presentes en el ritual del enterramiento real.

Ya se ha comentado cómo Ricke puso en duda la posibilidad de que la momificación hubiera sido realizada de manera efectiva en el interior de los templos del valle. Él propuso la comprensión de estos edificios como el escenario en que se celebrarían ritos que repetirían los gestos de la purificación y del embalsamamiento y que asumirían mágicamente sus resultados.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Frankfort acusa a Ricke de haber confundido tres argumentos: no analiza la posibilidad de que el difunto haya sido enterrado en o entre casas ya abandonadas -una crítica a la excavación de Junker que Kemp ha desarrollado en otro estudio, Kemp, Merimda..., passim, en especial 30-33-; no aclara hasta qué punto la tumba debe ser considerada como una casa del muerto; no analiza de qué manera, a través esa localización, el difunto quedaba vinculado a la familia. Frankfort considera que las respuestas a estas preguntas han de ser independientes unas de otras, pues en la Mesopotamia sumeria se encuentra también una diferencia entre enterramientos en cementerios -Ur y Kish- y tumbas en el interior de las casas -Khafaya-, pero no hay diferencias ni en la forma general de la tumba ni en el ajuar y él considera que ni siquiera eran interpretadas de manera diferente. Frankfort, Pyramid..., 161.

<sup>45</sup> Ricke, Bemerkungen..., II, 20-22. Cf. Pérez Largacha, Relations..., 62, 68-73 e infra, VIII.2.4.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> No sé si se refiere sólo a ceremonias en el enterramiento o si además incluye las que se repiten en el ritual diario al monarca difunto.

El primero de estos ritos simbólicos, la purificación, se efectuaría sobre la momia ya ultimada y no habría consistido más que en una simple aspersión de ésta en su sarcófago, por lo que no habría que buscar ni tienda ni dispositivo de desagüe. Esta purificación debía de realizarse ante el templo bajo, al borde de un estanque recubierto de juncos, que simbolizaría el campo celeste del mismo nombre, en el que el rey tomaba un baño místico y regenerador según los TP. Purificaciones semejantes asumían el dios Re, antes de iniciar el viaje por el cielo con su barca, y el cuerpo muerto de Osiris antes de su resurrección. Éstos son los episodios que se reproducirían en la lustración ritual y que identificarían al rey con ambas divinidades. El punto preciso de localización del ataúd para este rito sería el rectángulo dirigido perpendicularmente a la fachada del templo, que en la mastaba de Qar aparece revestido con una estera<sup>47</sup>.

Para el segundo rito, el que representa simbólicamente la momificación, y la apertura de la boca que la culminaría, Ricke toma como base el templo de Quefrén. La primera sala, el vestíbulo transversal, le pareció un lugar apropiado para el embalsamamiento ritual, cualquiera que fuera su desarrollo. La continuación sería ejecutada por un sacerdote sobre estatuas -sólo posteriormente se empezó a celebrar sobre el cuerpo mismo- a las que se realizarían fumigaciones de incienso, aspersiones de agua y otros líquidos, y colocación de determinadas insignias. Su conclusión habría proporcionado a la estatua -o la momia- las facultades de un cuerpo vivo, lo que la dotaría de la fuerza vital: de ahí que se diga, simplificando, que son estatuas para el ka del difunto. Las veintitrés estatuas de Quefrén serían centros sobre los que revivificar los veintiséis miembros de un cuerpo divino, un acto que debía de ser cumplido para cada uno de ellos por separado, de manera que se identificara con la divinidad particular con que estaba asociado; las tres que faltan serían por las divinidades que regían sobre tres miembros pares. Durante esta deificación de los miembros, el cuerpo se habría dejado en el vestíbulo y las vísceras y las dos coronas en las tres cámaras que se abren al sur, que tendrían una segunda planta -no documentada-.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Ricke, Bemerkungen..., II, 95.



La calzada sería, sin duda, el camino por el que subiría la procesión funeraria, compuesta por el cuerpo momificado, las vísceras y las dos coronas.

En cuanto al templo funerario, Ricke y Schott lo comprendían como un escenario dramático en que se exponía la ideología real osiriana. Ésta habría sido admitida en el seno de las creencias funerarias destinadas al monarca desde el reinado de Snefru y ya bajo su forma mítica paradigmática, en abierta rivalidad con el culto solar.

En el templo intermedio de la pirámide romboidal de Dahshur, Ricke propone la celebración de los rituales funerarios de Snefru como rey del Bajo Egipto cuando el cortejo llegase a él. Las cuatro capillas orientales estarían dedicadas a los ritos de Buto, uno para cada uno de los cuatro hijos de Horus, bajo cuya protección se situaban las vísceras, y los dos más occidentales para los rituales de Sais. En apoyo de su hipótesis él argumenta que los dos grupos diferían en su decoración y en el tamaño de los nichos, más espaciosos al oeste; sólo los altares de las vísceras, cuyas paredes consideraba sin decoración, habrían contenido estatuas, mientras que los de las coronas se habrían cubierto de bajorrelieves<sup>48</sup>. Las ceremonias correspondientes a la realeza de Snefru sobre el Alto Egipto, es decir, la presentación de ofrendas ante las estelas de falsa puerta, se celebrarían en el templo funerario adosado a la pirámide<sup>49</sup>.

En el complejo de Quefrén también se reflejarían esas diferencias. Así, a ambos lados del primer vestíbulo se encuentran sendas series de cámaras. Las dos de granito a las que se accede desde el corredor de entrada serían para las coronas de Sais. Las cuatro del lado septentrional del vestíbulo, con suelos y muros de alabastro, serían capillas para las vísceras. En el sepelio, las primeras ceremonias se celebrarían en estos lugares y conmemorarían los antiguos ritos funerarios de Sais y Buto.

A ambos lados de la primera nave transversal del vestíbulo principal hay sendas cámaras estrechas y muy largas. Hölscher había propuesto que se trataba de serdabs y

<sup>48</sup> Ricke, Baugeschichtliche..., 620.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Lauer considera que hay base para señalar que en él -como indican los bajorrelieves de sus muros, que muestran largas hileras de portadoras de ofrendas representando a las diferentes fundaciones reales, tanto del Alto como del Bajo Egipto- debía de efectuarse la recepción, almacenamiento y elección de las ofrendas antes de su traslado, al pie de la pirámide, de las que se estimaban necesarias para el culto diario. Lauer, *Le mystère...*, 126-127.

que en la superficie del bloque de granito único que lo cierra habría habido una figura del rey esculpida casi en bulto redondo. No obstante, una cámara así no ha sido documentada en ningún otro templo, por lo que parece muy improbable. Ricke propuso que estarían construidos para sendos modelos de barcas solares, la meridional para la barca diurna y la septentrional para la nocturna.

También los templos de las dinastías V y VI manifiestan la duplicidad de influencias ya mencionada. Ricke fecha en el reinado de Sahure el establecimiento del nuevo tipo de templo, que él interpreta como un cambio completo respecto a los anteriores -no el producto de una evolución paulatina- y que estaría por tanto ligado a un cambio drástico en el ritual, que sería completamente diferente al que se practicó para los reyes de la dinastía IV. Así, las columnas palmiformes del patio de este rey, serían el testimonio de la penetración de representaciones búticas -délticas- en un espacio con altar adscrito únicamente al culto de Re.

Considera el vestíbulo como la trasposición física de la *Puerta del Nun* de la que hablan los TP. Posener-Kriéger lo critica de una manera muy suave. En la realidad cotidiana del templo llevaba el nombre de *casa de los grandes*, lo que no sería inconveniente para que en el enterramiento este pasaje no tuviera otro significado simbólico. No obstante, es evidente que más de un siglo después de las exequias, los escribas que registraban las actividades cultuales del templo habían perdido de vista por completo este significado, si es que alguna vez lo tuvo, pues el vestíbulo no estaba aún construido cuando el rey fue enterrado<sup>50</sup>. Ella no niega que pueda tener ese significado en otros complejos funerarios, pero la información aportada por *b3-k3k3i* no sirve para argumentarlo.

Todo el templo interior se encuentra construido sobre una base que eleva su suelo un codo por encima del nivel del templo abierto, de manera que se hace imprescindible una pequeña escalera que marca aún más la separación del templo respecto a su entorno. Esta entrada sería el resultado de la disminución de tamaño del vestíbulo porticado con varios entrantes de los templos más antiguos, el *breite Halle*. La puerta por la que se accede, resaltada mediante los escalones, tendría un importante

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 499.

valor simbólico en la concepción de Ricke y Schott, pues consideran que ésta es la *Puerta de Nut* de la que hablan los TP; en ella la diosa recibiría el cuerpo momificado del rey<sup>51</sup>. Sin embargo, las representaciones conservadas nunca incluyen a esta divinidad y resulta incoherente que si esta puerta tenía un valor simbólico tan importante, fuera disminuyendo de manera tan drástica su tamaño, hasta dejarla reducida a un simple vano.

En el complejo de Dyeser, Ricke ve el prototipo de las salas del templo interior. En su identificación de un santuario con tres capillas dedicado a Khentyimentyu reconoce el precedente de los cinco nichos<sup>52</sup>. En consecuencia, éstos estarían dedicados a divinidades abidenas, pero la documentación de los archivos de Abusír ha permitido negar esta hipótesis, aunque aún no se ha resuelto por completo quién era adorado en estas capillas.

Los rituales celebrados en el patio del festival-sed, en el recinto de Dyeser, Ricke los ha localizado en la antecámara cuadrada. Se habría producido un traslado del escenario cultual en tres dimensiones a su representación -en dos dimensiones- sobre los muros de esta estancia, que cumpliría así la misma función ritual<sup>53</sup>.

Las estelas con el nombre del difunto ante la tumba-túmulo nomádica del sur, atestiguadas de manera indudable en las tumbas reales en Abidos, le parecen el origen de la estela de ofrenda funeraria, que aparece en el santuario de culto, en el lado oriental de la pirámide -sólo documentadas en Meidum y en la pirámide escalonada, aunque sobreentendidas en el grupo de Guiza y en el complejo de Dyeser-. En consecuencia, él considera estas estelas, y todo el santuario donde se encuentran, como uno de los elementos característicos del Alto Egipto presente en el complejo. Por el contrario, la cámara de ofrendas característica de las dinastías V y VI, le parece que representa una idea bajoegipcia, introducida bajo Shepseskaf y generalizada desde la dinastía V, bajo una fuerte influencia de las creencias heliopolitanas -esto resulta

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Ricke, Bemerkungen..., II, 60-62, en especial el esquema que explica las transferencias, en figs. 23 y 24.

<sup>52</sup> Ricke, Bemerkungen..., II, 37, fig. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Ricke, Bemerkungen..., II, 33-35, en especial el esquema de transferencia expresado gráficamente en las figuras de la página 33, muy poco conocida, pero fundamental para entender la siguiente, de la página 35, reproducida en numerosas obras posteriores.

contradictorio con la idea tradicional por la que este monarca se habría hecho construir la tumba sarcófago para liberarse de la influencia solar-. La hipótesis ha sido rechazada explícitamente por Stadelmann: ante la pirámide roja de Dahshur, la que se considera tumba verdadera del monarca, no ha aparecido un santuario de estelas como el que alude Ricke, de manera que el autor mencionado ha hecho un repaso de los santuarios hipotéticos y en sus conclusiones defiende que no había un par de estelas ante las pirámides de Queops y Quefrén, y que, por el contrario, ante las de Quefrén y Mikerino se puede suponer una estela de falsa puerta como lugar principal del culto, protegida en el interior de una cámara de ofrendas funerarias cerrada<sup>54</sup>.

Por último, hay que señalar que el propio Ricke reconoce una debilidad en sus argumentos. Por lo que sabemos, toda la arquitectura religiosa egipcia manifiesta una relación directa entre los programas iconográficos y la función espacial de los lugares en que éstos se representan. Sin embargo, en los templos de la dinastía V no hay una regla que permita identificar cuál es la relación entre los relieves y la ceremonia que supuestamente se desarrollaba en esos espacios. En sus propias palabras, relieves y recorrido cultual están sólo en una conexión temática indirecta, ininteligible a pesar de los estudios realizados<sup>55</sup>.

#### III.2.2. Dieter Arnold

La tesis de Arnold se resume brevemente: los complejos funerarios reales eran construcciones simbólicas y en su edificación no se tiene en cuenta las necesidades de las ceremonias para el entierro del rey; además, tampoco influyen apenas las del ritual diario posterior.

Arnold comienza su estudio expresando su desaliento ante toda una serie de nuevas teorías, algunas relacionadas con la interpretación de los TP, que dan por sentado que el complejo funerario real era el marco en que se desarrollaban los sepelios del monarca, una especie de grandioso escenario para ese acto y para los rituales

<sup>54</sup> Stadelmann, Die ägyptischen..., 212.

<sup>55</sup> Ricke, Bemerkungen..., II, 34 y 117.



posteriores. Sin embargo, ninguno de sus autores ha verificado esa premisa, de manera que todas esas obras se apoyan en una base muy frágil.

A partir de la conjetura de Ricke -y Schott en todo lo relacionado con los TP- se ha intentado establecer una relación directa entre las indicaciones textuales a un momento concreto del ritual de enterramiento, con los espacios de los templos funerarios de la dinastía V, de manera que toda la ceremonia pueda situarse en éstos. Sin embargo, como ya se ha explicado, no hay ningún relieve que muestre una relación directa o indirecta con el funeral real.

Esta es la base en que se apoya Arnold para plantear una interpretación diferente del uso de estos edificios. Él analiza la enorme cantidad de información iconográfica y de inscripciones que se ha conservado de los templos funerarios, que le permite afirmar que son otros los temas que se tratan. Si aceptamos la premisa de que los relieves informan sobre la función del espacio en que se encuentran, ésta no podía ser la de servir de marco a los ritos del sepelio. Acepta así las conclusiones a las que ya llegó Bonnet en su comentario a la obra de los autores citados, quien se preguntaba si el séquito mortuorio llegaba a pisar el templo en algún momento de las ceremonias<sup>56</sup>.

La hipótesis de una procesión de enterramiento a través del templo supone que su recorrido se hacía a través de calzada, pr-wrw, patio -en el caso de Sahure el pórtico- y corredor transversal, de donde se accedía al patio septentrional del peribolo por la puerta norte, la única que se abre a él. Sin embargo, ese acceso presenta varios problemas que en opinión de Arnold son determinantes<sup>57</sup>.

El primero es el de la propia anchura de la puerta. En todos los casos conservados mide entre 70 y 90 cm<sup>58</sup>. Teniendo en cuenta que también los corredores

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Bonnet, Ägyptische..., 264.

<sup>57</sup> Arnold, Rituale..., 3.

<sup>58</sup> Hasta donde llega mi información, Lauer es el primer autor que tiene en cuenta, en el análisis de un templo, la anchura de los vanos para determinar por cuáles podía haber pasado un cortejo fúnebre de cierta envergadura. Lo hace en su informe sobre la excavación del complejo de Userkaf. En el edificio meridional, ha intentado identificar el itinerario que seguiría el cortejo hasta llegar al pasillo descendente en la cara norte de la pirámide. Para eso reconoció la existencia de sólo seis puertas de doble hoja, más anchas que las otras, en sucesión, que habrían permitido el paso de objetos de cierta anchura. La sucesión de estas puertas es: 1 y 2: entrada del templo; 3: separación entre el vestíbulo N-S y el E-W; 4: acceso del vestíbulo E-W al pórtico oriental del patio; 5: vano en el lado opuesto del patio, es decir, en el pórtico occidental, que da acceso al témenos de la pirámide secundaria; 6: separación

internos de la pirámide son muy estrechos, este vano es suficiente para que entre la momia del rey en el sarcófago interior, el de madera. Pero para un cortejo ceremonial, del boato además que suponemos en éste, una puerta de esa anchura resulta impracticable.

El segundo es que las hojas de la puerta abren hacia dentro, tal como se deduce de goznes y topes. En toda la arquitectura egipcia, esta circunstancia muestra qué cara se entiende exterior y cuál interior. En este caso no se trata de una salida hacia el patio septentrional sino de una entrada hacia el templo, de manera que con toda probabilidad, la puerta no ha sido trazada para un séquito funerario que recorriera el templo con la dirección requerida.

En conclusión, los funerales del rey no tenían lugar en los templos de su complejo funerario. Las ceremonias tendrían lugar junto al borde de la tierra fértil o en la misma necrópolis, pero fuera del conjunto; el cortejo subiría en paralelo a las construcciones y entraría en el peribolo septentrional a través de alguna entrada secundaria<sup>59</sup>. Esto indica que en el recorrido de este séquito, si había edificaciones, se trataría en el mejor de los casos de construcciones temporales, en materiales efímeros; pero incluso resulta factible que todas las celebraciones se limitasen a la recitación de textos, que no requerirían la preparación de ningún escenario especial. Teniendo en cuenta que los escasos restos de templos a los dioses que se han conservado son de adobe y que el entierro, incluso el de un rey, es una ceremonia que no se realiza más

entre éste y la explanada de la pirámide real. Según este itinerario el cortejo tenía que pasar obligatoriamente ante la pirámide secundaria, en la que ciertos ritos tendrían lugar en el curso de las ceremonias fúnebres. De cualquier forma, el problema fundamental que plantea este monumento es el traslado del templo alto al lado sur de la pirámide. Teniendo en cuenta esta irregularidad, es poco probable que pueda extrapolarse con seguridad a los otros complejos funerarios la información obtenida en ella.

Arnold, Rituale..., 4. Él lo corrobora mediante hallazgos arqueológicos en los alrededores de las pirámides de material como barcas de transporte y enterramiento, instrumentos del ritual funerario, construcciones de adobe o caminos afianzados con troncos. No obstante, su información sobre los muros de cierre de los complejos no es tan completa como sería deseable, y están mejor documentados de lo que él afirma. Como ninguno presenta una puerta en ese lado, y menos aún una con la monumentalidad requerida, habría que considerar que el muro se completa tras el entierro del rey si se quiere mantener la hipótesis de Arnold. Como ya se ha visto en el capítulo II.1, no sería ésta la única construcción del lado septentrional que se termina después del sepelio.

que una única vez, no parece imprescindible contar con ninguna arquitectura en piedra como escenario exterior<sup>60</sup>.

Negado el empleo particular de los templos del complejo, Arnold se plantea si al menos su interpretación como escenarios cultuales es factible, es decir, si se celebraba algún tipo de ritual, diferente al del enterramiento del rey que ya ha desechado. Pero de nuevo su argumentación le lleva a negar que ésta sea la finalidad de estos edificios. El inicio del funcionamiento de un templo de las pirámides se produce bajo el sucesor del rey constructor. Para ese momento, las ceremonias de culto parecen quedar reducidas al servicio de ofrendas ante la falsa puerta y ante las estatuas del monarca difunto, y por tanto localizadas en el espacio interno del templo interior. En consecuencia, una gran parte del edificio no parece servir tampoco como marco para rituales posteriores al entierro del soberano.

Otro argumento que utiliza Arnold alude a la comparación entre complejos funerarios reales y privados. Si reyes y altos funcionarios son llevados a la tumba con rituales de enterramiento semejantes y si ambos construyen sepulturas monumentales - a partir de la dinastía V algunas mastabas destacan por su magnificencia-, por qué los templos reales presentan una planta tan diferente a la de las instalaciones cultuales de la elite. La argumentación tradicional no puede dar respuesta a esta pregunta, por lo que Arnold concluye que ninguno de los dos grupos de tumbas son escenario para las ceremonias de enterramiento, que el complejo piramidal se basa en argumentos ideológicos muy diferentes a los que sustentan las construcciones del grupo privilegiado y que en los primeros se manifiestan intenciones que sólo conciernen y son relevantes para el más allá real<sup>61</sup>.

A partir de aquí, todo el estudio es un análisis pormenorizado del significado simbólico de las estancias y edificaciones que componen un complejo funerario real, a partir de la información proporcionada por los relieves e inscripciones que se encuentran en cada uno de los elementos estudiados.

<sup>60</sup> Arnold, Rituale.... 2.

<sup>61</sup> Arnold, Rituale..., 5.

Su método de interpretación es deudor de las aportaciones de los estructuralistas, en el sentido de no hacer proceder los significados de una evolución cronológica o tipológica, sino a un traslado de simbología más o menos subconsciente. Por ejemplo, el vestíbulo del pilar central presenta varias escenas de la presencia real durante el festival-sed. Arnold no interpreta que en este espacio se celebrase alguna ceremonia de éste ni, como Ricke, que la estancia sea la evolución arquitectónica del escenario donde tenían lugar aquellas, sino sólo que con la antecámara cuadrada se ha monumentalizado una instalación que está en una determinada relación con las visitas del rey a la capillas durante el festival.

Su análisis presupone la existencia de unos prototipos, enraizados en el círculo de dispositivos cultuales del reino arcaico, cuya naturaleza no pudo precisar con exactitud, pues el estado de la investigación en el momento en que él escribió no permitía conocer con más detalle los edificios de ese momento histórico. Aquí entra en una pequeña contradicción con su propio planteamiento metodológico, pues termina intentando reconocer el diseño de esos edificios originarios con ciertos detalles, a partir de los elementos que analiza, lo que implica la búsqueda de una cierta derivación arquitectónica y no sólo conceptual.

El significado del templo del valle se mantendría igual de oscuro que en la época en que lo estudió Grdseloff. La escasez de ejemplares no permite una generalización, de manera que Arnold sólo resalta algunos aspectos, que considera válidos también en parte para la calzada<sup>62</sup>.

Planta, relieves e inscripciones no han confirmado por ahora que el templo del valle fuera escenario de la momificación y la apertura de la boca. Ni la planta permite reconocer dónde podían instalarse los talleres de momificación, ni los textos ni las imágenes sostienen una suposición tal. Tampoco éstos pueden servir de apoyo a la hipótesis de Altenmüller, que relaciona el edificio con Anubis y lo interpreta como el zh-ntr. En consecuencia, habría que buscar otras posibilidades distintas a las propuestas por estos autores.

<sup>62</sup> Arnold, Rituale..., 12-13.

El programa iconográfico y los escasos textos del templo parecen incidir en el tema de la conservación de la fuerza del rey. Éste aparece amamantado por Sekhmet, lo que se trata de una alusión evidente al renacimiento divino del monarca y, por tanto, a la propia divinidad de éste. También aparece en el acto de exterminar a sus enemigos y, con un significado idéntico, en los templos más antiguos se muestran fuertes componentes del culto a las estatuas reales.

Por último, Hathor parece jugar un papel significativo en este templo o sus cercanías. La confirmación estaría en los lugares de culto a la diosa que hay junto a los templos funerarios de la orilla occidental de Tebas durante los Reinos Medio y Nuevo. Por pequeño que sea este punto de partida, supone una base para poder comenzar a entender el edificio.

Arnold interpreta conjuntamente los dos elementos principales que componen el templo de veneración, el *pr-wrw* y la *wsht*, pues en ocasiones se escriben de manera que resulta evidente que estaban ligados y no sólo físicamente. El prototipo que se monumentaliza en el *pr-wrw*, sería un pabellón de fiestas con un espacio abierto. Tendría un importante papel en la celebración del festival-*sed*, pues sería sede -tal vez entre otras ceremonias- de las fiestas de victoria del rey. Éstas se manifiestan en el programa iconográfico de estas estancias, en el que predominan los temas del aniquilamiento de los enemigos y de presentación del rey en majestad -a éste aluden tanto los relieves de la dinastía V/VI como las estatuas de la dinastía IV-. Ambos temas estarían relacionados, pues en algunos arquitrabes conservados el monarca es titulado como *Horus victorioso*, y sus pies en las estatuas se apoyan sobre la imagen de los nueve arcos. La *wsht* no estaría por tanto dedicada a Re-Horakhty sino al propio rey<sup>63</sup>.

Frente al más allá, el espacio arquitectónico del *pr-wrw*, en sí mismo, no tendría significado, pero proporcionaba la repetición eterna de los ritos ligados a él de modo mágico. El traslado de estos ritos a la eternidad permitiría la perpetuación inalienable del señorío real. Son los ritos con los cuales el rey alcanza su poderío, lo acredita y lo legitima, simultáneamente, a través del aniquilamiento de los enemigos.

<sup>63</sup> Arnold, Rituale..., 7.

La obtención y mantenimiento de la simple fuerza era una de las exigencias principales que se pedían a la continuación de la existencia del rey difunto. Esta circunstancia está presente en un importante número de Spr. de los TP, así como el armamento es un elemento destacado en el ajuar funerario de numerosas tumbas -en las reales desde el protodinástico- y en los frisos de objetos representados en tumbas y sarcófagos en el Reino Medio.

El corredor transversal supone una interrupción, tanto física, por su perpendicularidad al eje del templo delantero, como por su significado. El estrecho espacio transforma su cara occidental en la fachada del templo interior, que se convierte así en un edificio autónomo. Ésta parece ser para Arnold la función más importante de este elemento, para cuya comprensión desdeña la decoración del muro oriental. No obstante, en la pared occidental encuentra pocos puntos seguros, que unidos a la información que proporciona el conjunto del templo interior, le permiten concluir que éste tenía el carácter de un palacio y que en él, el monarca se encontraba entronizado para ser dotado de vida eterna; quizás se trata de una alusión al santuario del templo, tras cuya falsa puerta el rey muerto seguía viviendo y con el cual se podía entrar en contacto, para alimentarlo, a través de la estela de falsa puerta.

En el muro occidental del templo de Niuserre se encontró un león de granito de tamaño natural en el interior de un profundo nicho. Tanto si se interpreta como un monstruo apotropaico que guardaba el santuario -que tenía ordenado posiblemente su propio sacerdote- como si era la simple encarnación de la fuerza del rey residente en el interior, recalca en ambos casos el significado del edificio ante cuyo frente se encuentra.

La entrada en el templo funerario propiamente dicho es el acceso a una zona nueva, más sagrada que la precedente. Así lo manifiestan las disposiciones arquitectónicas. Frente a la interpretación de Ricke, Arnold prefiere destacar la presencia de relieves que representan el amamantamiento del rey por varias diosas - Sekhmet, Hathor, Nekhbet, Uadyet-; como en el templo del valle, se trata de una evidente alusión al renacimiento divino del monarca y a su propia divinidad. La escalera, simbólicamente, estaría dando paso a una sección del templo en la que ya no contaría la pura demostración de fuerza, sino la conservación de la vida tras la muerte.



La primera sala tras la puerta, que Arnold denomina *Stattuenhaus*, sirve a ese mismo propósito, pues no sería la representación de un lugar determinado sino un espacio cultual, en el que se celebrarían los rituales de cuidado de las estatuas. También tendría esta misma función el santuario, del que Arnold admite la interpretación habitual, basada en la comparación con las tumbas de particulares y los abundantes restos hallados en excavaciones arqueológicas.

El vestíbulo que sucede a la cámara de las *tphwt* es problemático, pues no es fácil entender por qué razón se representa aquí, tan cerca del santuario, una lucha mitológica contra los enemigos -como libios, oryxes o aves- que implica peligros mágicos evidentes.

Sabemos que en la residencia del rey en Menfis se encontraba un 'h-ntr šm'w, palacio divino del Alto Egipto, originalmente el santuario para la corona de la diosa real del Alto Egipto, Nekhbet, pero en la práctica parece que albergaba también las imágenes cultuales de los dioses más importantes. Justo en este palacio divino entra el rey durante las ceremonias presentes en los relieves de los muros de la antecámara cuadrada, de manera que es posible una comparación funcional entre ella y el h-ntr. La función de esta instalación ligada al festival-sed en el templo funerario tiene un importante significado: no es el rey vivo quien se mueve aquí entre las capillas de la celebración, sino el rey difunto, que actúa en rituales de renovación, por toda la eternidad, en el más allá. De esta manera se puede explicar por qué se repite en todos los templos esta sala en la inmediata vecindad con el espacio donde los rituales funerarios diarios llaman al monarca a la renovación de su fuerza vital. La antecámara cuadrada representaría el último paso en la conformación y abstracción que parte del ch-ntr original del palacio real y pasa por el patio de las capillas en el recinto de Dyeser. En este contexto, puede recordarse qué abundantes son tanto las imágenes del festival como las alusiones indirectas -por ejemplo, la carrera- en los templos funerarios, pues las hemos visto también en el pr-wrw, el patio con peristilo de Sahure, el corredor tranversal y la antecámara cuadrada, y además ocupando en ellos una buena parte de los muros.

En la teoría de Ricke, los almacenes guardarían los objetos y materiales necesarios para el sepelio real. Arnold admite que ésta podría ser la justificación para algunas de estas cámaras, pero plantea objeciones si se trata del conjunto de ellas. Por una parte, su número es tan elevado que no parece que se tuvieran que usar tantos objetos en el entierro como para unas necesidades de espacio tan considerables; por otra, los instrumentos que mencionan los papiros de Abusir como custodiados en el templo no parece posible adscribirlos a un ritual de enterramiento, pero sí al servicio de estatuas y de la ofrenda funeraria.

Los objetos conservados no parecen susceptibles de ser usados en entierros; tampoco en el ritual de culto. No se trata de herramientas mágicas o de ofrendas personales que tienen su ubicación natural en el interior de la pirámide; serían más bien ofrendas que representan reservas como las que estaban almacenadas en los depósitos y arsenales del palacio real para cubrir sus necesidades y que -en este caso- el rey podía necesitar en el más allá. La existencia de estos depósitos explicaría -junto a otras razones-, la importancia que los papiros de Abusir atribuyen a la vigilancia de las instalaciones<sup>64</sup>.

Estos almacenes serían, temáticamente, los sucesores ampliamente incrementados, de aquellas galerías subterráneas repletas de reservas que componían la marca arquitectónica de los espacios interiores en las tumbas reales de las dinastías I y II, trasladadas a la superficie.

La conclusión de este estudio es que el complejo piramidal ha de comprenderse sólo de una manera simbólica. Al no dejar la posibilidad de un empleo práctico del conjunto, abre nuevas posibilidades en la interpretación de los edificios y los textos relacionados con la escatología real, pero al mismo tiempo anula una buena parte de los resultados de la investigación realizada hasta su obra. Pero al mismo tiempo, sus resultados conjugan bien con el modo de entender las obras de arte que desarrolla en las últimas décadas la corriente estructuralista. De cualquier manera, la hipótesis de Arnold es tan radical que difícilmente puede articularse con los estudios que le precedieron, abriéndose así una separación entre aquellos investigadores que han

<sup>64</sup> Arnold, Rituale.... 12.



seguido su modelo y los que han permanecido más ligados a la interpretación tradicional.

#### III.2.3. Rainer Stadelmann

Rainer Stadelmann, especialista en la arquitectura funeraria real, ha defendido en su conocida obra sobre las pirámides egipcias una hipótesis sobre la función de los complejos funerarios del Reino Antiguo que se basa en la tradición historiográfica alemana a partir de los estudios de H. Ricke. De éste rechaza la importancia que da a unos fundamentos nomádicos de la cultura del Alto Egipto que no han podido ser demostrados, por el contrario, acepta plenamente la idea de que el complejo funerario se utilizó, de manera efectiva y total, en el sepelio del monarca egipcio.

En su obra, se ve obligado a explicar por qué razones no acepta el planteamiento de Arnold. Reconoce sin reservas que las imágenes de los muros no proporcionan ninguna información sobre el sepelio real, pero él considera que el acto único e irrepetible del enterramiento y sus ritos asociados no necesitaba ninguna representación, pues no iba a volver a realizarse. Pero si esta hipótesis se lleva a sus últimas consecuencias, el cortejo fúnebre no habría necesitado usar las instalaciones del templo funerario. Y, en este caso, las representaciones de las diferentes salas carecerían de significado. Por el contrario, éstas pueden interpretarse mucho mejor si las contemplamos desde la perspectiva del paso del cuerpo momificado del rey por el complejo piramidal, un acto que se convierte, por sus mismas connotaciones, en un acontecimiento celeste. A la entrada del templo del valle, el rey es amamantado por diosas, de manera que su muerte es un renacimiento en el mundo de éstas; las divinidades le reciben en otras zonas, como en el comienzo de la calzada o junto a algunos vanos del templo alto, mientras que los enemigos que podían trabar su camino son vencidos a comienzos del recorrido. La ordenación de las escenas sólo tiene sentido si el rey difunto -y sólo a él se refieren- es introducido siguiendo ese recorrido, que es el del mismo complejo65.

<sup>65</sup> Stadelmann, Die ägyptischen..., 213.

El templo del valle tendría su origen en las instalaciones para el desembarco y recepción del cortejo fúnebre en el complejo arquitectónico de la tumba, pero terminada esa función, quedaría desde ese momento como una portada monumental. Ese origen se adivina por su propia estructura arquitectónica y por su posible denominación como mrt, (capilla de la) orilla.

El edificio es, básicamente, un costoso pórtico hacia el este, pero con un mínimo espacio interior. Teniendo en cuenta el escaso número de plantas reconocibles, lo más destacable parecen ser los nichos para estatuas reales sobre las que, terminado el sepelio, se realizaría el culto del rey divinizado como dios protector de la ciudad de su pirámide, es decir, de las instalaciones domésticas para el personal a su servicio. En los muros del pórtico se representa básicamente la recepción por varias diosas y el amamantamiento por ellas del rey. En términos simbólicos, esas imágenes aseguran al monarca que llega embalsamado a través de este pórtico, que renacerá en el mundo de los dioses.

Stadelmann no tiene inconveniente en aceptar que determinados ritos como la purificación y el embalsamamiento -real o sólo ritual- pudieron haberse llevado a cabo aquí; el problema reside en saber dónde. El proceso de momificación provoca una impureza inherente a sus actividades durante un periodo de tiempo muy prolongado, lo que hace muy improbable su realización en un templo. Además, en ninguno de los templos del valle documentados hay espacio apropiado para estas manipulaciones físicas y rituales. Sin embargo, la proximidad de éste a la Residencia y a un canal lo hacen su sede más probable. La necesidad de una segunda entrada en uno de los laterales del propio templo del valle, menos correctamente construida que la oriental, sería para Stadelmann una confirmación de su hipótesis. El pórtico del este serviría sólo para la recepción del cuerpo real y su cortejo fúnebre, mientras que el culto posterior se organizaría con la puerta secundaria como entrada<sup>66</sup>.

Por otra parte, la calzada es la única entrada al recinto piramidal y a la tumba real, si se prescinde de la portada secundaria al sur del templo funerario. Esta circunstancia sería concluyente, pues no estima posible que unas instalaciones tan

<sup>66</sup> Stadelmann, Die ägyptischen..., 209.



costosas como éstas fueran erigidas si no estuvieran motivadas directamente por el entierro del monarca. Esta afirmación, además, la considera igualmente aplicable a todo el conjunto del complejo funerario real. Siguiendo la propuesta que ya planteara Borchardt tras sus observaciones en Abusir, Stadelmann contempla la posibilidad de que los muros de la calzada se elevaran tardíamente, cuando ya hubiera discurrido por ella el cortejo mortuorio. El trazado lateral que presenta en el complejo de Quefrén sólo puede explicarse si el templo bajo pudiera ser utilizado más adelante para el culto, una vez que la calzada hubiera cumplido su cometido principal y hubiera sido cerrada<sup>67</sup>. Los relieves de portadores de ofrendas y de la victoria sobre los enemigos resultan más significativas mágicamente tras la realización del entierro real<sup>68</sup>.

La formación espacial y arquitectónica del templo alto se puede seguir mucho mejor que la del bajo, por haber muchos más ejemplares. Durante las dinastías III y IV cambia en cada reinado, pero a comienzos de la dinastía V adquiere una forma que los egipcios debieron de considerar la más adecuada para las necesidades que cubría el edificio y no se volvió a cambiar más que para pequeños detalles. Esta función sería la de servir de marco al culto diario al difunto, que junto con la protección que otorga la tumba misma, consiste en el requisito imprescindible para la existencia eterna de aquél.

Los restos más antiguos de templo funerario aparecerían documentados en varias mastabas privadas de Saggara, la 3357, del reinado de Aha, y la 3505, de fines de esa misma dinastía<sup>69</sup>. En ellas se reúnen ya las cámaras, patios y estatuas de culto que se consideran imprescindibles en los santuarios posteriores, en los que estas disposiciones se reparten entre unos espacios para ofrendas funerarias y otros para la adoración. Stadelmann los llama Totenopfertempel, cuya función es la conservación corporal del rey difunto eternamente, a través de la ofrenda diaria, y Verehrungstempel, para el mantenimiento y glorificación del nombre, la fuerza y la divinidad del rey, a través del culto a sus estatuas. Ambos actúan al unísono, como reconocen todas las otras denominaciones que se han propuesto desde que Borchardt los identificara en

<sup>67</sup> Stadelmann, Die ägyptischen..., 213.

<sup>68</sup> Stadelmann, Die ägyptischen... 209.

<sup>69</sup> Las fechas son las propuestas por este mismo autor: Stadelmann, Die ägyptischen..., 27 y 25.

Abusir. Él los conocía como *Intimen Tempel* y *Offentlichen Tempel* respectivamente, unos términos que con más o menos matices se han usado también en otros idiomas<sup>70</sup>. Su separación estaba marcada por el corredor transversal, que actúa como eje entre ambas partes y da acceso al patio septentrional y al de la pirámide secundaria.

Consideraciones semejantes a las propuestas para la calzada son válidas para las instalaciones cultuales y relieves del templo alto, de manera que una vez que hubiera cumplido su cometido en el sepelio pudiera ser utilizado para el culto.

El *pr-wrw* serviría para la recepción del rey difunto por los *grandes* y los dioses, mientras que los relieves tienen una función más permanente y sirven para acreditar de nuevo y por siempre la superioridad del monarca sobre la naturaleza y los enemigos. Las imágenes, en especial las de los tímpanos en el eje E-W, en los que aparece entre las divinidades protectoras de las coronas y de ambas mitades del país, podrían ser el indicio de que ésta simbolizaría una sala del trono<sup>71</sup>.

En la *wsht* el rey es venerado y glorificado en el culto a las estatuas. Este patio ha sido objeto de interpretaciones muy variadas, y Stadelmann en este caso rechaza explícitamente las opiniones de Ricke. La variabilidad en los distintos templos, con columnas lotiformes, papiriformes o simples pilares, manifiesta una elección estilística, pues el propio pórtico servía para proteger los relieves pintados. La repetida coincidencia, bien calculada, de forma y tipo de piedras entre las columnas del pórtico del templo bajo, de la *wsht* y de la sala cuadrada del templo alto interior manifiesta un sentimiento de deseo de unidad muy significativa<sup>72</sup>.

Además, en la parte anterior del templo, se reservaría una parte de los almacenes para la recepción de alimentos, mientras que habría una porción mayor para los *útiles muertos*: modelos de recipientes, bastones, armas, muebles, que vendrían a mostrar que esta parte del edificio ha de entenderse como la zona abierta del palacio funerario del rey.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Véase, por ejemplo, Lauer / Leclant, Le temple..., 22.

<sup>71</sup> Stadelmann, Die ägyptischen..., 209.

<sup>72</sup> Stadelmann, Die ägyptischen..., 209.

El lado occidental del corredor actúa como fachada del templo de ofrendas funerarias, al que se accede por una portada en el eje mismo del edificio. A ambos lados de la puerta y en el intradós, dioses y diosas reciben al rey. Nut no aparece en ninguno de los relieves encontrados, por lo que no resulta factible la hipótesis de Ricke y Schott. Por el contrario, las diosas que se muestran, amamantando al rey, son las dos protectoras de sendas mitades del país, Nekhbet y Uadyet, además de Sekhmet. En consecuencia, el rey difunto entraría ya simbólicamente en el templo interior como un dios renacido<sup>73</sup>, aunque en realidad no atravesaría esta puerta, pues el propio Stadelmann considera que tras el paso por el patio se dirigiría al patio norte a través del corredor transversal. No obstante, este autor no termina de aclarar para qué tenía que entrar la momia real en el templo de las ofrendas, ni siquiera de manera simbólica.

A través de la puerta mencionada y los escalones para salvar la sobreelevación del edificio, se accede a la cámara de los cinco nichos. Éstos suponen otro problema más de interpretación, a pesar de su clara disposición arquitectónica. Con Quefrén están ya presentes en el templo alto, aunque cabe la posibilidad de que surgieran bajo Queops si se acepta la suposición de Ricke<sup>74</sup>, y se mantienen en todos los complejos como elemento imprescindible a partir de Sahure. Se encuentran rodeados por un muro que en algunos templos alcanza un espesor inesperado. Ésta es la razón por la que los arqueólogos de la primera mitad del siglo han supuesto la existencia de una cámara ciega en su interior, que no ha sido documentada de manera evidente en ningún edificio; se trataría de una especie de serdab donde se habrían guardado estatuas del rey. La interpretación sería completamente errónea según Stadelmann. En primer lugar, no entiende para qué se han de guardar estatuas reales en el interior, si se supone que éstas han de ser accesibles al culto; todas aquellas de las que tenemos noticia son objeto de rituales, tanto de apertura de la boca como de vestirlas, al menos una vez cada mes. En segundo lugar, el término con que se denominan las capillas, tpht, puede servir de base para su interpretación simbólica y la del muro que las rodea: si según las

<sup>73</sup> Stadelmann, Die ägyptischen..., 206.

Ricke, Bemerkungen..., II, 43-45, fig. 13; seguido por Lauer, *Le mystère...*, fig., aunque él no lo había supuesto así en la publicación original del templo, Lauer, Le temple funéraire..., *passim*.

tradiciones mitológicas egipcias el Nilo brota de grutas a comienzo de la inundación y Osiris y otras divinidades ctónicas habitan en santuarios-cavernas, podríamos tener aquí la representación de una caverna primordial desde la que podría actuar el rey difunto<sup>75</sup>.

Un problema en la definición de las capillas-tphwt es que su anchura varía, y mientras que en el complejo de Sahure las laterales son las más anchas, en los de Quefrén, Neferirkare y Pepy II la de mayor anchura es la central. Borchardt había interpretado que estarían destinadas a las estatuas del rey, una para cada uno de los cinco nombres, pues las primeras referencias al quinto, el de Hijo de Re, coincide con la aparición de este espacio<sup>76</sup>, y Junker creyó encontrar la prueba en el descubrimiento de un título sacerdotal encargado del nombre de Horus de Queops<sup>77</sup>. Sin embargo, como ya se ha visto, los papiros de Abusir dan otra imagen de las tphwt, pues aunque no se ha encontrado el nombre de las capillas, en la central se menciona una estatua sedente del rey como Osiris y sendas estatuas del monarca como rey del Alto Egipto y rey del Bajo Egipto en las laterales. No obstante, esta regla no era fija, como se puede entender por las diferencias en la anchura de las capillas y por el hallazgo en la central de Pepy II de un pedestal con restos de los pies de una estatua en posición erguida.

Stadelmann destaca la importancia que tuvieron como lugar del culto diario y de ceremonias de ofrendas las cámara del templo interno; así, él reconoce el recorrido de éstas por la presencia del suelo de *alabastro*<sup>78</sup>. La interpretación resulta sorprendente si se tiene en cuenta que este autor considera que el cuerpo momificado del rey ha de pasar a estas cámaras, por lo que no sería sólo como vía de ofrendas por lo que se ha destacado así ese camino.

<sup>75</sup> Stadelmann, Die ägyptischen..., 207.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Borchardt, en Zeitschrift für Geschichte der Architektur 3 (1910), 71, citado en Stadelmann, Die ägyptischen..., 206 y 281, n. 589.

<sup>77</sup> Él documenta varios sacerdotes del nombre del rey Quefrén. Como este sacerdocio funerario se habría instituido tras su muerte, es en el reinado de sus sucesores cuando ha de ser localizado ese culto, coincidiendo, por lo tanto, con la aparición de las cinco capillas en el templo de Quefrén. Junker, Gîza VI..., 8-12, y en especial 11, n. 2, para el Priester der njswt-Statue des Cheops.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Stadelmann, Die ägyptischen..., 207.



En el corredor E-W que sigue a la cámara de los nichos, los muros están cubiertos por escenas cuyo tema central es el rechazo del caos. Stadelmann acepta la hipótesis de Ricke sobre la sala del pilar central, pero considera que también se podría reclamar para esta interpretación el corredor transversal occidental, pues su fachada oriental presenta como ciclo iconográfico el encuentro con los dioses, la celebración de festividades divinas y una visita a diversos santuarios.

En cuanto al santuario-zh, Stadelmann considera que en el sepelio serviría como capilla de ofrendas, pues sólo está decorada con representaciones de entrega de alimentos no con imágenes relacionadas de otro modo con el entierro. Después de ese momento serviría para el culto diario, al que aluden las imágenes de los relieves, y en éste tendrían una importancia especial las libaciones, si se hacía necesario un desagüe como el que recorre desde esta sala todo el templo. También hay que destacar la riqueza de los materiales con que se realizaron los elementos cultuales y arquitectónicos más significativos: granito, alabastro, escultura y pintura de todos los muros y bóveda, etc. Las ofrendas no recorrerían todo el camino desde la entrada del templo sino que entrarían a través de un ingreso secundario que conducía directamente a través del corredor transversal hasta el Totenopfertempel. Las representaciones en esa entrada, que siempre se encuentra en el lado meridional, permiten reconocer la llegada de las ofrendas.

Una parte de esas ofrendas sería acumulada en los almacenes del templo hasta su consumo y reparto. Sin embargo, en éstos, las reservas fundamentales serían ofrendas aparentes, es decir, representaciones en madera, cerámica y piedra de recipientes modelados en todas las formas posibles, que de manera mágica proveerían al templo de forma continua y lo harían independiente de las entregas diarias<sup>79</sup>. Otra parte de los almacenes conservaría los objetos de culto del templo, que consistirían básicamente en soportes de las ofrendas, recipientes de metal, vestidos e insignias de las estatuas. Las ofrendas de alimentos verdaderos han debido de requerir una parte muy pequeña de los almacenes, pues según los papiros de Abusir, llegaban diariamente al templo y cubrían el consumo de ese mismo día. También en la parte anterior del

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Stadelmann, Die ägyptischen..., 208.

templo se reservaría una parte pequeña para la recepción de alimentos, mientras que habría una mayor para los útiles muertos.

En conclusión, los relieves del complejo, y en especial las numerosas representaciones del ciclo del festival-sed, manifiestan la renovación del señorío real del difunto al entrar en su palacio funerario. Sin duda las instalaciones cultuales del enterramiento y los espacios previstos para él perdían su valor real tras el sepelio y eran o bien enmurados -como la calzada- o bien empleados en el culto diario. En este sentido el complejo funerario se convierte en un templo divino en el que habitaba el rey como un dios y en el que recibía la visita de algunos dioses en sus barcas como Hathor, Sokar o Min durante los festivales divinos<sup>80</sup>.

## III.3. Las últimas actividades en las estancias funerarias de las pirámides con texto

Determinadas particularidades de las cámaras internas de las pirámides con texto, como la disposición final del sarcófago y los restos del banco provisional de material deleznable sobre el que se retiraba la cubierta del sarcófago en el momento de introducir el cuerpo momificado del rey, junto al estado general de la decoración de las estancias funerarias, han permitido a Labrousse reconocer algunos de los actos que se realizaron en la pirámide antes de su cierre definitivo. Estos gestos que podemos conocer son sólo prácticos, prosaicos. Nada del ritual preciso de introducción del monarca difunto en su morada definitiva puede reconocerse a través de la arquitectura de sus muros, pero es una información que permite identificar algunos problemas y dejar planteadas algunas dudas muy interesantes y que son perfectamente pertinentes en el análisis que tenemos que hacer sobre el entierro real. Se trata además de una documentación que no conocemos para otras tumbas reales. Tal vez una publicación detallada de los hipogeos del Valle de los Reyes, si hubiera sido precedida por una excavación precisa, habría proporcionado una información amplísima, pero no fue éste

<sup>80</sup> Stadelmann, Die ägyptischen..., 214.



el caso<sup>81</sup>. De cualquier manera, sus datos serían difícilmente extrapolables a otro momento histórico, en un tipo diferente de enterramiento y, posiblemente, con concepciones de la realeza y su carácter sacro que no son iguales.

A través de los vestigios mencionados, Labrousse establece lo que podría ser el procedimiento tipo de conclusión de los trabajos de decoración en el interior de las pirámides y los movimientos necesarios para instalar el sarcófago, abrirlo y cerrarlo definitivamente<sup>82</sup>.

- Introducir el sarcófago en la cámara antes de la colocación de la cubierta en falsa bóveda a
  dos aguas. Se deposita con dirección E-W en el centro de la sala para dejar espacio que
  permita realizar los trabajos sobre los muros. Se apoya sobre dos traviesas de madera o
  piedra.
- 2. Esculpir la fachada de palacio.
- Construir el banco sobre el que se depositará la cubierta del sarcófago para introducir en éste el cuerpo momificado del rey.
- 4. Dar color a la fachada de palacio<sup>83</sup>.
- 5. Aplicar el pan de oro sobre las inscripciones del sarcófago.
- Rebajar el pavimento en el lugar que ocupará el sarcófago para poder encastrarlo en él<sup>84</sup>.
   Su borde occidental se encuentra en contacto con el banco.
- 7. Mover el sarcófago hasta esa cavidad e introducirlo en ella. El borde superior del sarcófago se tiene que encontrar en horizontalidad perfecta con la superficie del banco.
- 8. La cubierta del sarcófago se desliza sobre las traviesas de madera que coronan el banco.
- 9. El ataúd con la momia real es introducido en el interior del sarcófago y la cubierta desplazada a su lugar.

<sup>81</sup> Romer, Valley..., parte IV, en especial 183-230.

<sup>82</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 142.

<sup>83</sup> Considero, con Labrousse, que éste es el buen momento para pintar la fachada de palacio. Podría también hacerse antes, pero entonces la construcción del banco, que salpicaría con mortero la pared y podía arañarla, estropearía la pintura. Si se construía antes, podían limpiarse los relieves y después darles color. En cualquiera de los dos casos quedaría el defecto de una zona sin pintura, tanto si se pintaba después de construir la banqueta, pues había zonas a las que no se tenía acceso, como si se pintaba antes, pues el mortero arrancaría la pintura cuando se retirase el banco. Una vez colocado el sarcófago en su sitio sólo dejaba unos 25 cm al norte y sur, lo que no es suficiente para que trabajen los obreros.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> La razón está en que es más fácil rebajar unos centímetros de pavimento de caliza que alisar de manera perfectamente horizontal toda la base de un enorme monolito de piedra muy dura.

Reyes difuntos, complejos... y textos...

10. Aunque no lo especifique Labrousse, el último acto en algunas pirámides es retirar el banco.

Sin embargo, un análisis preciso de las pirámides a las que este autor ha tenido acceso -Unis, Teti, Pepy I y Merenré- ha mostrado que casi nunca se realizaba de manera completa y en el orden más coherente<sup>85</sup>. Del resto de las pirámides no tenemos una información tan precisa. No obstante, disponemos de la suficiente como para saber que éstas y las anteriores comparten un rasgo común, que es su estado inconcluso. En todas hay, además, prioridades.

Los textos se concluyeron en todas pero el resto de las decoraciones parece secundario: el suelo y la cara inferior de los dinteles quedaron, en general, solo desbastados; los techos estrellados, dibujados o muy inacabados; los sarcófagos no ocuparon sus cavidades de encastre y se recurrió a cajas canópicas y sus cubiertas accidentales. La lista detallada sería tan larga que parece evidente un cierre prematuro en todas ellas. Pero, al mismo tiempo, esto contrasta con la duración de reinado de sus cinco destinatarios, pues todos, salvo precisamente Merenré -con las estancias mejor concluidas-, gobernaron durante muchos años. Por el contrario, en todas se realizó sin problemas la conclusión del cierre del pasillo descendente y de la capilla septentrional. Como ya se señaló en la descripción de ésta, esas tareas debían de estar previstas desde el principio para ser realizadas tras el entierro del rey, por lo que no resulta chocante que se concluyeran en su momento concreto, sin premuras.

### III.3.1. Los restos materiales del ajuar funerario real o de las ceremonias finales

Podemos buscar también alguna información adicional en los escasos restos materiales hallados en el interior de estas pirámides, aquéllos que han sobrevivido al tiempo y a los saqueos. Lo primero que resulta dificil deslindar es qué material forma parte de los depósitos y cuál a algún posible rito celebrado durante el enterramiento.

<sup>85</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 144.



Además, el lugar de hallazgo es un dato que apenas podemos tener en cuenta dado el nivel de saqueo y revuelto de los materiales en las cámaras.

En el serdab de una de las esposas de Pepy I<sup>86</sup> la misión francesa ha encontrado recientemente algunas vendas de momia, telas de lino, un collar, un recipiente cerrado de bronce -por la fotografía parece una *nmst*- y una sandalia de madera estucada y cubierta de pan de oro, lo que viene a confirmar la función de esta sala como almacén<sup>87</sup>.

En la pirámide de Merenré, aparte de algunas clavijas de madera que pueden haber pertenecido a muebles, se han encontrado tres posibles plumas en madera<sup>88</sup> y, en cuanto a recipientes, dos fragmentos de sendos platos de *alabastro*, ambos en la cámara funeraria, y fragmentos abundantes de cerámica en todas las estancias, en general de recipientes de tamaño grande, tanto abiertos como cerrados<sup>89</sup>.

En la pirámide de Pepy II, la memoria de Jéquier recoge dos tipos de objetos. Por una parte, una espátula de oro que pudo servir para la ceremonia de apertura de la boca. Por otra, una serie de grandes recipientes de *alabastro* y diorita con los cartuchos del rey y sus predecesores, todos muy fragmentados e incompletos. El lugar de aparición, por el contrario, parece significativo, pues fue en el vestíbulo y en el comienzo del corredor. Jéquier los interpretó como testimonios de una ceremonia que se celebraría al aire libre, no en el interior de las estancias funerarias donde el espacio estaba mucho más limitado; después se tirarían los fragmentos, sin cuidado, en el corredor. Esta circunstancia explicaría que una buena parte de ellos se perdieran o en el exterior o en el transporte hacia el interior, pues aquellos que se cayesen en D serían reducidos a polvo cuando éste se obturó deslizando grandes bloques de piedra caliza<sup>90</sup>,

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> En una de las dos pirámides occidentales descubiertas por ahora. Puede tratarse de la de Meretites II, según el cartel en el plano A1 de Labrousse, *L'architecture...*, donde no se distingue a cual de las dos pirámides se refiere.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Labrousse, Les complexes..., 86.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Si así lo fueran, podrían haber formado parte de modelos de barcas solares. Aparecen ilustradas en Labrousse, L'architecture..., 2, fig. 121a-c.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> F: un plato, cuatro cuellos de grandes botellas ovoides / A y C: dos cuencos, un cuenco alto con pico vertedor, una base de jarro ovoide esbelto y ocho grandes botellas ovoides / V: tres cuencos abiertos / D: tres jarros ovoides esbeltos. Labrousse, L'architecture..., 2.

<sup>90</sup> Jéquier, Vases..., 105.

aunque simplemente es probable que fueran desplazados hacia el fondo del pasillo, lo que explicaría que la mayoría se encuentre en el vestíbulo. De cualquier forma, tal como lo describe Jéquier, se trataría del rito que finalizaba el enterramiento, pues no parece factible que los portadores del cuerpo momificado del rey, además de tener que moverse en los estrechos y bajos corredores internos, tuvieran que salvar una prueba de obstáculos adicional pisando sobre fragmentos cortantes de recipientes en cerámica y piedra.

Estudios posteriores han demostrado que, en efecto, existía un rito de rotura de vasijas al final del ritual de ofrenda con el que se terminaba el enterramiento. Los últimos actos, como se ha visto, consistían en la introducción del ajuar funerario en la tumba y el sacrificio del bóvido. Sólo entonces se concluía la ceremonia con el traslado del sarcófago a su destino definitivo. En algunas representaciones, las palabras que acompañaban este movimiento se entonaban al tiempo que se procedía a la destrucción de recipientes.

Las imágenes de la escena datan todas del Reino Nuevo, en especial de la necrópolis menfita -no de la tebana-. En ellas, el sacerdote vaciaba el contenido de las vasijas y después las golpeaba contra el suelo, o bien las tiraba directamente sobre éste provocando su ruptura y el derrame de su contenido. En algunas tumbas, el rito se acompaña con fumigaciones de incienso, aunque no está clara la secuencia cronológica<sup>91</sup>.

La referencia textual al rito se documenta desde el Reino Antiguo, en la lista de ofrendas de algunas tumbas, en las que se cita junto al rito denominado *init-rd*, y en los TP, en los que se llama sd dšrwt. Las vasijas-dšrwt son las mismas que se mencionan en la lista de ofrendas misma, en la que se dice que contienen agua. No obstante, las referencias a ellas en distintos contextos cultuales -rito de apertura de la boca, frisos de objetos en los sarcófagos del Reino Medio- nos obliga a reconocer que su uso no estaba limitado a la última ceremonia de los funerales. Van Dijk supone que el término

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Dijk, Zerbrechen..., 1391-1392.



podía aludir a cualquier vasija de color rojizo, de forma que incluso podría utilizarse para las de oro o cobre de uso permanente en los templos<sup>92</sup>.

Altenmüller establece una nueva sucesión de los textos de ofrenda de los TP basándose en los de W y los de Sen-useret-ankh de Lisht (a partir de ahora = S). Según esta secuencia, la recitación del Spr. 244 con su referencia al rito de *sd dšrwt* (249a-b) iría seguida por el Spr. 32, un texto de libación<sup>93</sup>:

"This cold water of yours, O Osiris, this cold water of yours, O King, has gone forth to your son, has gone forth to Horus. I have come and I bring to you the Eye of Horus, that your heart may be refreshed possessing it; I bring it to you under your sandals. Take the efflux which issued from you; your heart will not be inert, possessing it. Recite four times: Take what comes forth at the voice to you - cold water and two pellets of natron<sup>94</sup>". (22a-23b)

Rotura de recipientes-*sdrwt* y libación son explicados por este autor como actos llevados a cabo simultáneamente al sacrificio del bóvido en el matadero del complejo piramidal<sup>95</sup>, de modo que simbolizan el sacrificio del animal y su descuartizamiento, con las consiguientes destrucción de vida y efusión de sangre<sup>96</sup>.

Van Dijk encuentra razones muy variadas para el rito de ruptura. Se trataría de una costumbre muy antigua con una finalidad práctica, la de evitar el reempleo de las vasijas ceremoniales en usos profanos o no rituales. Tenían que ser asesinadas para asimilarlas al estado en que se encuentra su propietario o para hacerlas inocuas para sus familiares. Sólo en un momento más tardío, tal vez paralelo a las primeras representaciones de la escena, se reinterpretaría esa práctica como un símbolo del aniquilamiento de los enemigos del dios y, aunque no se diga en los textos, es posible

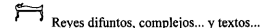
<sup>92</sup> Dijk, Zerbrechen..., 1391. Su forma se ha creído reconocer en el signo jeroglífico , pero no siempre es éste, pues en otros textos aparece como una vasija de cuello alto (por ejemplo, TP 249b). Sorprendentemente, en la tabulación de los nombres de vasijas y recipientes para la medida de capacidad en los TP que ha publicado Cour-Marty no se recoge la vasija-dšrt. Les Textes..., 132-135.

<sup>93</sup> Altenmüller, Die Texte..., 38.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> En un gran número de mesas de ofrenda de todos los periodos se representa en su superficie, precisamente, la vasija del agua fresca y las dos tortas de natron.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Un Sp. de los CT, el 926, relaciona la comida de las ofrendas con la ruptura de recipientes cerámicos y la libación: "Wash yourself, sit down at the meal, put your hands on it; divert the god's-offerings, break the red pots, give cold water, purify the offering-tables with (...), make libation; fire and incense are for N in all his dignities and in all his places which he desires (...) at [the temple(?)]. May you appear in the retinue of the King [...]". (CT VII, 128f-129h).

<sup>96</sup> Altenmüller, Die Texte..., 98-100.



que se relacionen el líquido derramado y la sangre expulsada del cuello del animal. Con él se obtiene simbólicamente la destrucción de las fuerzas malignas que pululan en el límite del cosmos. Aunque el ritual es un acto de magia simpática, es más probable interpretarlo como un rito de reafirmación, realizado para proteger a los participantes cuando se acercan al límite peligroso entre el mundo del orden y los dominios de los poderes caóticos<sup>97</sup>.

# III.4. Las actividades cultuales en b3-k3k3i según los papiros administrativos

Una parte muy importante de los papiros consiste en cuadros de servicios en los que se señala qué personal estaba en activo y cuál era su responsabilidad, tanto durante su mes de servicio activo como para los días de fiesta. Proporcionan, pues, información directa sobre uno de los problemas que plantea el complejo piramidal, que es el de qué actividades de culto tenían lugar en él. No obstante, el mismo azar de la documentación arqueológica ha sido avaro en otro aspecto, pues no se ha conservado ningún informe sobre las actividades de los sacerdotes oficiantes principales, sólo del personal secundario.

Las tareas cultuales parecen celebrarse dos veces al día. Se trata seguramente del servicio funerario del rey difunto, y tendría lugar por la mañana y por la tarde. Por la estructura misma de la contabilidad administrativa, lo que podemos saber es que durante esos rituales se llevaba a cabo alguna acción relacionada con<sup>98</sup>:

el aceite *mrht*. Aunque la información no es suficiente para reconocer en qué consistía el rito, Posener-Kriéger cree posible evocar los párrafos de los TP en los que se ofrece aceite al rey difunto, como el Spr. 686;

la devolución de los instrumentos del ritual al lugar en que se conservaban; éste parece ser el gesto con el que se terminan las ceremonias, cerrando un cofre que se

<sup>97</sup> Dijk, Zerbrechen..., 1392-1393.

<sup>98</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 14-26.

sellaba y permanecía así hasta la siguiente utilización de su contenido. Éste, sin embargo, no se detalla, aunque podría tratarse, entre otros objetos posibles, de los rollos de papiros con el texto de las recitaciones rituales, pues se hace mención a uno que tanto en la mañana como en la tarde es entregado al mismo hombre;

la mesa-h3t de ofrendas, que es portátil, de pie alto y superficie circular;

un primer rito de libación qbhw, para el que se emplea una mesa-s ( ) y una caja-htmt;

un segundo rito de libación qbhw, para el que se emplea una vasija-nmst, y, aunque no citadas, una vasija-hz y una znbt. El rito de purificación realizado con cuatro vasijas-nmswt es bien conocido en los TP y se mantiene en periodos posteriores;

un tercer rito de libación *qbhw*, para el que se emplea un cofre-*hn*. Posener-Kriéger sugiere que esta caja contendría las dos bolas de natrón del Alto y del Bajo Egipto que se utilizaban en la libación purificadora;

ritos de purificación realizados en torno a la pirámide, y que se recogen en tres cuadros de personal: los que dan una vuelta a la tumba real; los que celebran el rito en torno a la tumba real. <u>Ritos de la mañana. ritos de la tarde</u>; [los que están encargados de(?)] utilizar el natrón cada día.

Las referencias a un servicio de vigilia sobre la azotea del templo podrían relacionarse también con una tarea ligada a alguna ceremonia ritual.

El estudio simultáneo de los documentos permite recomponer lo que a primera vista no es más que una sucesión de actos dispersos y obtener una imagen, muy parcial, pero al menos perfectamente verídica, del culto en un templo funerario del Reino Antiguo. Las tareas que incumben al personal temporal del santuario, el único inspeccionado en los fragmentos conservados, no nos permiten reconocer los ritos cultuales más que por su lado menos glorioso, es decir, la ordenación del material, y posiblemente sólo aquella con la que se pone fin al servicio.

De las acciones ejecutadas por los oficiantes los cuadros de personal no dicen nada. Podemos suponer que el shd hmw-ntr, el imy-ht y el hry-hbt cumplían algún papel en el ceremonial. Según lo que podemos percibir, el rito se celebraba no sólo en honor del rey, sino también de la reina Khentkaues, su madre. La mención del aceite mrht sugiere una rápida unción de las estatuas reales, similar a la que se describe en los

rituales bien conocidos de Edfú. El oficiante celebraría simbólicamente una limpieza del rey difunto tocando la frente de las estatuas con una gota de óleo, al tiempo que recitaba -él u otro personaje- un pasaje para la apertura de la boca; después el líquido era colocado de nuevo en su lugar. La misma ceremonia se repetía en honor a la reina Khentkaues, seguramente después de la de Neferirkaré. A continuación, uno de los acólitos sellaba el cofrecillo que contenía el rollo con las fórmulas de ofrendas mientras algunos se llevaban la mesa cargada de ofrendas y otros devolvían los instrumentos que habían servido para presentar la libación y, por último, dos al menos de los sacerdotes daban la vuelta a la tumba real y la asperjaban con agua y natrón. Esta ronda no se efectuaría seguramente sin una limpieza, al menos somera, del recinto de la pirámide, con la que finalizaba la ceremonia del culto funerario del rey<sup>99</sup>.

Los cuadros I, II y IV/5 de la publicación de los papiros citan un servicio relativo a las estatuas reales que no se celebraba más que un día al mes. En el cuadro I el escriba ha señalado en la línea del día 17 y anticolor en la del día 18. Ambas anotaciones se refieren a una fiesta que es mencionada también en los TP, lo que tiene para nosotros un significado especial:

"The Herdsman waits on you, the festival of the New Moon ( $^{\bigcirc}$ ) is celebrated for you, so that you may appear at the monthly festival ( $^{\times}$ ). Fare southward to the lake, cross over the sea, for you are he who stands untiring in the midst of Abydos<sup>100</sup>". (1260a-1261a)

Las ceremonias de este rito son detalladas entre los dos cuadros: desvelar, purificar, vestir, adornar e incensar. El hecho de que sus acciones no se mencionen más que a comienzo del mes lunar, implica que en el culto diario las estatuas reales no eran objeto de estos ritos, sino sólo de una unción rápida. En los cuadros conservados no hay referencia a la fiesta del medio mes, prácticamente igual de frecuente que la mensual en las listas de mastabas. En el cuadro I la ceremonia ocupa dos días, la noche de invisibilidad del creciente y el día del primer cuarto, como en el párrafo de los TP

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Posener-Kriéger, *Les archives...*, 15-25 -para la descripción de las tareas mencionadas en los cuadros de servicio- y 25-26 -para la descripción de los ritos-.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 53: "Le *psqtyw* est fait pour toi, en sorte que tu apparais dans la fête du mois".



citado; el cambio de vestido debía de realizarse el día de psdtyw y el día de la fiesta del mes el rey aparecía en su nuevo aspecto.

En ambos cuadros las estatuas son diferenciadas con claridad. La serie más clara es la del cuadro II: la primera imagen es la del rey del Alto Egipto, que tiene entre sus manos el mayal; la segunda es la del rey del Bajo Egipto en una postura similar y la tercera la del rey como Osiris sujetando en las manos el mayal y el cayado -el cuadro I, incompleto, sólo menciona las dos primeras, idénticas-. Posener-Kriéger reconoce en estas obras las estatuas cultuales del rey difunto, que ocuparían los nichos de la sala de cinco, una serie de imágenes que se solían relacionar con los cinco nombres del rey. Ella ve en estas referencias un plural encubierto y es posible que las cinco estatuas cultuales estuvieran representadas por los aspectos más significativos del rey difunto. No obstante no puede excluirse la hipótesis que las estatuas no fueran más que tres. Los ritos enumerados en el cuadro II tenían lugar en presencia de un sacerdote lector que recitaba las fórmulas de saludo al rey bajo diversos aspectos y un formulario para el vestido bastante cercano al que se conoce para rituales divinos más recientes. Es sorprendente que no haya referencias al rito de apertura de la boca y los ojos, cuyo utillaje aparece con frecuencia en los inventarios de material, pues este rito es obligatorio tras la ceremonia de vestir las estatuas. Lo más probable es que la razón sea que la ceremonia era celebrada por el shd hmw-ntr y el imy-ht hmw-ntr citados en el cuadro I pero sin que sean nombrados, como si no hubieran cumplido su tarea. Se esperaría al menos que el rito hubiera sido llevado a cabo por los hombres en servicio; pero éste es un punto sobre el que no tenemos una respuesta convincente<sup>101</sup>.

Mientras se efectuaban los ritos simbólicos de higiene sobre el rey difunto, un cierto número de personas, hmw-ntr o hntyw-s, se quedaban en la rrt para evitar que nadie viniera a estorbar la ceremonia -veremos más adelante qué es el espacio así denominado-. Con este fin los cinco hombres abandonaban su puesto en otros lugares del edificio, tal vez sustituidos por alguno de los controlados en las listas junto a ellos.

Aunque los cuadros de servicio de Abusir no conciernen más que al personal secundario del santuario, y sólo nos permiten vislumbrar lo que sería la vida del templo

<sup>101</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 55-56.

a través de ellos, del análisis de los papiros se obtiene una imagen de intensa actividad. El santuario no estaba nunca completamente desierto. Podemos estimar en una veintena el número de empleados, hmw-ntr o hntyw-s, trabajando simultáneamente, sin contar el personal religioso permanente y los escribas. A esta actividad interna se unirían las idas y venidas de los sacerdotes ligados a los cultos funerarios de las mastabas relacionadas con él. Si se considera que los documentos estudiados no son anteriores al reinado de Isesi, se ve cómo las instituciones de un culto funerario real eran eficaces y estaban bien establecidas para ser duraderas.

Los inventarios de la inspección de objetos de culto se llevaban en hojas mensuales. En ellas se incluía los objetos necesarios para los ritos de apertura de la boca -sobre las estatuas- y los necesarios para la fiesta de la luna nueva. Un aspecto interesante es que en estos cuadros mensuales se señala si los objetos han sufrido algún tipo de daño en el desarrollo de las ceremonias. Estas anotaciones muestran hasta qué punto estos instrumentos eran considerados valiosos. Posener-Kriéger considera probable que hubieran sido consagrados en el momento de los funerales reales y no pudieran ser remplazados; el personal del templo se encontraría así en la obligación de repararlos y el espíritu administrativo con el que se concibieron los archivos de Abusir exigía que pudiera tenerse constancia de cuándo y cómo se habían producido los daños<sup>102</sup>.

<sup>102</sup> Posener-Kriéger, Les archives..., 130-131.

## CAPÍTULO IV CONTENIDO Y GÉNEROS LITERARIOS DE LOS TEXTOS DE LAS PIRÁMIDES

Para que se pueda comprender en qué consisten los TP, se va a empezar por describir cuál es la distribución de sus Spr. en géneros literarios según la clasificación que han intentado varios autores, sin entrar en el difícil problema de la explicación de su significado religioso, para el que se deja un capítulo posterior. Si la referencia a diversos investigadores permite adivinar que no hay un acuerdo ni siquiera en la definición del contenido textual de los TP, se puede empezar a comprender la dificultad que entraña la simple lectura de estos textos, que ha provocado el rechazo en numerosos egiptólogos. Si se exceptúa el ritual de ofrenda y algunos Spr. excepcionales -de los que el Himno caníbal es tal vez el más representativo-, los textos no presentan un argumento reconocible. La mayoría son recitaciones, no descripciones ni narraciones míticas, por lo que se hace continuas alusiones a personajes, acontecimientos, lugares, sin que el contexto del himno nos permita adivinar cuál es su función. Como en algunos casos desaparecieron o se transformaron en la propia cultura egipcia, los TP resultan, sobre todo en los contactos iniciales, un galimatías del que no se entiende ni siquiera cuál es el tema.

Los primeros autores que los editaron supusieron -seguramente con razón- que estaban dispuestos para que el monarca, cuando abandonara la tumba, resucitado, pudiera leerlos, por lo que se ha iniciado la numeración en ese supuesto orden de lectura, es decir, de la sala del sarcófago hacia el exterior. Salvo ese esquema general - y hay numerosas excepciones que no permiten comprenderlo más que a grandes rasgos-, los Spr. no presentan una ordenación clara, ni que pueda inferirse en una simple lectura. Desde el primer momento se reconoció, no obstante, que algunos textos emparentados estaban reunidos en determinado lugar -como los encantamientos de

serpientes en uno de los frontones de F-, pero también es cierto que en otros casos el orden parece perderse, y así, dos versiones distintas de una misma fórmula se copiaron muy separadas, lo que parece darles un gran margen de significados. En consecuencia, muchos investigadores han argumentado -y aún siguen haciéndolo-, que los textos están copiados unos tras otros sin tener en cuenta su tema o su contenido, o sólo en términos muy laxos. Muchos Spr., además, no presentan ninguna unidad, sino que están compuestos por párrafos aislados, independientes unos de otros, que sólo en algunos casos guardan una difusa unidad temática entre sí. En nuestro conocimiento imperfecto de las pirámides de la dinastía VI, parece que los textos de Unis son los más sistemáticos y con una ordenación más clara de los contenidos, aunque tal vez la publicación francesa del total de los Spr. conservados permita identificar también unas reglas en las otras que aún no han podido ser percibidas.

La propia heterogeneidad de los textos, aparte de las hipotéticas referencias a cultura material de momentos diversos -sin llegar a plantear el anacronismo absoluto de los autores de comienzo de siglo (cf. infra, cap. V)-, imposibilitan la existencia de un único autor. Los investigadores están de acuerdo en reconocer que se trata de composiciones de orígenes diferentes recopiladas con una finalidad funeraria y que es esa función la única que les da una cierta unidad. Mercer defendió que la única certeza sobre su origen es que ninguno parecía haber sido compuesto para su uso litúrgico en los templos<sup>1</sup>, aunque incluso esta afirmación me parece demasiado arriesgada teniendo en cuenta nuestro desconocimiento del contexto en que fueron creados. Sólo su recopilación puede datarse sin dudas y atribuirse a los sacerdotes de la corte en el reinado del monarca para el que fueron copiados. Las evidentes diferencias entre la redacción de unas y otras pirámides permiten suponer que no se copiaba fielmente un texto preexistente, sino que si éste existía, era adaptado a cada pirámide, aunque también es posible que el propio corpus básico guardado en los archivos religiosos, sufriera con el tiempo unos ciertos cambios, consecuencia de la evolución de la ideología que sustentaba el estado. Ésa es la razón por la que incluso la simple

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mercer, Literary..., 2.

adscripción a uno u otro culto de los sacerdotes que realizaron la recopilación presente dificultades mayores que no pueden considerarse resueltas.

Sethe intentó establecer en sus comentarios cuál era el contexto original de las diferentes fórmulas y en qué se habían convertido al ser trasladadas a un espacio funerario. Así, y basándose en su propia reconstrucción de los acontecimientos políticos en el Predinástico egipcio, completamente rechazada hoy (cf. infra, VI.2.1), los Spr. 220/221 y 401 serían la coronación del rey en Buto, que se entiende aquí como entronización celeste; el Spr. 231, un canto de caza con arpón de hipopótamos, se ha convertido en un texto mágico de caza; el Spr. 239, originalmente un canto de triunfo del Alto Egipto sobre el Delta, en el que se alude a la derrota de la Serpiente protectora de este reino, se habría transformado en un encantamiento contra el ataque de las serpientes al cadáver del rey; el Spr. 342 describiría el recorrido del soberano del Bajo Egipto por su reino, lo que se convierte míticamente en las posesiones universales del muerto; la unción real en el Spr. 418 se revela como extensión de ungüentos funerarios en los TP. Resulta muy curiosa su interpretación del Spr. 273/274, el conocido como Himno canibal, cuyo contenido es interpretado como una manera de conseguir la independencia por parte del difunto respecto a los cuidados proporcionados por terceros, sobre todo con respecto al mantenimiento mediante ofrendas de alimento; a esta única finalidad sirven las descripciones antropofágicas, en las cuales la idea fundamental es de nuevo la apropiación de las fuerzas mágicas<sup>2</sup>. Sethe considera esta fórmula como prototípica de la finalidad por la que se habrían escrito los textos en las cámaras de las pirámides: reducir las consecuencias de un abandono del culto, una situación que la experiencia empírica les habría permitido reconocer ya en tumbas anteriores, incluidas las reales.

Tal vez porque la muerte truncó sus comentarios, Sethe no llegó a intentar, en la parte publicada, la adscripción de los himnos a algún género literario concreto, u ordenarlos de alguna manera de acuerdo a su contenido. En esos mismos años, Speleers lo intentaba en un capítulo del comentario a su propia traducción de los textos. Tal vez por falta de sistematización, o por haber intentado crear unos epígrafes

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sethe, Übersetzung..., II, 142-143.

muy restringidos, la clasificación de los textos de este autor no ha tenido ninguna influencia en la bibliografía posterior. El *ramillete de imágenes de alto colorido* como define las referencias y descripciones míticas a las que aluden los textos, esconderían ideas relativas a unas características primarias y otras secundarias implícitas en ellos.

Sus características primarias<sup>3</sup> serían las de ser:

- textos religiosos / funerarios, pues ponen al monarca en relación continua y estrecha con las divinidades, al ser recitados en el curso de ceremonias cultuales por funcionarios de carrera y porque tienen como efecto condicionar el destino póstumo del muerto;
- textos mágicos, pues su uso debía tener un resultado contrario a las leyes naturales, tal como las concebimos y porque los creyentes pensaban que podrían someter a las fuerzas ocultas por la evocación de entidades que las encarnasen;
- textos mitológicos, pues relatan (sic), bajo formas diversas, la vida e historia de las divinidades del panteón egipcio, que representan fuerzas cósmicas y cuyo papel es compartido por el difunto;
- 4. textos astronómicos / astrológicos, pues las divinidades que intervienen son celestes, es decir, lo son las constelaciones que las encarnan, cuyos movimientos serían interpretados con frecuencia en un sentido favorable al muerto y cuyo papel traduce una cierta ingerencia en la vida de los humanos;
- 5. textos históricos, ya que algunos recuerdan acontecimientos sucedidos al comienzo de la historia -ni siquiera la califica de egipcia- y que han sido primero atribuidos a los dioses antes de ser imputados al rey difunto.

El propio desarrollo de esta tesis pondrá de manifiesto puntos de vista distintos a los de Speleers o que al menos matizan su forma de redacción, que aquí se ha transcrito respetando la original, de manera que no es necesario hacer una crítica de su forma de entender estos temas. En cuanto a las características secundarias de los textos, resultan mucho menos sistemáticas y más sujetas a la revisión. Sin entrar en los detalles, que él tampoco desarrolla en muchos casos, en los TP se incluirían textos poéticos -pues los redactores han usado una infinidad de recursos que derivan directamente de los recursos estilísticos de esta forma de expresión-, textos simbólicos,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Speleers, Comment..., 11-12.

por ejemplo, acontecimientos históricos o mitológicos relacionados con el monarca difunto -coronas, conflictos políticos, la lucha entre Horus y Seth, etc.-, textos contradictorios, textos equívocos, textos aparentemente ridículos, textos incompletos, textos con errores y con corrupciones, otros que remontan a una época antigua y textos que son el fundamento y base de la literatura funeraria posterior<sup>4</sup>. Resulta evidente que esta segunda clasificación no clasifica nada, y que nos da algunas opiniones de Spelcers sobre los textos, pero carece de todo fundamento mínimamente objetivo, por lo que no podía utilizarse como base para estudios posteriores. Esta carencia empezó a subsanarse tras la Segunda Guerra Mundial, con las aportaciones de varios egiptólogos alemanes. Éstos son por ahora los únicos que han enfocado el tratamiento del contenido textual de losTP teniendo en cuenta las consecuencias que su análisis puede tener en la comprensión global y el significado de los mismos, y en ellos nos vamos a centrar en este capítulo.

La clasificación de Mercer presenta los mismos inconvenientes que la de Speleers, pero en aquél resaltan más, al poder ser comparados con la sistematización que ya había publicado por entonces Schott: resulta muy desigual, sin unidad interna en cada grupo, ni posibilidad de que sirva como base a un análisis posterior desde un punto de vista cronológico o de otro tipo. Además, recurre a variables de características diversas como elemento discriminatorio entre cada grupo, de manera que unos se basan en la teología -solar u osiriana- que los sustenta, otros en el género literario, otros en las referencias míticas o en acontecimientos históricos, mientras algunos rasgos muy evidentes están presentes en varíos grupos. Además, no especifica qué Spr. pertenecen a cada caso, por lo que no hay forma de identificarlos con exactitud<sup>5</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Speleers, Comment..., 12.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Los siete grupos que establece Mercer, *Literary...*, 9-11, son:

<sup>1.</sup> ritual de la ofrenda funeraria, conectada con la reconstitución corporal y resurrección del monarca difunto; pero en la ofrenda incluye también las transformaciones en espíritu imperecedero -¿se refiere al 3½?-, su viaje nocturno para nacer por el oriente, sus desplazamientos celestes y su vida como estrella imperecedera, la espiritualización de sus miembros y cuerpo, la aclamación por los dioses e incluso las fórmulas contra serpientes:

fórmulas mágicas para protegerlo contra todo daño que se relacionen con la restauración del cuerpo, mediante la reunión de sus miembros, la metempsicosis (sic), y todavía más oscuramente -resulta dificil diferenciar sus Spr. respecto a los del anterior grupo- textos para defenderlo de los seres

#### IV.1. Los géneros literarios

#### IV.1.1. Los cinco géneros de Siegfried Schott

En 1945, S. Schott publica su obra más importante dedicada al mito egipcio. La dificultad de su lengua ha limitado en parte su comprensión, pero a través de los trabajos posteriores de este autor y de otros investigadores alemanes inspirados por ella, ha ejercido una influencia permanente sobre los trabajos de mitología. En ella se muestra deudor de dos corrientes interpretativas acerca del origen de los mitos.

Por una parte, parece factible rastrear la huella de los estudios de lingüística comparada del s. XIX y en especial la influencia de Max Müller. En la formación de los mitos, éste distinguía tres fases: una primera temática, seguida de otra dialectal y una última mitopoética. Se trataba de un proceso paralelo al de creación de las palabras y en general del léxico. En éste se daba en primer lugar un nombre a un tema o fenómeno natural; después ese término se diversifica y se hace menos evidente su referente originario; por último se recrea de forma fantasiosa. En los mitos se puede suponer una evolución que pasa por la creación, en el lenguaje primitivo, de nombres para las acciones y los aspectos activos del mundo; luego tales nombres se personifican y por último aparecen tras esas denominaciones entidades míticas. En esta etapa final, mitopoética, es cuando se crea todo el repertorio mítico, en un proceso de fabulación en el que el hombre resulta más una víctima que un creador, extraviado por los malentendidos de la lengua.

hostiles que puede encontrar en el más allá; las diferencias entre cielo y tierra quedan así abolidas, de manera que el monarca puede así vivir en ambos mundos al mismo tiempo;

<sup>3.</sup> ritual de culto funerario, de acuerdo con las creencias solares; resulta preferible olvidar sus alusiones al origen altoegipcio de las creencias osirianas contrapuestas;

<sup>4.</sup> himnos religiosos a los dioses;

<sup>5.</sup> fórmulas mágicas que identifican al rey muerto con diferentes divinidades y que conciernen básicamente a la relación con Osiris, con Re y a la unidad política de Egipto;

<sup>6.</sup> oraciones y plegarias por el difunto; y

<sup>7.</sup> textos relativos a la grandeza y poder del monarca en el cielo.

Otra segunda influencia sobre Schott es la escuela que interpreta los ritos como precedentes de los mitos y defiende que éstos son la reinterpretación de rituales preexistentes que tenían un funcionamiento autónomo. En el caso de la mitología egipcia se trataría de formalidades utilitarias desprovistas de una justificación mítica.

En este contexto intelectual, realizó una distribución de los Spr. de los TP en cuatro géneros literarios. Su base fueron tanto el estilo de la escritura como las formas de expresión lingüísticas<sup>6</sup>. Cada uno de ellos sería también testimonio de un momento de redacción diferente.

Los textos mágicos<sup>7</sup> (por ejemplo, los Spr. 226-243 ó 276-299) quedaron excluidos de los géneros literarios presentes en los TP porque no se acomodaban a su proyecto de reconstruir las maneras en que se expresaba el mito egipcio, pero es esta exclusión la que les concede una singularidad en el pensamiento de Schott. Por otra parte tienen una unidad que no es tan evidente en los grupos de textos que él considera auténticos géneros. Se trata básicamente de conjuros contra serpientes, con cuya ayuda se rechaza la fuerza demoníaca del veneno. Han de proteger al difunto, que se halla en la tumba, de los reptiles que se alojan en la tierra. El sacerdote lector actúa en estas fórmulas como un mago que habla de sí mismo en 3ª persona y alude al animal con encantamientos que parecen construidas en un lenguaje semejante a la de los niños y muestran un peculiar modo de expresión que parece bruscos saltos de pensamiento.

"One snake is enveloped by another when is enveloped the toothless calf which came forth from the pasture. O earth, swallow up what went forth from you; O monster, lie down, crawl away! The Majesty of the Pelican has fallen into the water; O snake, turn round, for Re sees you". (225a-226b; texto completo del Spr. 226, W)

\* Los textos dramáticos, dramatischen Texte<sup>8</sup>, serían el grupo más antiguo. A ellos pertenecerían, significativamente, los textos con la ofrenda ritual y una serie de composiciones dispersas, en especial, las lamentaciones por el difunto (Spr. 628-632). La denominación de dramáticos remite a que la presentación de ofrendas así como fragmentos concretos del rito de culto, parecen cláusulas escénicas y a que en este

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Schott, Mythe..., 28-29 v 53-54.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Schott, Mythe..., 30.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Schott, Mythe..., 30-36.

último actúan personas determinadas en el papel de dioses; así, el soberano reinante interviene como Horus y se dirige a su predecesor difunto con el nombre de Osiris. El conjunto de dioses que interviene en los textos dramáticos es muy reducido, pues no sólo faltan Re y Atum, sino que ni siquiera se ha formado la concepción misma de Enéada.

"O Osiris the King, take the Eye of Horus and absorb it into your mouth - the morning meal". / "O Osiris the King, take the Eye of Horus, prevent him from trampling it - a tw-loaf". / "O Osiris the King, take the Eye of Horus which he has pulled out - a ith-loaf". / "O Osiris the King, take the Eye of Horus, for little is that which Seth has eaten of it - a jar of strong ale". (60a-61a, texto complete de los Spr. 87-90, W y N)

"Rouse yourself, O King! Turn yourself about, O King! I am Nephthys, and have come that I may lay hold of you and give to you your heart for your body". (1786a-b; texto complete del Spr. 628, N)

\* Los himnos con una fórmula de nombre, Hymnen mit der Namensformel<sup>9</sup>, (por ejemplo, los Spr. 355-357 ó 364-374) son posteriores a los textos dramáticos, pues en ellos el círculo de dioses se ha ampliado con respecto al género anterior. Además de la Enéada como colegio divino, interviene también cada uno de sus componentes como individualidades, en especial Gueb y Nut y, sobre todo, Re. Cuando se mencionan los dos ojos se está hablando de las dos coronas. Están dirigidos principalmente a Osiris, es decir, al dios difunto, que es denominado como Osiris N. La fórmula m rn.k..., en tu nombre de..., puede abreviarse m..., como..., o ampliarse m rn.k pw..., en este nombre tuyo de... Los himnos están ligados estrechamente a los textos dramáticos, incluso si de su forma sólo ha permanecido el vocativo tú, pues los primeros trasladan los discursos de los dioses en los textos dramáticos a las narraciones mitológicas, que de esta manera recogerían los actos que originalmente tenían lugar en el culto (cf., por ejemplo, 216a-b y 645c-d). En estos himnos no hablan los dioses, sino alguien que está fuera del círculo mítico; como orador interviene el sacerdote-lector, quien presenta y describe a Osiris los sucesos que él ya ha vivido antes en los textos dramáticos.

"O Osiris the King, Horus has caused the gods to join you and to be brotherly to you in your name of "snwt-shrines". Go up to Horus, betake yourself to him, do not be far from him in your name of "Sky". Horus has attached himself to you and he will never part from

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Schott, Mythe..., 37-42.

you, for he has made you live. Run, receive his word and be pleased with it; listen to him, for it will not harm you. He has brought to you all the gods at once and there is none of them who will escape from him. Horus has attached himself to his children; join yourself with those of his body, for they have loved you. Horus has acted on behalf of his spirit in you so that you may be content in your name of "Contented Spirit". (645a-647d; texto complete del Spr. 370, T, P, M, N)

\* Las letanías, Litaneien<sup>10</sup>, (Spr. 219, 587, 601, etc.) a las que considera el precedente de los textos teológicos y las enseñanzas divinas, se comenzarían a redactar coetáneamente a los himnos. Están construidas en forma estrófica y emplean, de un modo mucho más contundente, las fórmulas de composición presentes en éstos, como son la reduplicación y los esquemas de cuatro partes. El estrecho parentesco entre himnos y letanías es resaltado por la presencia en ambos tipos de textos de las fórmulas de nombre y de idénticas divinidades. Incluso se ha compuesto en forma de letanía algunos textos de lamentación, presentes también entre los himnos.

"O Atum, this one here is your son Osiris whom you have caused to be restored that he may live. If he lives, this King will live; if he does not die, this King will not die; if he is not destroyed, this King will not be destroyed; if he does not mourn, this King will not mourn; if he mourns, this King will mourn. / O Shu, this one here is your son Osiris whom you have caused to be restored that he may live ...". (167a-168a; comienzo del Spr. 219, que se continúa repitiendo la misma estrofa, con el único cambio de la divinidad -veintidós más- a la que va dirigida la letanía)

\* El grupo más cuantioso de textos, las transfiguraciones, Verklärungen<sup>11</sup>, debe de ser el de composición más tardía. Algunos adoptan la estructura de los himnos de fórmula de nombre, con la particularidad de presentar siempre la más extensa, y otros la de letanía. El rey mismo no limita sus apariciones a su aspecto como Osiris, sino que puede adoptar la forma que desee y que resulte más conveniente a la situación. En estos casos su nombre no va precedido por el epíteto Osiris. El círculo de dioses se amplía considerablemente, con una gran cantidad de divinidades que aparecen en estos textos por primera vez. Re asciende a divinidad principal y las referencias a los dos ojos aluden a sus dos barcas, del día y de la noche, no ya a las coronas reales. Originalmente se encontraban en 1ª ó 2ª persona, pero al copiarlos en

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Schott, Mythe..., 42-46.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Schott, Mythe..., 46-52. También podría traducirse como glorificaciones.

las pirámides fueron transformados, sustituyendo la 1ª persona del singular allí donde era posible y la 2ª en muchos casos por el nombre del rey o la 3ª persona. Así, Schott establece una segunda división en los textos de transfiguración, según si se dirigen a una 2ª persona mediante tú o si narran acontecimientos sucedidos a una 3ª persona. Estos últimos pueden a su vez subdividirse entre aquellos en los que habla Horus como hijo del difunto rey y a través de las alocuciones de aquél se transfigura el cadáver de éste, y aquellos en los que es el sacerdote-lector quien recita en 3ª persona y conciernen a la resurrección del monarca hacia el cielo. No se expone un ejemplo de este tipo, pues lo integran la casi totalidad de los TP, por lo que es fácil reconocerlos.

Esta clasificación de Schott, por su planteamiento más homogéneo de los criterios de diferenciación, por las implicaciones cronológicas que tiene su paulatina aparición de dioses y por el análisis que hace de las formas de expresión hablada y -en consecuencia- de redacción, ha tenido, y aún sigue teniendo, un gran peso en la investigación sobre los TP, a pesar de la base teórica en que fundamenta la preeminencia de los ritos.

#### IV.1.2. Winfried Barta: un único género literario, los s3hw

Winfried Barta rechaza los dos criterios de diferenciación de géneros en que se basa Schott, pues considera que ninguno de los dos ofrece una base que garantice una distinción clara. Por una parte, la forma del texto, pues estructuras idénticas pueden ser utilizadas en géneros diferentes; por ejemplo, la fórmula del nombre de los himnos se encuentra también en las letanías y transfiguraciones; las letanías pueden ser adoptadas como recurso de composición en los textos dramáticos y en las transfiguraciones; el ritual de ofrendas puede utilizar Spr. sin la forma de los textos dramáticos. En segundo lugar, el contenido del texto, es decir, la narración mítica, pues al transmitirse los mitos del modo fragmentado en que se hace, no pueden ser invocados como elemento de diferenciación de géneros, ya que tanto los diversos temas tratados como la extensión variable de los correspondientes grupos de dioses involucrados en cada uno, no permiten tanto diferenciar géneros textuales como, más bien, diversos niveles de desarrollo en el interior de un determinado género.

Forma y contenido, en consecuencia, no serían criterios válidos para establecer el carácter de estas composiciones. Barta afirma que no hay más que un único método para diferenciar sus posibles géneros textuales y es preguntarse por la función que se atribuía a cada composición, es decir por su finalidad en la situación en que eran empleados. Esto implicaría que diésemos prioridad a la perspectiva egipcia sobre los textos y sólo se aceptase lo que hubiera sido reconocido por ellos mismos. Este criterio tendría la ventaja de no implicar más mutaciones que la propia evolución del género.

Contra la opinión general, Barta considera que el conjunto de los TP tiene una finalidad, la de transfiguración del difunto, y que, en consecuencia, el conjunto de Spr. puede adscribirse a un único género textual, que él identifica mediante el término egipcio s3hw. Éste sería, en su opinión, el que ellos mismos le daban<sup>12</sup>. Los cinco géneros de Schott no deberían ser vistos más que como diversas formas de composición (Ausformungen) y de niveles de evolución en un mismo tipo de textos. Los TP pertenecerían en su conjunto al mismo género que los CT<sup>13</sup> y el LdM<sup>14</sup>, en los que el nombre aparece ya atestiguado. Como prueba, Barta aduce que hasta el I milenio, las diversas recopilaciones de textos funerarios incluyeron siempre composiciones documentadas ya en el corpus del Reino Antiguo.

El proceso de la transfiguración puede considerarse idéntico al misterio de la resurrección y a la divinización del difunto, al tiempo que resulta un requisito indispensable para la transformación en 3h y la pervivencia como tal. Por tanto, y en esto radica la novedad de la hipótesis de Barta, la realización de este proceso parece quedar descrita a través de los textos dramáticos del ritual de ofrenda. En éste, además de libaciones y fumigaciones de incienso, tienen lugar las ceremonias mucho más significativas de la apertura de la boca y la ofrenda de alimentos. Se trata, por tanto, de un proceso en dos marcos temporales; por una parte en el momento del sepelio, cuando se provoca la resurrección tras la muerte corporal y con ella el paso de éste al otro mundo, y por otra en el servicio de atenciones de cada mañana, por las que se asegura a

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Barta, Die Bedeutung..., 62.

<sup>13</sup> CT I, 19 b: dd-mdw r(3)w nw s3hw m3<sup>c</sup>-hrw m hrt-ntr, título del Sp. 7 en el sarcófago M.C. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Sus capítulos 1 y 17, que durante el Reino Nuevo encabezan indistintamente los papiros, mencionan en su título *comienzo de las transfiguraciones* y caracterizan como tales todos los textos que les siguen.

diario el renacimiento cíclico del difunto junto al dios sol, por el este, y más concretamente en el horizonte oriental<sup>15</sup>.

Por el contrario, los textos que Schott denomina transfiguraciones, que en todos los casos implican una identificación del difunto con los dioses, se centran en realidad en describir acciones diferentes al proceso de transfiguración. Son narraciones míticas completamente independientes al ritual. Ellas y el resto de los Spr. tenían que servir para confirmar la situación de 3h y con ella, el desarrollo de una existencia del difunto como resucitado para siempre<sup>16</sup>.

A esta finalidad sirven, en primer lugar, letanías e himnos con la fórmula del nombre, que repetidamente abordan el proceso de iluminación. Junto a otros temas tratan de la vida del difunto en el más allá, sobre todo del comportamiento del difunto hacia los dioses, entre los que se enfatiza especialmente la identificación del rey muerto con Osiris. Los himnos no sólo se refieren al monarca como Osiris sino que lo identifican con él, de manera que aquel ha de vivir todos los episodios del destino de éste, como si él mismo fuera el dios. Esto asegura y testimonia la divinidad del difunto.

En cuanto a los encantamientos mágicos, en ellos el recitador desencadena la acción de determinadas fórmulas mágicas en favor del difunto mediante las cuales éste pueda protegerse no sólo de las serpientes peligrosas que viven en el mundo subterráneo sino también, sobre todo, de cualquier enemigo imaginable del más allá. Pero paralelamente estos sortilegios cumplen también con el requisito de servir a la transfiguración, pues la integridad frente a las potencias hostiles actúa como condición imprescindible en la consecución y protección del status de 3h al mismo nivel que la identificación con los dioses.

Lo cuestionable en el planteamiento de Barta es su extremismo. Al unificar todos los géneros en uno sólo, en función a su finalidad, está diciendo una simple obviedad, es decir, que los egipcios entendían que todos los géneros que utilizaban para un único fin presentaban una característica común. Pero esto no implica que no pudieran utilizarse distintos tipos de géneros con esa finalidad. Lo importante es saber

<sup>15</sup> Barta, Die Bedeutung..., 64.

<sup>16</sup> Barta, Die Bedeutung..., 65.

cuáles son los que, en un momento determinado de la dinastía V, fueron elegidos. En consecuencia, Barta nos deja casi en el punto de partida. Su hipótesis de que los egipcios utilizaban para los TP la misma denominación que para los textos funerarios posteriores es muy interesante, pero esto no aclara qué tipo de géneros los componían, sobre todo teniendo en cuenta que éstos parecen presentar una mayor heterogeneidad que los corpora posteriores, en especial que el LdM, que comparado con los anteriores parece una composición unitaria. Además, su rechazo de los cuatro géneros de Schott no es tan contundente, y parece más bien que en algunos momentos los llega a admitir, pero a modo de subdivisiones de su único género principal.

Por último, la fragmentariedad que reconoce en los textos de transfiguración tiene una consecuencia metodológica. La mayoría representaría narraciones no rituales, míticas, que explicarían o confirmarían la iluminación del difunto y que no pueden ligarse a ningún ritual, incluso si su recitación pudiera haberse acompañado con fumigaciones o libaciones. Pero la narración no se hace como una historia continua, sino que sólo se cita fragmentariamente. En consecuencia, para descubrirlo, hay que reconstruir su estructura a partir de esas alusiones repartidas por los diferentes Spr. Éste es el mismo método que se ha empleado desde el siglo pasado para intentar reconocer los mitos egipcios. Evidentemente, en aquel momento la finalidad del trabajo se acababa en la reconstrucción del mito; en la actualidad intentamos además explicarlo, cada cual desde su perspectiva teórica, pero lo significativo es que no parece poder proponer ningún método más novedoso.

#### IV.1.3. Jürgen Osing: grupos homogéneos y ubicación

En el marco de un análisis de la ubicación de los textos de Unis en el interior de las cámaras funerarias, Osing ha establecido la existencia de tres grupos homogéneos de textos, el tercero de los cuales se divide a su vez en otros tres, fácilmente reconocibles por su contenido y el lugar que ocupan en la pirámide. En ningún momento el investigador alemán intenta identificar estos grupos de Spr. con géneros literarios, pero sin embargo presentan una cierta homogeneidad que los hace relativamente cercanos a la idea que expresó Schott. Para no verse obligado a darles un

nombre los ha denominado con letras, de manera que para saber de qué se compone cada grupo hay que recurrir a su definición completa: A, B y C/D/E.

- A. Son los encantamientos contra serpientes y escorpiones<sup>17</sup>.
- B. Se trata de los textos relacionados con el aprovisionamiento de ofrendas, que no comprenden sólo el panel de ofrendas, sino también los himnos que lo acompañan. Además de su contenido, claramente diferenciable, el conjunto presenta la característica, ausente en los demás grupos de Spr., de denominar al rey difunto tanto Unis como Osiris Unis<sup>18</sup>, un epíteto que las siguientes pirámides usarán con mucha mayor extensión.

C. Tiene como tema la existencia futura del monarca difunto, al aquí se alude con frecuencia como 3h imperecedero<sup>19</sup>. El tema aparece esbozado desde sus primeras palabras, en el Spr. 213: "O King, you have not departed dead, you have departed alive" (134a). Los motivos principales que se desarrollan son:

el poder dominante del rey sobre vivos y muertos, sobre el Doble País en sus dos mitades específicas, sobre dioses y 3hw;

la unificación del monarca con el dios solar Atum -en ocasiones denominado como Re-Atum-, que se expresa con la fórmula en el abrazo de su padre, en el abrazo de Atum; su participación en el recorrido solar o su existencia como estrella en el cielo nocturno;

la identificación de los órganos corporales del difunto con los específicos de otras divinidades -o el cuerpo se identifica con Atum y la cabeza con Anubis- se sitúa en las proximidades del sarcófago. Además, el largo Spr. 219 identifica al rey con Osiris y el Spr. 220 con Horus.

En 245-246, los Spr. que concluyen el grupo, si su adscripción es correcta -de lo que hay dudas-, el rey aparece como estrella del cielo.

Este grupo se localiza siempre en las proximidades del cadáver; en ningún caso se han situado sus Spr. en otro lugar de la pirámide, lo que ha de interpretarse como una disposición consciente.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Osing, Zur Disposition..., 132.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Osing, Zur Disposition..., 136.

<sup>19</sup> Osing, Zur Disposition..., 140 y 141 para la ubicación.

D. Trata básicamente del ascenso del rey difunto al cielo, junto al dios Re<sup>20</sup>. El tema se puede presentar en distintas formas desde la apropiación por el monarca de las funciones del dios solar, a su identificación con una divinidad muy ligada a Re, o el establecimiento de alguna otra relación con el dios. Otros muchos tratan su ascenso al cielo, llegada e instalación por la fuerza en él sin una relación explícita con Re, o bien le muestran como señor poderoso bajo los dioses -Himno caníbal-, convertido en estrella o en rayos. Son muy escasas tanto las identificaciones con Osiris, como con Horus, o las apariciones de Atum que revistan cierta importancia.

Si estos Spr., relativamente variados, pueden entenderse como un grupo homogéneo es por el tema dominante del ascenso al cielo y en él, ante todo, junto a Re. La separación respecto a C se basa en dos diferencias básicas: en D no aparecen las divinizaciones de los miembros del cuerpo del rey; la manifestación del dios solar con la que el monarca desea unificarse en el cielo es siempre Re en D, mientras que en C es Atum o Re-Atum. A pesar de la frecuencia con que se alude a estos dioses, la distribución de sus apariciones en una u otra sala testimonia una elección muy consciente de los textos. Además, esta ubicación sugiere un comportamiento complementario siguiendo un eje W-E: cada una de las dos formas de manifestación del dios solar se corresponde o con F (Atum) o con A (Re). Estas diferencias permiten identificarlos como dos grupos separados y no como dos mitades separadas una de otra de un único grupo estrechamente lígado. Es además significativo que en las pirámides tardías se ha mantenido intacto el grupo C, pero apenas se han conservado Spr. del grupo D, y éstos sin conexión unos con otros.

E. Compuesto en Unis por los Spr. 313-321, en C<sup>21</sup>. Los primeros están relacionados con el paso de la puerta, posiblemente el vano mismo junto al que están copiados, mientras que los siguientes aluden a la aparición del rey ante los dioses en el cielo del día y de la noche, bajo la forma de potentes divinidades animales. La identificación con éstos se expresa mediante la fórmula wnis pw..., Unis es..., que sólo aparece en los textos de este lugar, y que diferencia de manera muy clara su redacción

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Osing, Zur Disposition..., 141.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Osing, Zur Disposition..., 142.

respecto a la de los grupos C y D, con los que comparte, sin embargo, el tema de la aparición del rey en el cielo.

En su clasificación de los textos, Osing no tiene en cuenta su origen. Las pirámides posteriores, aunque modificaron considerablemente el corpus de textos, mantuvieron la distinción entre los tres grupos temáticos principales, además de la ubicación de la primera de las series de A y el panel de ofrendas de B.

Tampoco el aspecto formal de la composición parece tener importancia como elemento de distinción. La forma de composición literaria de los textos no se tiene en cuenta en el seno de cada grupo, ya se trate de monótonas frases de enumeración de las ofrendas, letanías, pareados, textos en prosa u otra manera no identificable.

Las conclusiones de este trabajo son fundamentales. Su distribución se basa en los textos, no en hipótesis externas a éstos, por lo que es una base de la que han de partir todos los estudios posteriores. Llevadas hasta sus últimas consecuencias, o bien se han elegido los himnos en función a su ubicación o bien se han arreglado, con las referencias pertinentes a los dioses que corresponden. La conclusión sería que los Spr. se han redactado para el lugar que ocupan, en el momento anterior a ser tallados.

#### IV.2. Recursos métricos y estilísticos

Tan sólo S.A.B. Mercer ha intentado reconocer los valores literarios, es decir, aquellos producidos mediante recursos compositivos, desde la métrica a las características más subjetivas de estilo como paralelismos, metonimias, metáforas, aliteraciones, figuras retóricas, imágenes poéticas, etc. Y, sin embargo, todos los investigadores que aluden a este tema, afirman la presencia de estos recursos compositivos. Un inconveniente que tiene el estudio de Mercer es que no establece características generales, sino que va desgranando hallazgos, que ejemplifica con un texto traducido, pero no llegamos a conocer en ningún momento hasta qué punto esa figura o característica se encuentra presente sólo en ese Spr. concreto o en el conjunto, y en este caso, en qué proporción.

No se ha realizado ningún análisis sobre la métrica en los TP. De hecho, los estudios de métrica en la literatura egipcia han alcanzado por ahora un nivel muy limitado, pero aún así con una cierta importancia, si tenemos en cuenta que los filólogos se encuentran con el enorme inconveniente de que la escritura carece de vocales, y por tanto, imposibilitados de reconocer la posible existencia de pies métricos o rimas. Por la repetición de versos a modo de estribillo se ha podido llegar a definir que algunos Spr. se presentan en forma de pareados (Spr. 539), y que otros, los que Schott denominó letanías, también se han compuesto con distintas formas de versificación y ésa es la forma en que se presentan en algunas traducciones, reconociendo que otros textos podrían ser susceptibles de una presentación semejante.

Una característica general sería el ritmo, aunque no da una explicación de qué tipos son los que se manifiestan. De hecho, parece confundir ritmo con tipo de estrofa, de manera que señala, por ejemplo, que el Spr. 262 está compuesto por seis estanzas o versos de tres líneas cada una, en las que la semejanza en los detalles es significativa, es decir, que presenta seis tercetos con versos muy similares. No obstante, también dice detectar la presencia de líneas agrupadas en dos, tres o cuatro, sin que formen estrofas (Spr. 258, 310a-d). Éstas pueden ir desde dos versos hasta ocho<sup>22</sup>; lo que no explica en ningún momento es cómo divide los versos y dónde sabe que empieza uno nuevo, salvo si él ha concebido como versos las divisiones en líneas de Sethe. Los TP no presentan ninguna marca de separación, como los puntos rojos de los papiros ramésidas, de manera que no se dispone de ningún apoyo externo que sirva de base para su identificación.

Las letanías serían una de las composiciones más características de los TP. Por su comentario al Spr. 576, se puede suponer que él considera que la forma se define porque cada estrofa termina en un mismo verso, que actua así de estribillo<sup>23</sup>. Aunque imitando esa estructura también hay Spr. en que el contenido va aumentando en intensidad para alcanzar un climax final.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Mercer, Literary..., 100-104.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Mercer, Literary..., 88.

Por último, también reconoce numerosos *poemas* entre los textos, como el Spr. 273/274, el Himno caníbal, o el Spr. 670, un extenso himno a Osiris y a su resurrección.

Por el contrario, y aquí como en todo momento Mercer toma como referencia la literatura veterotestamentaria, en los TP no hay lírica pura; apenas se encuentra ninguna composición en que el autor exprese sus propias alegrías o tristezas, sus cuidados, sus quejas y tampoco manifiesta en ninguna obra un fervor religioso semejante al de los salmos<sup>24</sup>. Tan sólo algunos textos adoptan la forma de cánticos de triunfo (Spr. 577), o canciones de palacio (Spr. 576).

En cuanto a los recursos estilísticos desarrollados por los escribas que compusieron estos textos, el paralelismo es tal vez el más evidente y el que se ha utilizado con más frecuencia, más variantes y más riqueza expresiva. Puede aparecer como simple repetición, similar al *paralelismus membrorum* de la lírica oriental, o como simetría. En este caso se puede utilizar con dos o cuatro versos, aa / bb / cc, abba, abab, o incluso entre las dos partes de dos versos. El paralelismo puede ser de identidad, antitético, de analogía, de propósito o resultado, etc.

Además, los textos manifiestan el recurso muy frecuente a la paronomasia, es decir, a juegos de palabras, tanto fonéticos como de ideas e incluso de signos, de manera que para poder entenderla hay que ver y leer el texto original; si en cualquier obra literaria el texto original es fundamental, en la escritura jeroglífica es aún más importante<sup>25</sup>. Otros juegos fonéticos como la onomatopeya o la aliteración tienen también cabida en estos Spr. Por el contrario, en la perspectiva de Mercer la metátesis, las elipses y, más significativo aún, la metáfora, no han merecido más que unas líneas de comentario, lo que indica la diferencia en la interpretación de estos textos y en general de la literatura egipcia entre este autor y la generación actual. Frente a su olvido de estas figuras de expresión, en esta tesis se va defender que la visión del universo, que ocupa una parte importante de las referencias en los textos, es toda ella una metáfora.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Mercer, *Literary*..., 93.

Mercer dedica un buen espacio a recoger con detalle esos juegos, en testimonio a la importancia que le daban los escribas egipcios. *Literary...*, 104-109.

# CAPÍTULO V CRONOLOGÍA Y COMPOSICIÓN DE LOS TEXTOS DE LAS PIRÁMIDES

Si bien no hay duda respecto a la cronología de las pirámides en que han aparecido los TP, pues incluyen el nombre de los reyes destinatarios, la fecha en que los hímnos mismos fueron compuestos es mucho más problemática. Éstos no incluyen ninguna referencia a las circunstancias o el momento histórico concreto de la composición. Todos los investigadores están de acuerdo en que los textos pueden ser de una fecha diferente a la de su transcripción sobre las paredes de las pirámides. En lo que no hay consenso es en qué momento puede situarse esa redacción. Hasta el momento no se ha realizado ningún análisis detallado de este tema; los diversos autores que han aportado sus opiniones, las han expresado como comentarios marginales al cuerpo de los estudios que desarrollaban sobre otras cuestiones. En estas acotaciones, algunos se permiten observaciones generales que en ocasiones parecen más licencias cercanas al ensayo literario de ficción que hipótesis -pues no son aún otra cosa- razonadas de una documentación histórica:

"One is back (al leer los TP) at the beginning of almost everything in Egyptian religion. (...) One can look backwards to the early dynasties of the Old Kingdom and the Thinite period and beyond to the long vista of prehistory, and it stands to reason, as with any literary phenomenon, that their roots lie in the experience of their own and previous eras" 1.

En general, podemos establecer que la fecha de los Spr. no puede fijarse más que de manera aproximada, y su determinación es muy incierta, por no decir imposible en muchos casos. Ésta ha de basarse en una serie de criterios -alusiones históricas, referencias a la ideología y al pensamiento religioso, formas y usos gramaticales- que

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Griffiths, recensión de Barta, Die Bedeutung..., 115-116.

no son unívocos y resultan susceptibles de interpretaciones variadas. Además, como las referencias cronológicas no suelen aparecer más que como acotaciones marginales salvo algunos análisis más explícitos en el estudio de textos concretos-, resulta difícil conocer la perspectiva interpretativa en que se sitúa el autor aludido, si no es por otras obras suyas paralelas, lo que es imprescindible para comprender por qué prefiere una fecha a otra. Del ordenamiento historiográfico que se ha realizado para este capítulo, se pueden establecer al menos dos marcos generales de referencia en los que de una u otra manera se mueven todos los autores, aunque la mayoría de ellos no hace una declaración previa e incluso muchos no parecen darse cuenta que al proponer una datación se están poniendo del lado de una corriente interpretativa, rechazando así implícitamente el segundo planteamiento.

#### V.1. El origen prehistórico de los Textos de las pirámides

H. Breasted publica en 1912 la primera obra de religión egipcia que hace un empleo extenso de la información extraída de los TP, Development of Religion and Thought in Ancient Egypt. Este estudio es el punto de partida de todos los análisis interpretativos de estos textos, de manera que sus comentarios acerca de su fecha de composición han tenido un peso enorme en la crítica posterior.

Primero, en todas las pirámides habría alusiones a mitos anteriores al Reino Antiguo que no han llegado hasta nosotros. Breasted cita como ejemplos unas referencias a Spr., aunque no entiendo por qué éstas son más significativas que los varios centenares de alusiones míticas de las que carecemos de un contexto: un encantamiento para el que asciende y un (encantamiento para) el que viaja (1245d-e) o un encantamiento del dios del natrón y un encantamiento del dios del incienso (1251a-b). Él pretende que estas fórmulas mágicas pueden haber sido usadas en

ocasión de alguno de los incidentes de estos mitos desaparecidos. De cualquier manera, éstos existieron, aunque no se hayan conservado<sup>2</sup>.

Mucho más importantes, al menos si juzgamos por su aceptación en las obras posteriores, están las alusiones a condiciones culturales anteriores a las de la civilización del Reino Antiguo. De ellas, Breasted escoge las tres que él considera más significativas<sup>3</sup>:

- en las alocuciones al rey difunto para que resucite, se hace mención a la necesidad de que retire la arena de su cara o se limpie la tierra. Estas referencias datarían de una época en que los reyes serían enterrados en una tumba primitiva excavada en la arena del desierto:
- las alocuciones en un contexto similar pero que mencionan los adobes que han de ser retirados para dejar un paso al rey en su ascenso. Se trata de párrafos que adquieren todo su sentido en una necrópolis real como la de Abidos durante las dinastías tinitas;
- 3. la imagen muy frecuente del rey atravesando las aguas celestiales en una balsa de caña, sólo puede contextualizarse en un momento muy primitivo, anterior a los barcos típicos de la civilización egipcia. Esa balsa recuerda al investigador norteamericano las que aún se usaban en Sudán en su época.

Por último, Breasted concede más espacio -e importancia- a las referencias políticas que permitirían situar claramente algunos de los TP en un momento concreto de la historia de Egipto<sup>4</sup>:

1. alusiones que pueden enmarcarse en los días previos a la consolidación de las primeras dinastías, cuando el norte y el sur luchaban por su supremacía, a finales del IV milenio a.e.: la diosa sicomoro es titulada como la que ha puesto el temor a ella en el corazón de los reyes del Bajo Egipto, que viven en Buto (1488b), es decir, un párrafo escrito desde la perspectiva del sur, hostil hacia el Delta; Horus es calificado como el que golpea a las coronas rojas (2037b); como sacerdote de Re en el más allá, el rey tiene una jarra de libación que purifica la tierra meridional (1179c); etc.;

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Breadsted, *Development...*, 85. Se trata de una afirmación a la que muchos autores dudarían en adscribirse en estos momentos; *cf.*, con una opinión diferente -sin que aluda a Breasted-, Baines, Egyptian Myth...

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Breasted, Development..., 86.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Breasted, Development..., 86-87.

- 2. otros Spr. datarían de los días en que la unión se había culminado pero aún se mantenían las hostilidades, aunque los reyes meridionales ya mantenían el control del norte y el reino unido. Todos se escriben desde el punto de vista del Alto Egipto: El rey Unis es el que ata los papiros con lirios; el rey Unis es el que reconcilia el Doble País, el rey Unis es el que une las Dos Tierras (388a-b);
- 3. finalmente, algunos se compusieron en las fechas tardías del Reino Antiguo, como las fórmulas para proteger la pirámide, que evidentemente no pueden ser anteriores al desarrollo de esta forma de tumba en el monumento funerario real.

Sin embargo, este autor se da cuenta también de que en la comparación entre los textos de la pirámide más antigua y las más recientes -Merenré y Pepy II, pues en su época no se habían excavado todavía las pirámides de reinas- aparecen diferencias notables. Éstas le permiten argumentar la posibilidad de un proceso de edición en las copias más tardías. Esta perspectiva resulta coherente con su punto de vista evolutivo de la historia, que le hace asumir que los cambios en la sociedad no se detienen en ningún momento:

"The processes of thought and the development of custom and belief which brought them forth were going on until the last copy was produced" <sup>5</sup>.

El sistema parece derivar de la exégesis bíblica, lo que no resulta extraño si tenemos en cuenta los antecedentes personales de Breasted (*cf. infra*, VI.1.1). En el Antiguo Testamento también se identifican distintas escuelas -elohista, yahvista, deuteronomista-, y distintas épocas de redacción, a las que se puede atribuir un libro entero, pero en ocasiones su huella sólo se identifica en capítulos o en versículos.

Esta vía de interpretación fue retomada a continuación por diversos autores, el más importante de los cuales es K. Sethe. Antes incluso de su extenso comentario a los TP, ya había expresado una opinión semejante a la de Breasted, a la que él mismo aportó material inicial, en varios artículos anteriores al libro de éste.

En 1931 publica un libro de enorme impacto en la historiografía del predinástico egipcio. No es la experiencia arqueológica del autor la que potenció el reconocimiento a la obra, sino su prestigio como filólogo. Esto nos da una idea de la

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Breasted, Development..., 87.

jerarquía de valores que primaba en la egiptología de entreguerras para la reconstrucción del pasado faraónico, incluso de aquél para el que no hay textos. En *Urgeschichte und älteste Religion der Ägypter*, Sethe plantea que el hecho esencial de la prehistoria egipcia fue la formación, hacia el último cuarto del V milenio a.e., de un potente reino unificado, con Heliópolis como capital. Antes de esta unión, Egipto había estado dividido en dos reinos, uno en el norte y otro en el sur. La lucha entre ambos acabó con la victoria del Delta y su dios Horus.

El reino heliopolitano fue la gran época de la prehistoria egipcia, aquella en la que fue creada la teología, fue instituido el calendario, comenzó la instalación de nilómetros, se inició la explotación metódica del país y se precisó el papel de los dioses cósmicos. El honor de haber reconocido la ventaja, en un reino unificado, de una religión cósmica de carácter universal recae en el sacerdocio heliopolitano, que, consecuentemente, habría organizado su panteón en torno a la figura del dios solar<sup>6</sup>. También en esta época se habrían compuesto los TP, que se originarían, en su gran mayoría, en la prehistoria egipcia<sup>7</sup>.

Sólo después de la expansión de estas innovaciones por todo el país se produjo la sublevación del sur frente al reino benefactor, produciéndose de nuevo dos reinos, con capitales en Hieracómpolis y Buto. La lucha entre ambos, como se reconoce en la paleta de Nármer, supondría la victoria final de los meridionales y la implantación del reino tinita que conocemos ya por otros documentos.

Los años que siguieron a esta publicación, los últimos de su vida, Sethe los dedicó a la redacción del monumental comentario a los TP que no llegó a concluir y que ha sido publicado póstumamente. Aunque en él no haya ningún capítulo dedicado específicamente al problema de la cronología, la información de la obra anterior sirve de marco histórico -mejor cabría decir historiográfico- que permite comprender las referencias a la fecha de composición de los Spr. que propone el autor.

Éste no plantea una fecha común para el conjunto de textos, sino que cada fórmula ha de ser analizada por sí misma. Los criterios que utilizó como indicio de su

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sethe, Urgeschichte..., 87-116.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sethe, Urgeschichte..., 87.

cronología eran de dos tipos, por una parte las alusiones a la cultura material que resultaran anacrónicas a la fecha en que los textos fueron copiados en las pirámides, heredera del estudio de Breasted, y por otra su aportación más significativa al problema, que son los arcaísmos lingüísticos que identificarían un texto como más antiguo.

Estos criterios lingüísticos son poco numerosos. Los más significativos son: formas verbales raras o arcaicas; presencia de palabras que fueron reemplazadas por otras en las fases más recientes de la lengua y permiten identificar las primeras como arcaismos -iw en lugar de ii, venir-; ausencia del sufijo de genitivo; ausencia de la m ante la predicación en las proposiciones de identidad; presencia de kw en lugar de tw como pronombre dependiente de 2ª pers. sing.

A partir de la contrastación de estos rasgos lingüísticos arcaicos, Sethe propone una fecha posible para cada texto. En unas ocasiones es todo el Spr. el que él considera antiguo, mientras que en otras sólo lo sería el párrafo en que se encuenta la rareza, incluido ya en una composición más reciente. De esta manera, los TP presentarían el estadio, a fines del Imperio Antiguo, de una tradición viva en la que podemos encontrar, sincrónicamente, todas sus etapas de formación, tanto entre los diferentes himnos como, en ocasiones, en una única composición en la que podrían rastrearse varios estratos cronológicos, desde referencias que únicamente se entienden en contextos muy arcaicos, a afirmaciones que han surgido en el seno de la justificación teológica de la realeza creada a iniciativa de las primeras cortes. La labor de quien pretendiera analizar en profundidad la cronología de los TP, consistiría en ir separando, como un arqueólogo de campo, esos diferentes niveles. Pero si el trabajo no se ha emprendido puede deberse a que hay serias dudas de que llegue a algún resultado satisfactorio por la forma en que esos distintos estratos están ya relacionados entre sí.

Esta hipótesis presupone un sistema de transmisión oral de los himnos en la etapa prehistórica, que se mantendría hasta el momento en que la escritura se desarrolló lo suficiente para poder transcribir -escribir- estas composiciones sobre un soporte permanente.

Los textos son de un estilo tan particular que sus características no pueden ser comparadas apropiadamente con composiciones literarias coetáneas de ningún otro tipo. Además, por la propia cronología de su copia, a fines del Reino Antiguo, tampoco hay una cantidad demasiado amplia de textos comparables ni del mismo ni de otro tipo. En consecuencia, resulta difícil adscribir las sutilezas de su lengua a una cronología o a una manera de componer específicas<sup>8</sup>. Incluso hoy, tras medio siglo de estudios comparativos entre los componentes del grupo lingüístico afroasiático, resulta muy difícil poder reconstruir algunas palabras de la lengua anterior a los primeros documentos escritos, y aún más el intentar atribuir una fecha concreta a una u otra de las estructuras del habla documentadas.

A pesar de estas dificultades, hay autores que siguen defendiendo que la lengua es arcaica. En las últimas décadas, y tras una tesis doctoral sobre el verbo en los TP, J.P. Allen propone que, cualquiera que fuera su fecha de composición original, ninguno de los textos supera, en su redacción definitiva, la dinastía V. Su argumentación se basa fundamentalmente en la ausencia de una estructura gramatical evolucionada muy concreta. Según Allen:

"Edel has noted within Old Egyptian (...) the apparent absence of the pseudo-verbal construction (with preposition plus infinitive) before Dynasty V. The Pyramid Texts belong to that earlier stage of the language. This can be said with some confidence because the body of Pyramid Texts is very large, and in all of the material published to date, there is not a single example of the pseudo-verbal construction in any form".

Esta afirmación termina por situar los análisis de arcaísmos lingüísticos en las antípodas de la hipótesis de Breasted de la que surgieron, pues éste planteaba una edición continua de los textos, que se manifestaría en las pirámides más tardías -lo que la publicación de las cámaras de reinas y del rey Ibi parece confirmar-, mientras que Allen los convierte en una creación cerrada en una época antigua, muy anterior al momento en que fueron copiados en las tumbas reales de las dinastías V-VIII.

<sup>9</sup> Allen, Synthetic..., 20.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Grapow consideraba plausible el recurso a las características lingüísticas diferentes si se usaban con prudencia. Por ejemplo, él rechaza como indicativo la presencia de kw. Grapow, La publication..., 228.

#### V.2. Redacción en época histórica

Este segundo planteamiento no se opone directamente al primero, pues como se ha visto, ninguno de los autores mencionados en el párrafo anterior niega que la redacción continuara en época histórica, pero atribuyen a ésta una importancia menor en la constitución del corpus de texto que a su formación en época prehistórica.

Mercer, que escribió ya en los años cincuenta, puede servir de puente entre ambas maneras de enfocar el problema, aunque también podría verse como una postura acomodaticia de quien no desea definirse y prefiere quedar en una situación intermedia que no ofenda a ninguna de las posiciones:

"In keeping with all the evidence of predynastic and early dynastic texts, the majority of the texts, as found on the walls of the pyramids, were most likely written originally, or revised at some time, during the early dynastic period. (...) much of this literary material was in a form available to educated men, and from it the priests of the solar religion, with its headquarters at Heliopolis, built their theology of the sun-god, Re. And as we read these texts today, full of so much predynastic material, with so much repetition, so much duplication, we can realize what a long history of use and development they experienced before they were put into permanent form" 11.

El segundo modelo de cronología de los TP partió de la obra de varios autores que no analizaron este problema concreto sino la teología heliopolitana. Como estos textos son la manifestación más evidente y más antigua de esa construcción ideológica, la cronología que se proponga para los mitos heliopolitanos afecta también a aquéllos.

Esta segunda interpretación surge a partir de la crítica que H. Kees realiza a la reconstrucción que Sethe había propuesto de las vicisitudes políticas del Egipto prehistórico. En Der Götterglaube im alten Ägypten, defiende que el valle del Nilo no habría conocido nunca la unidad predinástica. En estas condiciones no sería factible una colonización del sur por el norte. Incluso al contrario, sería el Alto Egipto el que provocara la unificación. Esto es lo que se deduce de las representaciones del festival-sed que se han conservado en el templo de Niuserre y que reproducirían el ritual de las

<sup>10</sup> Mercer, Literary..., 51.

<sup>11</sup> Mercer, Literary..., 53.

fiestas reales tinitas. Estas imágenes serían los documentos más antiguos que tenemos que se puedan poner en relación con la creación de la religión egipcia histórica, y tendrían por tanto mayor importancia para su estudio que los mitos y los TP, todos ellos posteriores. La hegemonía de la doctrina solar heliopolitana, que es la base de la hipótesis de Sethe, no debe situarse en el V milenio sino bajo el Reino Antiguo. Nacida a comienzos de éste, no habría alcanzado su apogeo hasta la dinastía V<sup>12</sup>. Durante este periodo es cuando se escriben los TP, de manera que no es posible encontrar en ellos ninguna alusión explícita al clima religioso de la prehistoria.

Algo posterior es la obra *Mythe und Mythebildung im alten Ägypten*, en la que S. Schott estudia el proceso por el que se formaron los mitos egipcios. El autor desarrolla la idea de que hay varios modos en que se manifiesta esa creación. El primero es la atribución de un nombre a un dios. Los teónimos estarían en relación directa con los mitos, pues expresarían una mitología que hace imprescindible que el nombre del dios sea el que lleva; paralelamente, la nomenclatura divina se utilizaría para favorecer la introducción de nuevas divinidades en sustitución de las anteriores. El segundo modo es la humanización progresiva de los dioses, que no se pierde en la prehistoria de escasas fuentes para la mitología, sino que se manifiesta y hace visible a través de los textos de época histórica.

Su forma de explicar la construcción mítica heliopolitana se deriva de la hipótesis de Kees, y por tanto en abierto contraste con el planteamiento de Sethe. En consecuencia, no sería una postura política dominante anterior a los seguidores de Horus la que aseguró el éxito del sistema teológico de Heliópolis en Egipto, sino la riqueza ideológica de su mitología solar, su capacidad cosmológica en términos míticos. La fecha de esa situación no puede ser muy temprana, pues las crencias solares se desarrollarían en paralelo a su adopción como apoyo ideológico de la realeza a partir de las dinastías tinitas. Su cronología es también, por tanto, similar a la de Kees.

Teniendo en cuenta este trasfondo ideológico, podemos comprender la cronología que Schott propone para los géneros literarios en que él divide los TP. Cada

<sup>12</sup> Kees, Der Götterglaube.... 249.

uno de ellos presenta unas características particulares que permiten darles una fecha aproximada de composición, de las que el argumento básico es la paulatina aparición de determinadas divinidades, ausentes de los grupos precedentes.

Los textos dramáticos serían los más antiguos, pues se formarían, en su gran mayoría, a fines de la dinastía II o comienzos de la III; el conjunto de dioses es muy limitado, pues sólo intervienen Horus, como soberano reinante, y el rey difunto, al que se alude como Osiris.

Los himnos con una fórmula de nombre y las letanías deben de haber sido redactados durante la dinastía IV; en ellos aparece ya la Enéada, tanto en colegio como cada dios individual.

Por último, las *transfiguraciones*, el grupo de textos más numeroso, pueden atribuirse en su conjunto a la dinastía V; el propio nombre del género indica que el rey puede adoptar cualquier forma divina, además de un gran número de otros dioses que son citados en ellos por vez primera.

En consecuencia, todos los géneros se compondrían durante el Reino Antiguo, con un peso importante de la dinastía V. Schott atribuye una gran importancia a la nueva tipología del templo funerario, que aparece con Sahure. Ésta no manifestaría la evolución del tipo anterior -como quieren ver otros autores más cercanos a nuestro tiempo-, sino una transformación radical que reflejaría unos cambios paralelos en el ritual del enterramiento real. Entre estas novedades se incluirían los TP, que habrían sido redactados definitivamente a consecuencia de la transformación de las ceremonias que tendría lugar en el nuevo tipo de edificio 13. El que un siglo separe esa redacción de la primera copia sobre las cámaras internas no parece incomodar al autor. Sólo los encantamientos contra serpientes, que él excluye de su clasificación de géneros, podrían ser anteriores a todos los demás textos.

Haber ligado la composición de los TP a la evolución de los mitos es tal vez la más importante de las aportaciones de Schott al tema que nos ocupa. Pero es un avance con inconveniente, pues uno de los temas más problemáticos en la investigación de la religión egipcia es el del alcance, definición y significado de su mitología. A diferencia

<sup>13</sup> Contra, cf. Arnold, Rituale..., 1, n. 5.

de las de otras civilizaciones, conservadas a través de narraciones estructuradas, bien en forma literaria o bien de tradición oral, los mitos del antiguo Egipto no se conocen más que en redacciones tardías, de transmisión irregular, en versiones incompletas, y que no siempre son obra de los propios egipcios.

Leclant resume, en una reciente obra de divulgación, una duda expresada frecuentemente a propósito de la base teológica de los TP:

"Les sentences, telles qu'elles sont presentées sont-elles les membra disjecta de mythes ou de légendes déjà totalement élaborées ou au contraire sont-elles simplement les témoins de préoccupations partielles que les mythes auraient postérieurement englobés et développés?" 14.

Los autores actuales tendrían respuestas opuestas a la pregunta de Leclant, si juzgamos por sus planteamientos a propósito de la mitología egipcia.

Jan Assmann sólo identifica, hasta el Reino Nuevo, constelaciones de dioses, agrupamientos de divinidades con una relación entre ellas, pero sin narraciones que sostuvieran la estructura. Sólo a partir de ese momento aparecerían declaraciones míticas, en las que incluye las escasas historias con protagonistas divinos que han llegado hasta nosotros, pero considerándolas literatura de entretenimiento y no mitos. Los ritos más antiguos, por tanto, se realizarían sin ninguna implicación mítica; en un segundo momento se desarrollaría un panteón que los sustentase y sólo en una tercera fase algunos mitos sancionarían determinadas ceremonias, en especial las ligadas a la magia<sup>15</sup>.

John Baines no acepta esa postura, pues aunque se ha documentado la existencia de pueblos sin mitos definidos, no se trata de sociedades complejas ni con un panteón tan amplio como el egipcio, cuyas distintas personalidades tenían que estar diferenciadas para mantener su individualidad. Su planteamiento -que, en mi opinión, permite una mejor comprensión no sólo del mito sino del modo de transmisión del pensamiento egipcio- es que existieron mitos, aunque su origen, sin duda muy antiguo, no puede fecharse por falta de documentación. Los convencionalismos culturales impedían su transmisión en forma escrita o pictórica, de manera que quedaron

<sup>14</sup> Leclant, Les textes..., 65.

<sup>15</sup> J. Assmann, Die Verborgenheit...

limitados a la esfera oral -la propia literatura narrativa no aparece sino muy tarde-. Esto también nos indica que en su sistema religioso no se valoraba de manera específica los mitos como forma de interpretación y conocimiento del universo. Los agrupamientos, las secuencias numéricas y las listas eran el medio que la sociedad egipcia reconocía como digno para recoger noticias sobre el mundo de los dioses, pero las narraciones, aunque menos prestigiosas, existirían porque son un medio más eficaz para una transmisión a largo término. Algunas de éstas -parte del mito de Osiris, la lucha entre Horus y Seth y el episodio homosexual entre ambos- están atestiguadas desde los documentos religiosos escritos más antiguos, pero los textos que las conservan son, básicamente, recitaciones de rituales. Pero en el rito lo que importa es la ceremonia y no el conocimiento en que ésta se apoya, por lo que las noticias son siempre tangenciales<sup>16</sup>.

El trabajo de Baines me parece más razonable. Prefiero pensar que los egipcios tuvieron un comportamiento más semejante al resto de la humanidad y que compusieron mitos, incluso de la época para la que apenas tenemos testimonios escritos. Estas narraciones serían coherentes con la sociedad que los creó y para el momento en que estaban vivas, pero también evolucionarían en paralelo a la comunidad que las transmitía de manera oral y las recreaba de la misma manera, adaptándolas a los nuevos tiempos. Se trata de un proceso dinámico, y por tanto no puede existir la disyuntiva establecida en la pregunta de Leclant. Los TP formaban parte de mitos elaborados, pero también eran los embriones de otras narraciones que se desarrollarían en función a las necesidades de la sociedad y que en muchos casos cambiarían considerablemente respecto a la leyenda original. Así, la jerarquización de la sociedad se manifestaría en el establecimiento de una familia divina tan estructurada como la de la teología heliopolitana, que manifestaría una ordenación paralela del cosmos.

La cronología de Schott presenta algunos inconvenientes. El primero está en relación a su establecimiento en función a la presencia o ausencia de dioses, pues si bien parece apropiado ligar la Enéada heliopolitana a la evolución paralela de la

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> J. Baines, Egyptian Myth...

realeza, no puede decirse lo mismo de los demás dioses. Muchos son de un origen anterior a su presencia en los TP, pues están documentados en las tumbas de los altos funcionarios del estado, de manera que si el argumento para la cronología de los himnos en que aparecen es su presencia, entonces éstos podrían datarse antes.

Una segunda objeción que puede hacerse a Schott es que no tiene en cuenta el proceso de edición continua de los textos. La cronología que propone para cada género parece cerrada, lo que produce la impresión de que los textos son obras terminadas, conservadas sin contaminación, una vez creadas, a través de los siglos. Sin embargo, esto es contrario a lo que conocemos de la literatura religiosa egipcia, que era recopiada, pero también transformada, continuamente.

### V.2.1. La mitología heliopolitana en el contexto religioso del Reino Antiguo

Para poder calibrar la importancia que tiene la introducción en los textos funerarios reales de la teología heliopolitana, tenemos que empezar por saber cómo eran las creencias religiosas y el culto a los dioses a fines del Reino Antiguo. Si, como es lógico, excluimos los TP, pues ellos son el elemento que deseamos comparar, nos encontramos con un problema de base, que es la falta de fuentes de información -o, tal vez con más precisión, la inexistencia de un estudio que las reúna e interprete-. Esta carencia es el origen probable de un segundo impedimento historiográfico para nuestro propósito, que es la inexistencia de obras sobre la evolución histórica de la religión egipcia, que podrían servirnos de apoyo a nuestra encuesta. Se han escritos numerosos tratados sobre la religiosidad egipcia analizada desde distintos temas con una perspectiva sincrónica: la concepción de la divinidad, el sacerdocio, los rituales, las creencias funerarias, etc., pero carecemos de una obra que aborde su evolución histórica desde una perspectiva moderna de la religión<sup>17</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> La única importante que yo conozco es la de Breasted, *Development...*, que tiene ya casi un siglo. En ella, el Reino Antiguo se estudia básicamente desde la perspectiva de los TP.

Si excluimos los TP, la información que nos ha quedado del Reino Antiguo es muy escasa y de valor limitado. No se han conservado himnos a los dioses ni plegarias, no conocemos la arquitectura de sus templos urbanos -sólo los funerarios han sido bien estudiados-, salvo algunos provinciales, y aun así no estamos seguros de qué representatividad tienen sus restos (cf. infra, VIII.4.1) y en consecuencia desconocemos el ritual diario. Ningún documento, por último, nos informa acerca de cómo era sentida esa religiosidad por el conjunto de la población.

La única documentación extensa para abordar la religiosidad en el Reino Antiguo son los textos de las tumbas nobiliarias, y en estos obtenemos básicamente una información de dos tipos: los cargos sacerdotales que hubieran desempeñado los propietarios, identificados a través de su titulatura, y los nombres personales, que en Egipto incluyen un teónimo. Naturalmente, en las mastabas podemos obtener también otra información relacionada con las creencias sobre el más allá o con el mantenimiento de las capillas de culto funerario y sus fundaciones piadosas, pero ése no es el tema que aquí se intenta aclarar. A través de la combinación de esos dos tipos de fuentes, podemos hacernos una idea de la religiosidad del momento, pero con muchas limitaciones.

La información estará muy restringida geográficamente, pues la mayoría de los documentos procede de las necrópolis de Guiza y Saqqara; en consecuencia, podemos caer en el error de extender a todo el país la veneración por unas divinidades que tal vez se limitaron a la región menfita. Así, por ejemplo, el número de nombres personales formados a partir del nombre de Ptah es elevadísimo con respecto a cualquier otra divinidad, pero no hay que olvidar que éste es el dios de Menfis, y las conclusiones respecto a su importancia para el conjunto del Egipto antiguo deben tomarse con cautela.

Cronológicamente, las tumbas de la elite se hacen más numerosas según avanza el Reino Antiguo. Así, apenas disponemos de datos sobre la dinastía III, mientras que hay una cantidad más representativa a partir de la dinastía V, debido a la ampliación de las necesidades burocráticas del estado. Además, desde fines de esa dinastía los altos funcionarios provinciales se entierran en su lugar de destino, lo que permite desde ese momento un acercamiento a los cultos en provincias.

Por último, hemos de reconocer que esa información se circunscribe a un grupo muy concreto de la población, que puede considerarse representativo del conjunto sólo con grandes reservas. Paralelamente, el mayor número de sacerdotes a una determinada divinidad de la corte no puede considerarse definitorio de las creencias populares.

Sólo teniendo en cuenta estas precauciones podemos analizar la información que ha obtenido Begelsbacher en su encuesta por las tumbas privadas de las dinastía IV y V -no incluye las tumbas de la dinastía VI, lo que es un inconveniente para nuestra comparación, pues a ese momento pertenece la parte más amplia de los TP-. Esta tesis es el estudio más documentado y sistemático que se haya publicado sobre la religiosidad en el Reino Antiguo, excluyendo la justificación ideológica real y las creencias funerarias.

Ella establece una distinción entre dioses grandes y dioses menores en función a la frecuencia con que aparecen representados en sus distintos campos temáticos y criterios de clasificación. Entre aquellos que califica como grandes dioses del Reino Antiguo, el número de sus sacerdotes presenta una variación muy amplia, que va desde un centenar a Hathor, tanto masculinos como femeninos, a uno solo en el caso de Osiris. Los que aparecen con más frecuencia citados, según la importancia numérica de su sacerdocio, son<sup>18</sup>:

- 1. los que están ligados a la realeza: Hathor, Horus, Re, Neith, Maat, Osiris, Seth;
- 2. los relacionados con creencias funerarias: Anubis, Sokaris, Khentyimentyu, de los que sólo el primero tiene un número de sacerdotes significativo; excepcionalmente, las fórmulas de ofrenda aparecen también dedicadas a divinidades distintas a las funerarias, como Maat, zmit imntt, Gueb, Ptah, Re o Sekhmet<sup>19</sup>;
- 3. otras divinidades, como Thot y Seshat, que están relacionados con la escritura y los archivos, por lo que es lógico que aparezcan en las tumbas de los funcionarios; Ptah, dios de los artesanos; Apis, Min, Khnum, que pueden tener en común una cierta

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Begelsbacher, *Untersuchungen...*, tabla 1, 204-206.

Maat podría estar presente para asegurar el mantenimiento del orden en el más allá; zmit imntt es la divinización de la necrópolis; Gueb resulta sorprendente, pero puede relacionarse con el destacado papel que asume en los TP; la presencia de Ptah puede deberse a su creciente importancia a lo largo de la dinastía V; en cuanto a Sekhmet, se encuentra en la tumba de un sacerdote de su culto, lo que puede ser explicación satisfactoria para su presencia, igual que Re, un dios intimamente ligado a la familia real, está en en la tumba de una esposa real. Begelsbacher, Untersuchungen..., 256.

relación con la fecundidad; o Bastet, tal vez como hija de Re o ya desde el Reino Antiguo como protectora del hogar.

De cualquier manera, el significado de una divinidad para la comunidad no puede medirse sólo en función al número de sus sacerdotes. El ejemplo más evidente es el de Ptah, del que sólo se han atestiguado nueve hmw-ntr pero se incluye como partícula formativa en el nombre de casi doscientas personas.

Los títulos se pueden analizar desde un punto de vista social. La acumulación de honores puede ser significativa; así, un mismo personaje puede asumir cargos sacerdotales para los oficios de varias divinidades femeninas al mismo tiempo o unos tras otros. En la mayoría de los casos se trata de los únicos casos en que está documentado el sacerdocio de esas diosas, de forma que podemos suponer que no era un cargo que absorbiese todo el tiempo del funcionario, de donde podemos extraer conclusiones sobre la importancia de esas deidades. Los hmw-ntr de Re eran en su gran mayoría funcionarios medios, lo que resulta sorprendente si nos atenemos a la importancia dinástica del dios.

El uso como fuente de información religiosa de los nombres personales teóforos se basa en que éstos tienen un profundo significado religioso. El padre los elige en el nacimiento de sus hijos para manifestar su veneración por esa divinidad y para colocar a los niños bajo su protección. Cuanto más frecuente es la aparición de una deidad en los nombres, más fuerte ha de ser su importancia e implantación social en ese momento. Todos los grandes dioses de la clasificación de Begelsbacher son utilizados en los antropónimos, de forma que podemos suponer que todos tuvieron un significado individual determinado, además de algunos que ella clasifica como menores<sup>20</sup>. El sexo de la divinidad no parece suponer una limitación a la hora de utilizarlo; hay hombres con su nombre formado a partir del de una diosa y mujeres llamadas a partir del de un dios. Tan sólo Nbty, muy frecuente, parece ser un teónimo limitado a mujeres, pues lo son todas las personas documentadas.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> La lista completa por frecuencia, excluyendo aquellos dioses menores documentados sólo una vez, es: Ptah (180), Re (111), Hathor (34), Khnum (29), Maat (24), Nbty (17), Horus (15), Min (12), Anubis (10), Apis (6), Sokaris (6), Iunu y Ba (5), Sobek (4), Bastet, Ihi y Tchenenty (3), Seshat, Anty, Khenty-Khety, Sekhmet y Sed (2), Neith, Osiris, Seth y Thot (1). Begelsbacher, Untersuchungen..., 258-259.

Si se juzga por los nombres personales, Ptah sería la deidad más popular en la dinastía V. No obstante, ha de recordarse que él es el dios de los artesanos, y los nombres están atestiguados no sólo entre los propietarios de las tumbas, sino también en los personajes representados en las escenas de los relieves en las mastabas, que son con frecuencia individualizados mediante su nombre; como se trata de especialistas realizando algún objeto para el ajuar del difunto, no es extraño que su nombre recuerde el trabajo que desempeña -por la herencia de los cargos, es posible que ya lo fuera el padre, pues es la familia quien elige el nombre-. El siguiente dios preferido para los nombres es Re, lo que no es extraño, teniendo en cuenta que lo es también para los miembros de la familia real. Los altos funcionarios adoptarían pronto esa costumbre, que terminaría por extenderse al resto de la población. Por el contrario, el nombre de Hathor, también muy habitual, se documenta fundamentalmente en familiares de sacerdotes y sacerdotisas de la diosa, por lo que es menos concluyente para determinar su popularidad.

Si comparamos las divinidades documentadas en esas tumbas particulares con las citadas en los TP, encontramos una situación que es, *a priori*, inesperada. Si bien todos los grandes dioses y buen número de los menores son citados en los himnos, la importancia que tienen en éstos es muy diferente. Algunas divinidades con un sacerdocio tan abundante y una presencia en los nombres personales tan frecuente como Hathor, Ptah, Min o Khnum apenas intervienen en los TP. Aún más llamativo es que ni siquiera lo son las diosas que favorecen a la realeza durante los primeros siglos del estado egipcio, como la ya mencionada Hathor, Neith o las Dos Señoras, Uadyet y Nekhbet. Su ausencia es aun más significativa si tenemos en cuenta que se trata de textos creados para el rey, y por lo tanto habríamos esperado encontrar a las divinidades protectoras tradicionales. Los dioses que aparecen con más frecuencia en los TP pueden agruparse en varios campos temáticos.

Los más importantes, los verdaderos protagonistas de los himnos junto al rey, son los dioses de la Enéada heliopolitana<sup>21</sup>. Ellos son los que protegen, auxilian,

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Es decir, las tres formas del dios creador, Kheper, Re y Atum, las cuatro generaciones de parejas, Shu, Tefnut, Gueb, Nut, Osiris, Isis, Seth y Neftis, Horus en sus distintas advocaciones, Thot, al que se

reciben o promueven cualquier acción por el monarca difunto al que se dedican los textos. Su presencia es absoluta. Las demás divinidades egipcias del momento son aludidas en un himno u otro, en ocasiones pueden tener cierta relevancia, pero no hay comparación posible con la omnipresencia de los heliopolitanos. Sus intervenciones no tienen aspecto de estar impuestas en un marco preexistente. Por el contrario, actúan según la personalidad que les vamos a conocer a lo largo de la historia egipcia -sin algunos matices que fueron adquiriendo paulatinamente-, de forma que los himnos en que aparecen como divinidades principales se compusieron teniéndolos en cuenta, así como sus distintas personalidades.

El segundo grupo de dioses que aparece con frecuencia, aunque mucho menor que el anterior, es el de las divinidades funerarias<sup>22</sup>. El hecho no necesita mayor explicación, pues los TP son los himnos de las cámaras en que se deposita un difunto, por lo que es perfectamente lógico que estas deidades se ocupen de los cuidados del cuerpo, la resurrección, o la conducción del rey. Lo que sí resulta significativo es que se trata de los mismos dioses que son mencionados en los monumentos privados.

Un tercer grupo significativo es el de las divinidades que personifican alguna parte del universo, ligadas con frecuencia al destino del rey difunto en el más allá. Así, Nun, Aker, las propias divinidades de la Enéada que cumplen esa función -Shu, Tefnut, Gueb y Nut- y los asterismos celestes divinizados, *spdt* (Sirio), *s3h* (Orión), *ntr-dw3w* (el Lucero del Alba) y *mnit-wrt* (la Pica de Amarre, una constelación circunpolar).

En los textos de protección frente a reptiles y otras criaturas terrestres, intervienen Selqet, la diosa escorpión y Nehebu-kau, un dios serpiente. No obstante, estas divinidades no aparecen en otro tipo de himnos, pues ya se ha visto que los encantamientos profilácticos forman un grupo aparte.

Si excluimos los dioses funerarios, que son los tradicionales y comunes con el resto de la población, las divinidades principales en los TP no aparecen en el resto de la

califica con frecuencia como el secretario de la Enéada, y ésta misma, personificada como una divinidad.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Junto a Osiris, que cumple la función de padre del rey sucesor y encarnación del propio difunto, aparece Anubis, y, con menor consideración, Upuaut, Mehentyirty, Khentyimentyu y Sokaris, además de los cuatro hijos de Horus, los genios funerarios Imsety, Hapy, Quebehsenuf y Duamutef.

documentación religiosa coetánea de la que disponemos. Esta circunstancia es aun más significativa si tenemos en cuenta que esa información procede de las tumbas de la elite cortesana, de lo que podemos deducir que las deidades invocadas conciernen exclusivamente al rey; ni siquiera el grupo privilegiado tenía acceso a ellas, al menos en un primer momento. La conclusión en relación con los TP es que se trata de composiciones creadas para uso exclusivo real. No sólo se han documentado únicamente en las tumbas de los reyes, sino que, posiblemente, el volumen principal de estos himnos no era utilizado en los funerales del grupo privilegiado, ni siquiera de manera oral<sup>23</sup>. Si tenemos en cuenta que en las tumbas de los altos funcionarios habían empezado a aparecer las protectoras tradicionales de la realeza, la conexión especial del rey con las divinidades heliopolitanas significaba una manifestación más de su carácter excepcional frente al resto de la población. Su ausencia en el registro de títulos sacerdotales y sobre todo en el de nombres personales teóforos -sólo aparecen de Re, Osiris, Seth y Horus, es decir aquellos que conocemos desde periodos anteriores y que fueron incorporados al colegio heliopolitano- pone de manifiesto también la reciente incorporación de la Enéada a la teología real, pues por una parte supone que no hay, construidos por el país, templos ni capillas dedicados a sus dioses y por otra que no ha calado aún en la veneración popular.

Griffiths es de la opinión contraria. Considera que los textos se mantuvieron de manera oral hasta Unis, lo que haría factible que fueran recitados en los funerales de particulares, pues todos tendrían acceso a una liturgia que se mantenía por esa vía de transmisión; no obstante, los himnos en enterramientos no reales se limitarían a aquellos que protegen al difunto de los peligros del más allá, sin incluir ninguno de los que incumben a la relación del rey con Osiris. Griffiths, *The Origins...*, 127. Su error consiste en creer que como no aparecen en las pirámides, los textos no se conservarían por escrito, sin contar que los templos disponían de archivos y bibliotecas muy complejos en los que se guardaban con seguridad los himnos, lo que permitía su conservación sin que el conjunto de la población tuviera acceso a ellos.

### V.3. Escepticismo postmoderno

En su conocido ensayo sobre la civilización egipcia, Kemp considera la cultura oficial del Reino Antiguo, la que ha llegado a través de sus monumentos y textos de corte, como una creación intelectual de unos pocos pensadores al servicio del estado<sup>24</sup>. En consecuencia, se podría pensar que todo lo que conocemos es obra de esos creadores y coeténeo a ellos, pero ninguna civilización se crea desde la nada, de modo que hay que reconocer que la ideología menfita habrá filtrado una parte de la tradición. En el caso de los TP, ésta podrían reconocerse en algunas imágenes y divinidades que parecen responder a tradiciones mitológicas mal conocidas, en algunas ocasiones por una sola cita. Éstas habrían sido aceptadas, pues no chocaban con las recientes necesidades ideológicas del estado, pero no integradas y objeto de nuevos desarrollos en el imaginario patrocinado por las elites. Así, muchas terminan desapareciendo tras esta primera aparición.

En una reciente obra de divulgación, excepcional por el nivel de calidad del texto y de las imágenes que lo acompañan, S. Quirke se muestra escéptico respecto a la posibilidad de llegar a distinguir, en los TP, las composiciones antiguas de las más recientes. En su opinión, el estudio de la sintaxis puede dar algún resultado pero nuestro conocimiento de la lengua de estos textos está aún en un nivel muy precario, en particular porque a menudo asumen un aspecto arcaizante, con el empleo de una variedad lingüística tan apartada del lenguaje hablado como les era posible para incrementar el aura sagrada de la palabra recitada y escrita. Su conclusión es que por el momento, a efectos de análisis cronológico, más vale tomarlos como una unidad, tal como nos han llegado, aunque no se pierda de vista que su composición ha tenido que ser muy compleja y que implica además varios niveles de empleo del texto mismo<sup>25</sup>.

<sup>24</sup> Kemp, El Antiguo..., capítulo 1.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Forman / Quirke, *Hieroglyphs...*, 51-52. No obstante, hay que reconocer que el problema planteado por la ausencia de la estructura lingüística sujeto + preposición + infinitivo sigue abierto. Podemos aceptar un deseo de no usar una forma verbal reciente para dar un cierto tono arcaico a la redacción. Pero ¿es factible plantearnos una vigilancia tan férrea de la lengua utilizada hasta el punto de que no aparezca ningún pasaje en que se emplee inadvertidamente la estructura reciente?

El primer nivel, sería la inclusión de textos, de forma bastante literal, que se utilizaron en situaciones muy variadas, distintas a la funeraria en que han sido encontrados, y no necesariamente en un contexto real:

los encantamientos contra animales peligrosos, en especial reptiles, escorpiones e insectos para proteger el cuerpo del difunto. En origen, podía ser que se usasen para proteger a los vivos de su picadura o para reforzar la aplicación de medicamentos cuando ya se había producido<sup>26</sup>;

los himnos a los dioses; en ocasiones adoptan también la forma de letanías en las que el recitante amalgama toda una serie de divinidades en un sólo acto de veneración;

las letanías y los otros textos recitados en la presentación de las ofrendas de alimentos, que posiblemente formaban parte del ritual diario o de las celebraciones específicas de los días festivos<sup>27</sup>.

El segundo nivel sería el uso de estos mismos textos -al menos una parte de ellos- además de algunos compuestos expresamente, en el momento de los rituales de enterramiento del rey. En ellos, el difunto divinizado es identificado con Osiris, mientras su hijo asume el papel de Horus y recita como tal una parte de los himnos. Estos, a pesar de su origen heterogéneo, sufrían así una cierta unificación que nos resulta dificil medir, pero debía suponer alguna modificación previa del texto que permitiera su empleo, reforzando cada momento del proceso de momificación y las operaciones de conducción del catafalco real desde el valle hasta las cámaras funerarias. La entonación de himnos específicos en los funerales de los gobernantes sería seguramente una costumbre desde fines del IV milenio, pero sólo se han conservado desde el reinado de Unis. Según Griffiths, los textos salmodiados en estos funerales serían en parte los mismos que se usasen para los entierros de otras personas. El se basa en el uso frecuente de la primera persona en los papiros a partir de los cuales se copiaban los TP en las cámaras reales, pues con frecuencia el lector que corregía los textos tuvo que añadir el nombre real sobre el signo que escribía el pronombre personal. Para Griffiths, este yo sería cualquiera que pudiera acceder a la labor de un sacerdote. Por la misma razón, la segunda persona del singular, que se usa

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Griffiths, The Origins..., 126. Forman / Quirke, Hieroglyphs..., 56.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Forman / Quirke, *Hieroglyphs...*, 56.

frecuentemente en las alocuciones directas al difunto, sería cualquier persona muerta, mientras que los frecuentes ¡Oh Rey! y ¡Oh, Osiris-Rey!, se añadirían para hacer específica y exclusiva la referencia<sup>28</sup>.

Por último, una tercera fase sería la inscripción de los textos pronunciados en los funerales reales, y seguramente otros más, compuestos o no para la ocasión y con finalidades diversas, en las cámaras funerarias.

En definitiva, lo que importaría saber no es el momento de la creación *original* de esas posibles y oscuras referencias a realidades arcaicas, sino por qué a fiens del Reino Antiguo seguían teniendo actualidad y estando vigentes para la sociedad.

Basta una revisión rápida de la publicación de Sethe para comprobar también que ninguna pirámide contiene exactamente el mismo conjunto de himnos y que muchos de los encontrados en las más tempranas no fueron reutilizados en las siguientes. No hay cambio en los temas, pero éstos se trataron de manera diferente en unas y otras pirámides, con formulaciones distintas y nuevas versiones de Spr. anteriores, lo que puede interpretarse como un proceso de reedición continua del corpus, que se renovaba de una manera significativa con cada nueva generación. Así, el Spr. 318 aparece en tres redacciones distintas sólo en las dos (sic) primeras pirámides; se trata de un texto de difícil comprensión, seguramente oscuro para los propios egipcios, tal vez por un estado defectuoso del papiro en que se conservaba, de manera que intentaron aclararlo mediante sucesivas reescrituras que tampoco consiguieron hacerlo más explícito.

Loprieno ha señalado la curiosa revisión de un texto que cambia en paralelo a la sociedad. Mientras que en la pirámide de Teti el Spr. 346 interpela a los matarifes, sšmw, que han de procurar el alimento al difunto real, en las posteriores de Merenré y Pepy II la alocución se hace a los esclavos, hmw-ntr, siguiendo la rápida evolución social que sufre Egipto a fines del III milenio a.e.<sup>29</sup>

Entre una pirámide y otra puede comprobarse una cierta evolución temática. Así, mientras que el papel de Osiris en la de Unis no es especialmente destacado

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Griffiths, The Origins..., 126-127.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Loprieno, El esclavo, 223.

respecto a los otros dioses heliopolitanos fundamentales e incluye muy pocas identificaciones del rey con el dios<sup>30</sup>, en las pirámides posteriores esta identificación es constante. Faulkner considera que se osirianiza algún himno mediante la colocación en cabeza del texto o en su interior de párrafos que hagan referencia al dios<sup>31</sup> y ya antes que él Breasted había postulado la osirianización de los himnos mediante el añadido del nombre del dios ante los cartuchos reales, un proceso mucho más evidente en las pirámides tardías que en las tempranas.

Aunque sin referirse en ningún momento a la fecha de composición de los TP, Osing expresa una opinión idéntica a la expresada en este apartado, al afirmar que el corpus de la dinastía VI -y las recensiones posteriores- con un volumen creciente de textos, tuvo que depender de la tradición que se había creado con la pirámide de Unis. Los textos de ésta fueron modificados mediante una acción sumultánea de de reducción y ampliación. Sólo en la primera los Spr. pudieron ser elegidos y ubicados con autonomía, pues no había una tradición precedente que obligara a respetar unas normas preestablecidas<sup>32</sup>.

### V.4. Interpretaciones alternativas de algunos supuestos anacronismos

Como conclusión del capítulo, se va a proceder a analizar alguno de los ejemplos más frecuentes en el método de fechar los Spr. utilizando como referencia cronológica unos supuestos anacronismos presentes en el texto. La revisión se hará con la perspectiva expresada en el último párrafo, por la que los himnos han de tener un sentido, antes que nada, para la propia sociedad que los utilizó, es decir, la de fines del Reino Antiguo. En consecuencia, se propondrán otras hipótesis de explicación de los anacronismos que no impliquen retrasar su composición a la prehistoria egipcia.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> 62a, 134a, 167c y siguientes, 308a y 364a.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Así, el párrafo 721 que introduce el Spr. 412 es una interpolación en un discurso dirigido al difunto. Faulkner, *AEPT*, 136, Utt. 412, n.1

<sup>32</sup> Osing, Zur Disposition..., 131-132.

#### V.4.1. Enterramiento en la tierra

Tal vez uno de los anacronismos que primero llamó la atención de los historiadores es la referencia a un enterramiento realizado directamente en la tierra. No son muy numerosos, y esa misma escasez los hacía más fáciles de atribuir a un lejano origen prehistórico. Se pensaba, así, que se habría conservado en la tradición oral, un himno recitado en los funerales de los reyes predinásticos, cuando serían depositados en el interior de pequeñas fosas cavadas en la tierra, cuya descripción se correspondía con las que se habían reconocido en las excavaciones de necrópolis prehistóricas, especialmente por parte de los arqueólogos británicos:

"The earth is hacked up by the hoe, the offering is presented, the earth of *Tbi* is presented, the two nomes of the god shout before [the King] when he goes down into the earth. O Geb, open your mouth for your son Osiris, for what is behind him belongs to food, what is before him belongs to the catch". (1394a-1395b, texto complete del Spr. 560, P y M)

La consecuencia de enterrar directamente en la tierra es que el cuerpo se mancha, por lo que las exhortaciones al rey para que resucite tienen buen cuidado de recordarle que se limpie, lo que es un anacronismo en el momento de escribirlo en las pirámides de las dinastías V-VIII. Frente a las referencias a inhumaciones en suelo, estas alusiones son muy frecuentes:

"Arise, remove your earth, shake off your dust, raise yourself, that you may travel in company with the spirits, for your wings are those of a falcon". (747b-748b)

Sin embargo, la datación prehistórica de estos himnos es muy problemática. Hay una serie de objeciones que pueden hacer dudar de su validez.

La primera es que presupone que los reyes egipcios predinásticos eran enterrados directamente en la tierra. Sin embargo, en términos arqueológicos, la única posibilidad de reconocer que la sociedad está asistiendo a un proceso de jerarquización radica en identificar tumbas con unos ajuares más ricos que los del resto de los enterramientos. Pero tan pronto como algunos individuos destacan por su capacidad de acumular riqueza, también la propia tumba se hace más importante. Estos personajes, a los que en términos sociales podríamos calificar de líderes o de miembros de un grupo

con un status diferente, no están ya inhumados en simples fosas excavadas directamente en la tierra. Para cuando la complejidad de la sociedad permite hablar de reyes y estado, las tumbas de estos líderes egipcios habían experimentado ya una larga evolución que las había diferenciado por completo de las simples fosas.

La única posibilidad de mantener la datación tradicional significaría aceptar que se habrían mantenido las oraciones del momento en que la sociedad no presentaba aún diferencias jerárquicas destacables y todos los miembros del grupo eran enterrados en tumbas similares, simples fosas en el subsuelo. Este planteamiento supondría también que los líderes, a pesar de su empeño en diferenciarse de los demás individuos de la sociedad a través de símbolos materiales de status -en el caso funerario, una tumba más compleja y un ajuar más rico-, no habrían potenciado la creación de himnos particulares para sus ceremonias funerarias. Esta circunstancia resulta inaceptable, pues uno de los principales modos que tienen los líderes para sustentarse en el poder es presentarse al grupo con un ritual especial que los sacralice, tanto a sí mismos como a los miembros de su familia, incluidos sus antepasados. En ese proceso, el abandono de las oraciones que se recitaban para el común de los individuos jugaría también un papel significativo.

No obstante, queda abierta otra posibilidad, relacionada con el primer nivel de uso de los TP propuesto por Quirke. Si en el corpus se han incluido textos no relacionados directamente con el entierro real, tal vez, aunque es difícil, podríamos pensar que se aceptaron también textos usados en un contexto funerario, pero no real.

En cuanto a la razón por la que el rey es exhortado a limpiar la tierra que cubre sus huesos, Labrousse ha propuesto recientemente una curiosa hipótesis. Él cree que se puede reconocer una cierta similitud entre el contenido textual de los TP y el significado formal del complejo funerario. Como ya se ha visto *supra*, II.2.2, las cámaras internas de las pirámides se construyen sobre una cimentación consistente en una gruesa capa de arena. ¿Alude a ésta, el Spr. 662 cuando pide al rey que retire la arena que cubre su rostro?<sup>33</sup>

<sup>33</sup> Labrousse, L'architecture..., 1, 183.

### V.4.2. Enterramiento en un recipiente

Una cuestión paralela tenemos con la referencia en el Spr. 294 a una resurreción tras el paso previo de salir de un recipiente o jarra, que podría ser interpretada como una modalidad de enterramiento:

"I have come forth from my *dnit*-jar after having spent the night in my *dnit*-jar, and I will appear in the morning. I have come forth from my *dnit*-jar, having spent the night in my *dnit*-jar and I will appear in the morning". (437a-d)

La palabra con que se designa el contenedor es un hápax. Erman y Grapow lo documentan sólo en esta frase, definiéndolo como *tipo de jarra*<sup>34</sup>, de manera que no es una ayuda para poder establecer qué tipo de recipiente es éste del que el difunto sale después de haber pasado en él la noche. El determinativo es una guía, pero tampoco definitiva; en este caso, la grafía fonética se complementa con un recipiente cerrado de base estable, paredes ovoides, cuello estrecho y borde abierto<sup>35</sup>.

Si lo consideramos un tipo de urna funeraria, podríamos documentar casos de enterramiento en recipientes cerámicos en las necrópolis predinásticas.

La excavación de Ballas por Quibell produjo numerosos ejemplos, tanto en cista de arcilla como en grandes cuencos de cerámica. Sin embargo, los resultados de la memoria correspondiente son tomados por todos los investigadores con mucha precaución, entre otras razones porque esa campaña fue la primera en que se excavó un cementerio predinástico. El trabajo de campo no fue tan preciso como exigimos hoy para unos resultados fiables, en especial en esta localidad, que no fue controlada personalmente por Petrie. Además, ni siquiera se suponía entonces el alcance cronológico e histórico del yacimiento, por lo que las dataciones son muy aleatorias<sup>36</sup>.

<sup>34</sup> Wb. V. 575, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> El signo es similar a W22, <sup>56</sup>, aunque sin la partición central. La diferencia no es pequeña, pues al ser otro tipo de recipiente pierde el campo semántico *bebida* que tiene éste.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Quibell recoge una modalidad de este tipo en varios enterramientos, como las tumbas 103, 143 - cámara meridional (podemos suponer que no es predinástica por su diseño arquitectónico), 212 (en la escalera), 260, 265 (se especifica que es un niño y que el material relacionado es del Reino Antiguo), 275, 365, 367, 446, 524 (vacía), 686. El comentario a la tumba 353 resulta sospechoso, pues dice contener cinco enterramientos en recipientes de cerámica, y en la lámina IV éstos se presentan como cuencos muy abiertos, lo que no parece un contenedor habitual; podría caber la posibilidad de que se trate de ofrendas animales, pues no señala nada respecto a los esqueletos encontrados. Petrie, *Nagada*...,

Un ejemplo muy conocido es UC 14856-7 (Museo Petrie, Londres), un enterramiento en dos grandes cuencos, uno como base y otro como tapa, encontrado en el asentamiento de Hamamia. No presentaba ningún ajuar asociado, aunque el cuerpo estaba vendado en un tejido de lino. Los arqueólogos lo han fechado de manera muy amplia entre el protodinástico y el Reino antiguo<sup>37</sup>. De nuevo la ausencia de ajuar no permite una relación directa con el enterramiento de un líder o un jefe local, sino que es más bien indicativo de una situación social baja, en un momento en que la estructura social ya correspondía a la de un estado. En consecuencia, para este ejemplo vale el mismo comentario que se ha hecho para los enterramientos en tierra anteriores.

En época histórica la costumbre quedó reservada a niños<sup>38</sup>, lo que tampoco puede relacionarse con los monarcas del país. Así lo han atestiguado de nuevo, con resultados fiables desde el punto de vista del trabajo de campo, las excavaciones de Adaima, un yacimiento con hábitat y varios cementerios al norte de Hieracómpolis. Allí, la denominada necrópolis oriental, en el lecho de un uadi, ha producido ya una veintena de tumbas de una especificidad muy particular. Se trata de fosas excavadas en el limo, algunas con caja de arcilla cocida, aunque con más frecuencia en recipientes que pueden o bien contener al difunto o bien cubrirlo. Las ofrendas son muy escasas y la mayoría de los individuos no había llegado a la madurez. Además algunos habían sido objeto también de manipulaciones óseas, del tipo que se describirá más adelante, lo que da una idea de la complejidad de las prácticas funerarias que se practicaban también durante el periodo peor conocido de las dinastías tinitas<sup>39</sup>.

<sup>4-7.</sup> Los enterramientos citados podrían ser de adulto, pues en la descripción de unas láminas posteriores Quibell señala que la tumba 169 contenía un niño y esto llamó su atención pues se trata de una circunstancia excepcional en la necrópolis. Petrie, *Nagada...*, 15.

<sup>37</sup> North Spur Burial 59. Brunton / Caton Thompson, The Badarian..., ..., pl. LXIX, 3-5.

También enterrados de este modo en la Prehistoria. Murray, Burials..., 93, recoge cinco casos de niños enterrados en jarras junto a sus madres, sin especificar el yacimiento ni dar una referencia bibliográfica. Posiblemente, se está refiriendo a los cinco casos documentados por Petrie en Hawara -de cincuenta y un enterramientos infantiles excavados-. Éste describe la urna como large pots for which a cover was provided either by a dish or a broken pot. Además especifica que sólo uno de los niños, de unos diez meses, pues empezaban a salirle los dientes, estaba en la misma fosa que su madre; el resto eran enterramientos individuales. La disparidad con Murray puede deberse a un descuido de ésta. Petrie, The Labyrinth..., 5.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Midant-Reynes/Boisson/Buchez/Crubezy/Hendryckx/Jallet, Le site..., 203.

Sin embargo, existe otra posibilidad de interpretar el párrafo con un sentido diferente, y coetáneo, en términos cronológicos, a las copias conservadas de los textos. Aunque con dudas, Faulkner prefiere ver en esta inmersión en la jarra-dnit una de las fases de la momificación<sup>40</sup>. Si así lo aceptamos, no necesitamos retrasar la fecha de composición del pasaje -ni del Spr. en que se incluye- hasta el predinástico.

## V.4.3. Descomposición del cadáver anterior a la momificación

En el siguiente apartado se verá que las tumbas de Naqada pueden presentar tratamientos del cuerpo muerto que preceden a los que se desarrollarían con la momificación, aunque no son mencionados como tal en los TP. Sin embargo, algunos párrafos hacen alusión a procesos de descomposición del cadáver que no pueden ser coétaneos a los textos, pues los reyes menfitas eran ya embalsamados de una forma relativamente perfeccionada -la presencia de cajas canópicas en el suelo de las cámaras funerarias así lo demuestra-. Así, hay algunos himnos en los que se resalta el olor nauseabundo:

"O you who trust in(?) the place where you are, how bad is your smell! How offensive is your smell! How great is your smell!". (1790a-b, texto complete del Spr. 632, N)

Frente a una datación que retrotraiga su composición al momento en que aún no se practicaba la momificación, Faulkner ha propuesto otra interpretación del texto pareja a la del apartado anterior. Él opina que ésta es una recitación relacionada con el momento en que se iniciaba el proceso de embalsamar al difunto<sup>41</sup>. De esta forma, se puede evitar tener que retrotraer la fecha de composición hasta época prehistórica, pues los indicios seguros de momificación artificial más antiguos disponibles los proporciona un brazo guarnecido de adornos y envuelto en lino que ha aparecido en la tumba del rey Dyer, de la dinastía I, en Abidos<sup>42</sup>. Si se acepta la hipótesis de Faulkner,

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Faulkner, AEPT, 88, Utt. 294, n. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Faulkner, AEPT, 262, Utt. 632, n.1.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> En ese momento, de todas maneras, se debía de practicar un simple proceso de mantenimiento de los huesos en su lugar mediante vendajes, sin llegar a separar las vísceras. Lüscher, *Untersuchungen...*, 1.

se podría entender que el himno se refiere al proceso de la  $w^c bt$ , y que éste es el lugar en el que el rey puede confiar<sup>43</sup>.

#### V.4.4. Enterramiento secundario

Las frases que han provocado una mayor reacción por parte de los historiadores son las alusiones a la necesidad por parte del rey de recomponer su cadáver antes de resucitar. Siguiendo los planteamientos de Breasted y Sethe, estas prácticas, completamente extrañas a la situación a fines del Reino Antiguo, en que la momia real es depositada en una pirámide, se han intentado relacionar con posibles ritos predinásticos de desmembramiento del difunto, lo que permitiría de nuevo considerar esos párrafos de los TP como anacronismos y, a partir de ellos, fechar en la prehistoria los Spr. que los incluyen. Pero también, y esto es un caso excepcional, los TP han sido utilizados, desde comienzos de nuestro siglo, para explicar unos descubrimientos mal comprendidos de las necrópolis predinásticos. Estos himnos y algunos párrafos aislados se han considerado el refrendo mítico de una serie de prácticas calificadas como desmembramiento ritual -y canibalismo, lo que se verá en el siguiente apartadoque se manifestarían en los himnos. En consecuencia, podríamos entonces situar la composición de esos textos en el mismo momento en que se fechan esos enterramientos.

"Oho! Oho! Raise yourself, O King; receive your head, collect your bones, gather your limbs together, throw off the earth from your flesh, receive your bread which does not grow mouldy and your beer which does not grow sour<sup>44</sup>, and stand at the doors which keep out the plebs". (654a-655b)

"May you have abundance of great herbs wherof the children of Geb had abundance, may your amputated parts be raised up, having power over the Bows". (1018a-c)

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> La hipótesis es válida sobre todo para poder dar sentido al Spr., que se entendería así como un himno a la tienda de embalsamamiento, pues si no, es difícil de reconocer cuál es la finalidad de un texto tan corto y elíptico.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> La parquedad de la ofrenda, pan y cerveza, contrasta con la variedad de alimentos que recibe el rey en su pirámide según estos mismos textos, pues la lista ocupa los primeros doscientos Spr. Éste puede ser otro argumento para corrobar el anacronismo de esa parte del himno.

"O Osiris the king, knit together [your] limbs, reassemble your members, set your heart in its place". (1890-1891)

## V.4.4.1. Conceptos de antropología funeraria

Para entender el tema creo que es imprescindible empezar por unas definiciones terminológicas. La bibliografía egiptológica tradicional desconocía la precisión a la que ha llegado en algunos aspectos la excavación arqueológica de enterramientos, a partir de los conceptos relacionados con el campo que la Nueva Arqueología denomina como arqueología de la muerte, y en especial con el método de trabajo de campo que se conoce como antropología del terreno.

\* Enterramiento secundario. Es el término más importante para comprender el problema que aquí se analiza. Implica la existencia de unas ceremonias de enterramiento muy retrasadas respecto al momento de defunción del individuo. El cadáver es objeto de un tratamiento provisional, en general de larga duración, al término del cual los restos son recuperados. Durante el periodo de transición el muerto es considerado, normalmente, como ausente, hasta que sus huesos permiten reintegrarlo en la sociedad, pero ya como difunto.

Para designar el conjunto de actuaciones es preferible utilizar el término de funerales en dos tiempos o, mejor, funerales diferidos, para cubrir otros posibles actos intermedios. Enterramiento o inhumación secundaria designaría únicamente el depósito definitivo del cuerpo. Hablar de éste es afirmar implícitamente la existencia de otro lugar funerario temporal -que debería denominarse inhumación primaria, aunque esta denominación se emplea muchas veces y de manera errónea con el sentido de enterramiento permanente en contraposición al secundario- y de unas ceremonias fúnebres realizadas en una secuencia temporal muy larga. Al arqueólogo le resulta muy dificil establecer si el dispositivo sepulcral que está excavando es una inhumación de este tipo y le es aún más dificultoso documentar los funerales diferidos si no posee otro tipo de información complementaria a la arqueológica<sup>45</sup>.

<sup>45</sup> Leclerc, La notion..., 16.

El enterramiento secundario significa un deseo de proceder a una fase de descarnamiento activo o pasivo del cadáver previo a su deposición permanente. Para documentar ese proceso se han propuesto diversos argumentos<sup>46</sup>:

huellas de cortes en los huesos, que serían el testimonio de una descarnación activa del cuerpo. Sin embargo, se ha reconocido que las operaciones quirúrgicas e incluso el canibalismo pueden dejar estigmas similares;

carácter incompleto del esqueleto, bien por la elección voluntaria de determinados huesos para ser depositados en la sepultura definitiva o bien por un olvido, pérdida o destrucción de otros, en especial los más pequeños, en el lugar de descarnamiento o durante el traslado. Es imprescindible poder descartar con seguridad todo daño debido a un saqueo de la sepultura, a una conservación diferencial del esqueleto, es decir, que por razones tafonómicas se hubieran destruido sólo determinadas partes, o a una excavación imperfecta;

aparente desorden en la disposición de los restos si se compara con la anatomía humana; es necesario poder descartar cualquier *recomposición* posterior o disyunciones articulares.

El diagnóstico reposa sobre argumentos negativos que implican que no haya habido una intervención posterior no programada en el ritual, de ahí que la certeza sea muy rara. Además, es muy difícil -casi imposible- distinguir si nos encontramos ante un enterramiento secundario o ante una reducción de restos *in situ* posterior, es decir, ante el agrupamiento de los huesos de un individuo en el mismo espacio en que se efectuó el depósito inicial; también es casi irreconocible frente a una inhumación definitiva a la que se hubieran retirado algunos miembros que se considerasen significativos, en especial el cráneo. Como se verá más adelante, es importante reconocer las limitaciones que supone identificar un enterramiento secundario.

\* Desmembramiento es el término que utilizan los egiptológos para referirse a las prácticas que fueron documentadas en la excavación de Ballas y Naqada durante la campaña de 1894-1895. En la memoria correspondiente Quibell y Petrie hablan de cuerpos mutilados<sup>47</sup> y este último, además, de huesos rebañados (scooped bones)<sup>48</sup>. El

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Duday / Courtaud / Crubezy / Sellier / Tillier, L'Anthropologie..., 43-44.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Petrie / Quibell, Nagada..., 9, 30-32, etc.

<sup>48</sup> Para describir los huesos de la tumba T5. Petrie / Quibell, Nagada..., 32.

sustantivo fue introducido en la bibliografía egiptológica por Wainwright en 1912 en el primer análisis de estos restos comparándolos con los TP. Sin embargo, no está bien utilizado, pues, literalmente, desmembrar es retirar algunos de los miembros, una práctica que creyó reconocer este autor, pero que pudo no haber sido realizada como tal; la pérdida de algunos restos de los esqueletos puede ser resultado de un ritual de enterramiento diferido y no de una mutilación activa.

- \* Descarnar es un término mucho más correcto para referirse al proceso que parece poder evidenciarse en algunas de las tumbas excavadas en Naqada. Sin embargo, tampoco debería utilizarse con el sentido genérico que se da al anterior. Como se ha visto en la primera definición, este proceso es sólo uno de los varios ritos que componen el conjunto de ceremonias de un enterramiento diferido -una de sus evidencias arqueológicas- por lo que no es correcto referirse al conjunto por una sola de sus partes. El uso de desmembramiento -aludiendo en realidad a la descarnación- ha dificultado reconocer que se debía buscar qué otros actos implicaba esta práctica y, sobre todo, qué significado podía tener el ceremonial completo.
- \* El desligamiento consiste en acelerar el proceso de separación de los miembros de forma mecánica mediante cortes con un instrumento afilado.
- \* Reocupación de una tumba. Su significado es evidente. No obstante, es oportuno señalarlo porque en buen número de los estudios suscitados por el problema del canibalismo egipcio se emplea de manera errónea el término enterramientos secundarios para indicar, simplemente, que la tumba se ha abierto en más de una ocasión para introducir nuevos cuerpos. Se trata sólo de recordar que este término -o un sinónimo verdadero- es el que se debe utilizar para aludir a esa actividad.

# V.4.4.2. La información arqueológica

En el Egipto de fines del s. XIX, tan sólo W.M.F. Petrie creía que incluso una tumba robada, si era excavada apropiadamente, aportaba suficiente información como para justificar el tiempo empleado en ella. Durante el invierno de 1894-1895, él y sus colaboradores trabajaron en una serie de necrópolis situadas en el desierto al oeste de las ciudades de Naqada y Ballas. La campaña, un hito para la Egiptología por su

significado, fue la primera en la que se encontró contextualizado el material predinástico, aunque los propios arqueólogos no llegaron a saberlo hasta varios años más tarde, tras el estudio de otros yacimientos que permitieron situar los ajuares encontrados en el espacio cronológico que les corresponde<sup>49</sup>. Esta precisión es importante para entender la fragilidad de una documentación obtenida en una excavación que tiene un enorme valor para su momento, pero que no reúne todas las garantías que se exige hoy al trabajo de campo para identificar un proceso ritual tan complejo como en el que en ella se sugiere. No obstante, Petrie enfatizó en sus comentarios las precauciones con las que se aseguraron que las ausencias de huesos no se debieran a desapariciones accidentales durante la propia excavación, así como aquellas tumbas que habían sido saqueadas en la antigüedad; la opinión por la que se inclinan ahora muchos autores es que el trabajo se hizo de manera mucho más precisa a como sugieren quienes no reconocen las conclusiones sorprendentes que se pueden inferir a través de él.

En la excavación de las necrópolis de Ballas -encargada a Quibell- y las tres de Naqada, así como en las de Abadiya, Hu<sup>50</sup>, y Guerza<sup>51</sup> -además de otras de Reino Antiguo inicial<sup>52</sup>-, Petrie y sus ayudantes descubrieron que no todas las alteraciones en la disposición de los restos óseos habían de ser imputadas a saqueadores. En las memorias correspondientes, se describe enterramientos que presentaban variaciones respecto a la situación más habitual: individuo en posición contraída con todos sus huesos en conexión anatómica. Sin pretender abarcar la totalidad de posibilidades, estas anomalías podían oscilar entre enterramientos en los que el esqueleto fue depositado incompleto -sin cabeza o con otras ausencias, en especial antebrazos o manos; en algunos aparecía un recipiente de cerámica en su lugar-; individuos con un tratamiento diferencial del cráneo, en general depositado sobre un amontonamiento de piedras; inhumaciones con disposiciones irregulares del esqueleto, que ha perdido la

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Cuando Petrie publicó la necrópolis de Naqada, consideraba que ésta era el testimonio de una invasión que había traído un material distinto al egipcio, más arcaico, que debería fecharse en el Primer Periodo Intermedio, lo que, evidentemente, condicionó su interpretación. Petrie / Quibell, Naqada..., 61.

<sup>50</sup> Petrie / Mace, Diospolis...

<sup>51</sup> Petrie / Wainwright / Mackay, The Labyrinth...

<sup>52</sup> Petrie / Griffith, Deshasheh, 1897 y Petrie / Wainwright, Meydum...

conexión anatómica -algunas podrían deberse a la diagénesis pero en otros casos la distancia imposibilita esta justificación *natural*-; tumbas con huesos esparcidos. En algunas sepulturas hay incluso evidencias de fuego, aunque no de cremación<sup>53</sup>. Algunos investigadores han calculado que su cifra no alcanza a un 10% del total de los enterramientos<sup>54</sup>. Éstos son los que en estudios posteriores se convierten en testimonios de desmembramiento del cadáver.

El caso más extremo<sup>55</sup> y que más bibliografía ha provocado es el de algunas tumbas del cementerio T de Naqada. En un posible orden temporal, aquellas con anomalías más significativas son las siguientes:

T4<sup>56</sup>. Es la de cronología segura más temprana en la necrópolis. Petrie la fecha en SD 41, pero Davis considera que su datación puede ser algo más amplia, 41-43<sup>57</sup>. Contenía dos enterramientos separados, alterados por un tercero que destruyó las

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Como no puede abarcarse la totalidad de posibilidades, me limitaré a recoger el testimonio de Petrie para las necrópolis de Naqada, pues es la que presentó un mayor número de casos, por la densidad mucho más alta de enterramientos -más de 1900 en la parte principal, más de 130 en el cementerio B y unos 60 en el T- y fue bien excavada. En la descripción del yacimiento, el arqueólogo describe un alto número de tumbas en las que hay una disposición anormal del individuo. Sin embargo, en la explicación detallada que hace después de los enterramientos anómalos, recoge un porcentaje mucho menor, tal vez porque entre los primeros había muchos que pudieran ser producto de un saqueo, aunque él no lo diga explícitamente en la descripción. Los que aparecen en la segunda lista son, agrupados, los siguientes:

Tumbas en las que el esqueleto fue depositado incompleto: 37 -sin cabeza-, 227, 845 y 1377 -cráneo o cuello sustituidos por recipientes de cerámica-.

Tumbas con otras *mutilaciones* del cuerpo: 29, 32 y 42 -costillas-, 594 y 880 -huesos de piernas dispuestos en paralelo, mientras las pelvis se esparcieron alrededor-.

Tumbas con disposiciones irregulares del esqueleto: 263 -columna vertebral sobre los pies de un segundo individuo y cráneos en las esquinas-, 315 -cráneo y antebrazos en una esquina sobre los que se apoyaba un jarro-, 530 -cráneo girado-, 1105 -cráneo junto a las piernas-, 1505, B50 -cuello roto entre las vértebras cuarta y quinta-, B 107 -cráneo junto a los pies-.

Tumbas con huesos esparcidos: 28, 31, 62, 271.

Tumbas con un tratamiento diferencial del cráneo, en general depositado sobre un amontonamiento de piedras: 18, 29, 38, 54, 57, 541, 1827, 1828.

Tumbas que manifiestan prácticas ligadas a antebrazos y manos: 29, 236, 255, 315, 540, 541, 548, 712, 804, 878, B62.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> A comienzos de siglo, cuando se excavaba una necrópolis, la norma aceptada no exigía publicar más que una selección de los enterramientos. En el caso de Petrie ahora tenemos la suerte de haber recuperado los cuadernos de notas escritos durante la excavación, y que han empezado ya a ser utilizados en diferentes publicaciones, algo de lo que no disponemos para el resto de los trabajos arqueológicos de la época.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> En aquella primera excavación, estos casos impresionaron tanto a Petrie que éste consideró que serían costumbres de una raza invasora, que habría provocado el hundimiento de la estructura social del Reino Antiguo.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Petrie / Quibell, Naqada..., 18-19; Davis, Cemetery..., 21.

<sup>57</sup> Davis, Cemetery..., 18.

piernas de uno más antiguo. La tumba era grande, pero con ajuar escaso, salvo si éste se perdió en la reocupación última. Se recogieron cuatro cráneos y huesos de pelvis y fémures esparcidos por el suelo. Si suponemos que el enterramiento principal alto era de un hombre -aunque en el plano no se especifica sexo- había al menos dos indíviduos masculinos y otros femeninos.

T14<sup>58</sup>. Es coetáea a T4, aunque fechada con menos seguridad. Petrie sugiere unas SD del 43 a 61, pero Davis no la lleva más tarde de la 48<sup>59</sup>. Se considera que no había sido saqueada pues el ajuar se encontró aparentemente en buen orden. La disposición de los huesos resulta muy curiosa, pues los largos se colocaron en paralelo a huesos de bóvido y el cráneo apareció erguido sobre una pequeña zona despejada.

T5 es la mayor y más importante de las tumbas de Nagada IIc-d en este cementerio<sup>60</sup>. Petrie la sitúa en SD 50 y Davis la retrasa hasta SD 53<sup>61</sup>. Aunque no presenta ningún signo de saqueo -como testimonia su rico ajuar-, los restos óseos aparecieron todos inconexos, apilados en pequeños montoncitos, con algunos huesos largos y costillas dispuestos de una manera casi decorativa, mientras otros quedaban esparcidos por el suelo. Había seis cráneos; uno tenía la cara destrozada; otro se colocó sobre un adobe a 16 pulgadas sobre el suelo de la tumba, con la mandíbula detrás; bajo un tercero, e introducidas en su interior, se encontraron algunas cuentas de piedra y fragmentos de malaquita; y, bajo otro, se halló una concha oval. No había vértebras en conexión con ninguno de los cráneos y es imposible determinar por el resto del material óseo si los seis individuos estaban completos. Al menos uno de ellos era masculino, pero pudo haber más mujeres que hombres. La característica más llamativa es que muchos de los huesos estaban rotos en sus extremos y algunos machacados y, según Petrie, con la médula rebañada en muchos de ellos<sup>62</sup>. No obstante, no podemos precisar si todos ellos eran humanos. El arqueólogo estaba seguro de que su disposición y estado no puede atribuirse a animales, sino que es producto de un complejo rito de enterramiento que incluiría la ingestión del cuerpo de, al menos, algunos difuntos. Como no menciona huellas de ningún tratamiento específico sobre los huesos -cocción, fuego directo-, salvo que fueron reducidos a astillas, habría que suponer que la carne -o

<sup>58</sup> Petrie / Quibell, Nagada..., 20; Davis, Cemetery..., 22.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Davis, Cemetery..., 19.

<sup>60</sup> Petrie / Quibell, Nagada..., 19; Davis, Cemetery..., 23.

<sup>61</sup> Davis, Cemetery..., 18.

<sup>62</sup> Petrie / Quibell, Nagada..., 32.

la médula, que es lo que él especifica- fue ingerida cruda. El afecto a la persona del finado explicaría no sólo la retirada de antebrazos y manos sino también el consumo de la carne y la succión de la médula de los huesos previamente machacados, de manera que se asegurase así la transmisión de las cualidades del difunto a sus descendientes<sup>63</sup>.

T16<sup>64</sup>. Es la más temprana y mayor de las tumbas del último grupo cronólogico. Aunque Petrie la data en SD 61, Davis la retrasa hasta 71-73. El cuerpo había sido depositado en posición fetal, con tres recipientes de piedra entre los brazos y por fuera de éstos, y con un colgante de concha junto a la cabeza. Pero los huesos de un individuo joven quedaban en una esquina de la tumba. Éste podría ser hijo del anterior.

T19. Petrie no propone ninguna fecha. Insiste en que no fue alterada, pero sólo los huesos bajos de la columna y las piernas estaban en conexión anatómica, mientras que el resto del esqueleto aparecía disperso, con los brazos cuidadosamente dispuestos en paralelo al muro meridional<sup>65</sup>.

T42. Huesos clasificados en pequeños montículos según su tipo: piernas en la esquina NW, vértebras y algunas costillas en la NE y brazos en el centro<sup>66</sup>.

La excavación de Guerza en 1910, cuando la perspectiva sobre los yacimientos predinásticos permitía conocer qué problemas de identificación de restos planteaban estas necrópolis, se realizó tomando las precauciones máximas. Se estudiaron 290 tumbas de las que 249 fueron consideradas intactas y sólo 39 como saqueadas o más tardías. No hay muestras de reutilización de las tumbas; todas son individuales excepto cuatro<sup>67</sup>. Quedaba así descartada la posibilidad de un desbaratamiento del esqueleto preexistente debido a una apertura posterior de la tumba. La misma simplicidad de las fosas hace impensable su reutilización. El número representativo de casos y su reaparición en diferentes necrópolis es prueba de que no se trata de un error del equipo de Petrie.

Una buena parte de estos enterramientos se hizo en simples fosas excavadas en la arena. Tras colocar el cadáver, eran rellenadas de nuevo, lo que impediría cualquier

<sup>63</sup> Petrie / Quibell, Nagada..., 33.

<sup>64</sup> Petrie / Quibell, Nagada..., 20; Davis, Cemetery..., 24.

<sup>65</sup> Petrie / Quibell, Nagada..., 20.

<sup>66</sup> Petrie / Quibell, Nagada..., 20 y 32.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> 21 y 171 incluían a un adulto y a un niño, posiblemente madre e hijo, 143 a tres individuos y 110 a una mujer embarazada. Wainwright, en Petrie / Wainwright / Mackay, *The Labyrinth...*, 5.

movimiento postdeposicional -aparte del diagenésico-, al carecer de un espacio vacío en el que pudieran desplazarse los huesos. Las disposiciones fantasiosas que se describen en algunas tumbas no pueden deberse, en ningún caso, a desplazamientos naturales, como tampoco las desapariciones de miembros. Por último, el hallazgo de recipientes de cerámica intactos en el lugar de los miembros perdidos argumenta en contra de la posibilidad de saqueos no identificados<sup>68</sup>.

Por el contrario, el desarrollo de una cierta complejidad arquitectónica de las tumbas, con el cuerpo depositado en el fondo de un pozo techado con ramas, planchas, palmas o esteras, podría argumentarse con razón como causa de algunas anomalías. En el espacio vacío que forma la techumbre serían factibles algunos desplazamientos naturales y el hundimiento de la cubierta provocaría, además, inevitablemente, algunos movimientos de los huesos. Petrie no menciona si hay alguna relación entre enterramientos en fosa cubierta y anomalías deposicionales, pero Wainwright sí lo tiene en cuenta, de manera que señala que todos los casos indudables que él analiza no presentaban un techo<sup>69</sup>.

Los restos óseos no han sido objeto de un estudio antropológico que intentara determinar si conservaban huellas de estos posibles ritos. Petrie llevó a Inglaterra al menos una parte de estos huesos, que se conservan en la Duckworth Collection de Cambridge. El estado de conservación de los cráneos es bueno, y aunque -sólo elloshan sido objeto de análisis por diversos investigadores, ninguno señaló la existencia de huellas de actividad humana o animal sobre ellos. A la espera de futuros estudios sobre el resto de los esqueletos, las memorias de excavación siguen siendo la única base de la que disponemos<sup>70</sup>. Hay que contar con el problema adicional de que en el Egipto de

<sup>68</sup> Petrie lo describe diciendo que una cerámica ocupa su lugar, pero esto implica un deseo de sustituir éste por aquella, que habría que analizar más detenidamente antes de poder mantenerla. Sin ese análisis, es mejor que consideremos simplemente que al cadáver le faltaban algunas partes en el momento de su deposición, y que alguno de los objetos del ajuar se hallaban donde debían encontrarse los miembros desaparecidos. Wright comenta cómo en la mitología griega, Pélope es descuartizado y pierde un hombro, comido por Deméter, y éste es sustituido por otro de marfil. Petrie, que seguramente conocía el mito, pudo verse influido por él en sus descripciones. Wright, The Egyptian..., 354. Cabría aún hacerse otra pregunta ¿sería factible que el saqueador engañara al muerto, colocando un objeto en sustitución de uno de sus miembros?

<sup>69</sup> Petrie / Wainwright / Mackay, The Labyrinth.... 3.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Comunicación personal de Ms. Corinne Duhig, a quien agradezco sinceramente su amabilidad al atender mis preguntas.

comienzos de siglo, al publicar una necrópolis, se seguía la norma de no describir más que una selección de los enterramientos. No obstante, se supone que los anómalos, por su excepcionalidad, serían mencionados mayoritariamente.

A partir de la excavación de Guerza, no vuelve a aparecer esta práctica en las memorias de excavación. Podría argumentarse que el círculo de Petrie trabajó, hasta la Primera Guerra Mundial, en las necrópolis predinásticas más extensas, y por tanto donde la posibilidad de encontrar estos tratamientos excepcionales del cadáver resultaba más factible; pero ellos no excavaron todo. Hay necrópolis tan significativas - y algunas bien excavadas- como las de Hieracómpolis, Naga ed-Der o Armant, donde no se ha documentado. ¿Estamos ante una ausencia real de testimonios o ante una diferente interpretación? Parece más probable que sea esta segunda posibilidad. Algunos trabajos de campo identificaron situaciones semejantes, pero en un ambiente de típica reacción frente a la generación anterior y de crítica a sus métodos de trabajo, la desconfianza se extendió a la validez de sus resultados. Esta opinión puede hacerse extensiva incluso a alguno de los alumnos de Petrie. Así, Brunton niega la evidencia descubierta en Badari, a pesar de los hallazgos en yacimientos neolíticos paralelos del Oriente Próximo:

"As at Badari there was no evidence of mutilation or dismemberment. The heads were sometimes displaced and occasionally missing, but this can be accounted for in other ways" ?1.

E.J. Baumgartel, colaboradora del Petrie Museum en el University College, no menciona ni una sola vez el problema de los enterramientos anómalos en su síntesis del predinástico egipcio a pesar de tratar con detenimiento la evolución de la arquitectura y las prácticas funerarias del periodo<sup>72</sup>.

Wright califica el fenómeno de los enterramientos anómalos como *child of its time*. Los restos se identificaron y comentaron en un ambiente intelectual propenso a estos descubrimientos, coincidiendo con la aplicación de los principios de la antropología cultural a los estudios de religión antigua, especialmente griega, por J.

<sup>71</sup> Brunton, Mostagedda..., 61.

<sup>72</sup> Baumgartel, Predynastic..., 463-497.

Harrison y el grupo de Cambridge<sup>73</sup>. Aún en una conocida síntesis reciente, deudora del espíritu de esos años, todo el problema de los enterramientos anómalos es reducido a un error en la documentación de los hallazgos<sup>74</sup>.

La primera excavación reciente que volvió a identificar una tumba con estos tratamientos excepcionales de los huesos fue, como en tantas otras cosas, la de Hieracómpolis. La tumba 4 de la localidad 6 era una fosa oval pequeña poco profunda. Aunque sin ajuar, contenía la casi totalidad de los huesos mayores, en una disposición que manifestaba que habían sido atados con vendas de lino -quedaban algunos restosdespués de que la carne se hubiera descompuesto o hubiera sido retirada intencionalmente. Cráneo con mandíbula, pelvis y huesos largos de las extremidades estaban completos, pero faltaba buena parte de las costillas, vértebras y huesos pequeños de manos y pies. El examen en laboratorio de los huesos largos reconoció la existencia de marcas que manifiestan la práctica de descarnación activa. Se trataba de un hombre robusto de menos de 25 años. Adams sugirió que serían los restos de un enterramiento amratiense encontrado cuando se excavó la enorme fosa para constuir la tumba de piedra cercana, más reciente, reinhumados. No obstante, la cronología es imprecisa, pues no contenía nada de ajuar<sup>75</sup>. En la memoria de excavación se sugería que pudiera pertenecer a una de las dos cronologías atestiguadas en esa necrópolis, amratiense o protodinástico, pero otros estudios han anulado este hiato posteriormente, de manera que puede ser de cualquier momento del predinástico<sup>76</sup>.

También en las actuales investigaciones en Adaima, ha reaparecido el tema. La excavación de las tumbas está siendo realizada por antropólogos. Éstos aplican métodos de campo que permiten reconocer la posición original de los restos y los posibles movimientos postdeposicionales de los cadáveres, por lo que el trabajo se está realizando con las máximas medidas de fiabilidad técnica disponibles en la actualidad.

<sup>73</sup> Wright, The Egyptian..., 347.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> "It is possible that the separation of the bones may have been due to the activities of tomb-robbers who left so little evidence of their means of entry into the tomb that it was overlooked by the excavators". Spencer, Death..., 43.

<sup>75</sup> Hoffman / Lupton / Adams, Excavations..., 53-54.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Adams, Elite..., 14-15.

En los dos cementerios asociados al asentamiento, el equipo francés había excavado en 1994 más de doscientas tumbas de las que veinticinco estaban intactas. Dos tumbas individuales, sin ajuar, presentaban sus esqueletos sin cráneo. A diferencia de otros casos de la misma necrópolis, en que la causa podía ser el saqueo, en éstos no era posible, pues se conservaban inviolados. La arena que recubría los cuerpos fue también revisada con cuidado. La ausencia de cabeza sólo puede deberse a que fuera retirada antes de la deposición del cadáver en la fosa. Paralelamente, bajo el suelo de una de las cabañas, se descubrieron los restos de una estera que envolvía una cabeza humana, y en el campaña de 1996, ha aparecido el enterramiento de un cráneo<sup>77</sup>. Además, los investigadores han sugerido que los cuerpos estarían ya descompuestos cuando fueron inhumados definitivamente, lo que ellos elevan a la categoría de una práctica de tratamiento de los muertos<sup>78</sup>. Este descubrimiento no sólo viene a reabrir el debate sobre los enterramientos anómalos sino que en futuras campañas permitirá, tal vez, una visión más precisa, técnicamente, del problema<sup>79</sup>.

### V.4.4.3. Cronología, distribución geográfica y extensión social

No se ha realizado un análisis cronológico de estos enterramientos utilizando los conocimientos actuales de los materiales predinásticos. Un estudio antiguo de Murray sólo los reconoce a partir de Naqada I y en las fases siguientes del predinástico<sup>80</sup>, es decir, en el calcolítico egipcio -aunque los casos negados por Brunton podrían llevar el fenómeno hasta el neolítico-. En cuanto a su desaparición, a

<sup>77</sup> En el informe preliminar de la campaña, se comenta que en esta misma necrópolis, fechada en las dinastías I y II, los huesos de algunos individuos -la mayoría inmaduros- han sido objeto de manipulaciones. Midant-Reynes / Boisson / Buchez / Crubezy / Hendrickx / Jallet, Le site..., 203 y 206-207.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> "...human intervention and the collecting of human bones from corpses totally decomposed in predynastic times in Upper Egypt". Midant-Reynes / Buchez / Crubezy / Janin, The Predynastic..., 96.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Si tomamos como base el número de tumbas intactas excavadas en Adaima, parece que el porcentaje de aquellas que presentan anomalías en los restos es muy similar al propuesto para las excavaciones del grupo británico.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Ella lo documenta en el Amratiense y en el Guerzeense, y menciona textualmente que no se ha identificado en el Badariense. Murray, Burial..., 87, 90 y 92-94.

partir de la dinastía I se inician los experimentos que conducirán hacia el desarrollo de la momificación y, con ella, la sustitución paulatina de estas prácticas.

Su distribución resulta significativa, pues las cuatro necrópolis con mayor número de casos se localizan a una distancia pequeña, aguas abajo de Tebas, además de Adaima y Hieracómpolis un poco al sur de esta ciudad. Se trata de la misma región en que surgieron las culturas predinásticas del Alto Egipto, y no parece arriesgado limitar las prácticas a éstas. Tan sólo Guerza está muy alejado, cerca de el-Fayum. No obstante, su aparición en este cementerio puede deberse a la expansión hacia el norte de la cultura meridional, ya sea ésta por migración de la población o por influencia cultural. En el Bajo Egipto no se ha identificado nada semejante, aunque en este ámbito los enterramientos siguen un patrón completamente diferente, tanto en la fase neolítica de Merimde como en los yacimientos calcolíticos de el-Omari y Maadi, que ya presentan una cierta influencia guerzeense, pero no la costumbre estudiada.

En cuanto a la situación social de los individuos que han sido objeto de ese tratamiento diferente, la postura más extendida, basada en las tumbas de adobe de la necrópolis T de Naqada y la riqueza de su ajuar, era que se trataba de prácticas reservadas a la elite económica y social. Sin embargo, éste es un punto de vista erróneo. Aunque la cronología de T ha sido objeto de valoraciones desafortunadas, Davis cree reconocer un cierto tradicionalismo en los ajuares; en concreto, habla de un retraso en incorporar determinadas novedades en la cerámica, como la de tipo D, la de decoración incisa o los recipientes ovales. Además, sus enterramientos llevan la dislocación del esqueleto hasta un extremo que no se conoce en otras tumbas más pequeñas, por lo que no parece descabellado considerarlo como un cementerio con un status especial, reservado para un grupo determinado que no se puede llegar a definir. Para Davis, estas personas habrían desempeñado obligaciones especiales en la comunidad y esto les habría hecho acreedores a unos ritos de enterramiento excepcionales<sup>81</sup>, pero no es un privilegio exclusivo de ellos. Por una parte, este cementerio no es el único de Naqada con riquezas, pues el análisis de esta autora ha

Davis, Cemetery..., 27. Sus obligaciones específicas les habrían proporcionado una riqueza y prestigio especiales, pero no eran los únicos en disfrutar ambos en la Naqada predinástica.

mostrado que las hay iguales y superiores en algunas tumbas coetáneas del núcleo principal<sup>82</sup>. Por otra parte, enterramientos anómalos en simples fosas y con un equipo funerario más pobre se han documentado en todos los yacimientos implicados; en Guerza, Wainwright especifica que no se detectó una diferencia significativa entre los ajuares de tumbas con anomalía o sin ella<sup>83</sup>. En Adaima, los dos enterramientos documentados carecían de ajuar, lo que no es una situación homogénea al conjunto de la necrópolis, en la que una tumba presentaba una treintena de vasijas<sup>84</sup>. Parece evidente, por tanto, que esta costumbre está presente en todos los grupos sociales representados en el registro arqueológico y no es, pues, distintiva de una elite social, como se argumentó durante mucho tiempo.

La necrópolis real de Abidos estaba muy saqueda desde la antigüedad y fue además tan mal excavada por el primer arqueólogo a quien se otorgó, que hoy resulta imposible determinar si se había procedido a algún tratamiento similar con los primeros reyes seguros del valle del Nilo. Esto habría sido un dato fundamental para poder ligar estas prácticas a los himnos funerarios con los que Wiedemann -y tras él muchos otros investigadores- las ha comparado y que, en su versión más antigua, eran exclusivos de la realeza.

### V.4.4.4. La interpretación cultural y religiosa

El significado cultural o religioso de las prácticas que provocaron la aparición de los enterramientos anómalos ha sido revisado desde diversas perspectivas. Antes de iniciar un repaso historiográfico por las diversas interpretaciones que se ha dado del fenómeno, conviene resaltar su diversidad. Una variedad así no debería corresponderse a una única costumbre y de la misma manera que el resultado final es diverso, también

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> La tumba 1257 es más rica que T4, la mejor de T durante Naqada IIa-b. En la fase siguiente, T5 es la más rica del yacimiento, pero a partir de ese momento, los objetos de T se equiparan con los del resto de la necrópolis. Además, habría que tener en cuenta el cementerio B, con ajuares que pueden ser semejantes en riqueza, pero peor estudiados porque Petrie lo encontró ya saqueado. Davis, Cemetery..., 24-26.

<sup>83</sup> Wainwright, en Petrie / Wainwright / Mackay, The Labyrinth..., 4.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Midant-Reynes / Buchez / Crubezy / Janin, The Predynastic..., 96.

lo pueden ser los tratamientos que ha recibido el difunto y los propósitos por los que se hizo.

Petrie propone una interpretación funeraria de esas anomalías desde la primera memoria de excavación de Naqada y Ballas. Él consideraba que las disposiciones excepcionales del esqueleto y en especial las del cráneo eran testimonio de un ritual en el que la cabeza sería separada voluntariamente del cuerpo antes del enterramiento de éste. No llega a sugerir qué tipo de creencia giraría en torno a esa cabeza, sólo que quizás se mantuviera en el exterior por algún tiempo y sería introducida en la tumba después. Antebrazos y manos serían también objeto de algún tratamiento especial pues algunos eran retirados antes del enterramiento del cadáver. Aunque en determinados casos su desaparición pudiera deberse a haber sido arrancados por saqueadores que se apropiaban así de anillos y brazaletes, es muy difícil que esta posibilidad explique aquellos cuerpos en que no se han movido los brazos, pues su articulación con el antebrazo es muy resistente y es difícil arrancar éste. Por último, el hallazgo de otras mutilaciones y tumbas con huesos dispersos le conduce a concluir que todo el cuerpo era en ocasiones desmembrado antes del enterramiento y dispuesto en la tumba de forma artificial<sup>85</sup>, aunque sin explicar convenientemente las razones para esta práctica.

Al año siguiente a la memoria de excavación de Naqada, Wiedemann relaciona ya estas prácticas con los textos religiosos en los que se alude a un desmembramiento más o menos significativo del cadáver, tanto en los que se acababan de descubrir en las pirámides de Saqqara como en el *Libro de los muertos*. Las alusiones literarias resultaban ambiguas, pues indicaban por una parte una situación positiva, al exhortar al difunto a reunir sus miembros para recomponer el cuerpo y favorecer así su resurrección, como negativa, al advertirle del peligro que podría suponer la amputación de la cabeza o de otras partes del cuerpo. La razón de esta segunda sería un cierto miedo a los muertos, suponiendo que estas mutilaciones les impedirían moverse libremente<sup>86</sup>.

<sup>85</sup> Petrie / Quibell, Nagada..., 31-32.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Wiedemann, en de Morgan, Recherches..., 205-210.

Fue Wainwright, uno de los ayudantes de Petrie, quien realizó la primera interpretación de conjunto de los enterramientos anómalos, deudora de las dos anteriores. Su análisis le llevó a reconocer evidencias de mutilaciones activas, es decir, de un desmembramiento de los cuerpos anterior a su colocación en la tumba. No obstante, deja claro que no se trata de un descarnamiento, al menos generalizado, pues algunos de los cuerpos presentaban huellas de haber sido depositados cuando aún había carne sobre el hueso.

Establece una lista de doce tumbas de la necrópolis de Guerza con muestras seguras de ese tratamiento específico<sup>87</sup>. La tabulación de los miembros ausentes permite reconocer cuáles son los que faltan con más frecuencia: pies, vértebras del cuello, pelvis, mano, tibia y fémur en este orden. Uniendo pies, pelvis -yo no reconozco su coherencia en este grupo-, tibia y fémur, Wainwright encuentra que la mayoría de las desapariciones se relaciona con las extremidades inferiores, y por tanto estamos ante un ritual de mutilación del cadáver con la finalidad precisa de inmovilizarlo, para evitar que puedan caminar; además, la separación de la cabeza, se propondría *matarlo* y, si aún conservase alguna posibilidad de actuar, se le impediría cortándole las manos<sup>88</sup>. En definitiva, se trataría de una estrategia motivada por miedo a los muertos. Este temor no es característico de la civilización egipcia, aunque hay algún texto -muy posterior- que hace referencia explícita al regreso de un muerto para molestar a un miembro de su familia.

Se crearían entonces toda una serie de mitos que justificasen esa práctica, en los que de una u otra forma intervendría un descuartizamiento posterior de la divinidad, y de los que el osiriano sería el único en haber llegado hasta nosotros. Pero estas mutilaciones, defensivas para los vivos, debían de considerarse un impedimento al goce de los beneficios del Más Allá, por lo que se haría necesario recomponer el cuerpo posteriormente, como un paso previo a la entrada del difunto en el Otro Mundo. En los textos funerarios, y en especial en los TP, se insiste en la necesidad de conservar la integridad del cuerpo. Wainwright establece tres campos de aplicación en función al

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> 67, 123, 137, 138, 142, 171, 187, 200, 206, 251, 280, 284. Petrie / Wainwright / Mackay, *The Labyrinth...*, 8-9.

<sup>88</sup> Wainwright en Petrie / Wainwright / Mackay, The Labyrinth..., 8.

miembro aludido en el himno: cabeza, resto del esqueleto y carne, es decir, utiliza estos textos como explicación teológica de los ritos funerarios de *desmembramiento* y descarnación del cadáver. Realizados éstos, se procedería a la recomposición y vendaje del cuerpo, para devolver al muerto su integridad<sup>89</sup> y, ya completo, la vida misma, mediante la apertura de la boca<sup>90</sup>. Los himnos asegurarían simbólicamente que la restauración fuera eficaz, pues ya se ha visto con cuanta frecuencia los huesos eran reintegrados en el esqueleto en una disposición incorrecta. Los TP, a través de su primera traducción, la de Maspero, un trabajo pionero pero con muchas debilidades<sup>91</sup>, se convierten en la interpretación de Wainwright en la explicación teológica de unos ritos de desmembramiento y descarnación del cadáver.

En esos mismos años, Sethe analizaba las referencias a la reunión de miembros dispersos en el contexto de los ritos de enterramiento predinástico. Su razonamiento es fundamentalmente filológico. Así, en uno de los párrafos,

"She (Nut) will protect you, she will prevent you from lacking, she will give you your head, she will reassemble your bones for you, she will join together your members for you, she will bring your heart into your body for you", (828a-c, similar a 835a-c),

él encuentra rasgos filológicos de gran antigüedad<sup>92</sup> que situarían el texto en un momento histórico previo a la dinastía I. Sin embargo, la frase relativa al corazón puede referirse a la excepción hecha por los embalsamadores con él, pues no era retirado; es posible incluso que hubiera una fase en que la extracción de las vísceras fuera el principal factor de intervención en un momento en que el cuerpo era dejado aún sin embalsamar. Además, cualquier forma de momificación egipcia incluye

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> En esta interpretación podrían tener sentido las descripciones de Petrie, según las cuales los miembros perdidos eran sustituidos por recipientes cerámicos, que de esta forma asumirían simbólicamente el papel de aquellos, permitiendo al individuo entrar íntegro en el más allá.

Wainwright, en Petrie / Wainwright / Mackay, *The Labyrinth...*, 13. Lo que presupone, en su interpretación, que esta ceremonia se celebraba ya en el predinástico.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Esta circunstancia le hace caer en algunos errores. De las muchas referencias que recoge de los *Textos de las pirámides*, la mejor base para sus argumentos es 197a, pero se basa en la versión de Maspero (donne qu'Ounas soit mis en pièces, comme tu es mis en pièces), que no es aceptada por los demás traductores de los himnos, para los que el párrafo no tiene ninguna relación posible con los ritos de enterramiento secundario. Faulkner: "Grant that the dread of me be like the dread of you".

<sup>92</sup> Empleo de 5 en lugar de 5 como 2ª persona singular masculina del pronombre dependiente y de 5 como grafía del verbo (r)di, ambos en 828a. Sethe, Übersetzung..., IV, 78.

siempre el vendado del cuerpo, de forma que huesos y miembros, así como la carne desecada, eran mantenidos juntos como dice el texto.

En el periodo que siguió a la Primera Guerra Mundial, algunos autores que dieron credibilidad a los hallazgos de estas excavaciones se plantearon la posibilidad de identificar en ellas los restos de poblaciones nómadas<sup>93</sup>. El cuerpo de los individuos muertos en los desplazamientos sería trasladado hasta su localidad natal y llegaría más o menos descompuesto. Frente a esta posibilidad, Pérez Largacha alega que el carácter nomádico de la sociedad guerzeense es descartable y, de existir, lo más lógico sería documentarlo en localidades menores y periféricas, en las que la actividad pastoril fuera la primordial, y no en centros de la importancia de Naqada<sup>94</sup>. Además, sería difícil de explicar por qué una caravana iba a asumir las molestias del pesado traslado del cadáver durante un periodo de tiempo que podía ser largo<sup>95</sup>.

Asociado con el miedo a los muertos, que en la hipótesis de Wainwright se había convertido en la razón para estas prácticas, está también el planteamiento de Kees. Él se apoya en casos documentados por etnólogos que testimonian la creencia de que el espíritu está ligado a los restos mortales por tanto tiempo como éstos continúan siendo reconocibles, de manera que se realizaría una desarticulación del cadáver para liberar el espíritu de sus lazos humanos<sup>96</sup>. Sin embargo, esta concepción de la muerte sería tan diferente a la que conocemos de época histórica, que habría que plantearse un cambio radical en la escatología del valle del Nilo entre el predinástico y las fases siguientes, lo que es difícil de sostener.

Durante los años en que los resultados de estas excavaciones fueron puestos en seria duda, escribió Bonnet una revisión crítica de estas propuestas, básicamente a partir de la información arqueológica. La mayoría de las tumbas presentarían en

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> En correspondencia con la división predinástica en un Bajo Egipto campesino sedentario y un Alto Egipto nómada que había propuesto la escuela alemana a partir de las excavaciones de Junker en Merimda.

<sup>94</sup> Pérez Largacha, El nacimiento..., 138-139.

<sup>95</sup> En todo caso podríamos pensar en seminómadas, o sociedades dimórficas, en las que una parte de la familia reside en un lugar fijo y se dedica a la agricultura mientras los hombres se desplazan una buena parte del año con los rebaños. Respecto al modo de vida de estos grupos o sociedades dimórficos en Oriente Próximo asiático, véase Fales, La estructura...

<sup>96</sup> Kees, Totenglaube..., 43.

realidad restos de saqueos o enterramientos intrusivos que habrían desplazado, en parte, al primer ocupante del lugar. Sólo en algunos casos excepcionales acepta la descarnación deliberada -que no activa- del cadáver<sup>97</sup>. Tras ese proceso, los miembros serían vendados por separado, lo que provocaría, en algunas ocasiones, que fueran desordenados en su disposición. La finalidad sería deshacerse de las partes corruptibles del cuerpo asegurándose así la conservación permanente de lo que quedara. Es significativo que todos los ejemplos documentados se fechan en un momento anterior a la práctica de la momificación que es un proceso que permite la conservación de la carne<sup>98</sup>.

Sólo a partir de la pasada década, volvemos a encontrar comentarios que intentan aportar una explicación novedosa a las anomalías, lo que supone que sus autores han sido menos críticos a la hora de aceptar la información arqueológica que ha proporcionado Petrie y, con ella, un tratamiento diferente a algunos individuos.

Hoffmann limitó su análisis a la necrópolis T, en un momento en que aún se creía que ésta era el lugar donde se había enterrado a los líderes predinásticos de Naqada. Él niega que estos restos sean la consecuencia de una reapertura de la misma cámara sepulcral durante varias generaciones, con la legitimación implícita de sus beneficiarios, a pesar de que la cronología, tomando como base la cerámica, se corresponde con la fase final del guerzeense, un momento en que las diferencias en riqueza y posición social eran ya muy marcadas. En la reutilización, los huesos de los antepasados se retiran para hacer sitio a los siguientes miembros de la familia fallecidos, que en la excavación arqueológica aparecen en conexión anatómica, lo que no es la situación en T14, T5, T19 o T42. En el caso de T5, él prefiere ver en la tumba los restos de sacrificios humanos<sup>99</sup>. Esta posibilidad vendría avalada por los descubrimientos en las tumbas reales de la dinastía I, pero sus explicaciones no

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Es decir, cuerpo abandonado o depositado en algún lugar apropiado, pero sin intevención humana directa en la descarnación.

<sup>98</sup> Bonnet, Reallexikon..., 421. No tiene en cuenta, por tanto, los casos de comienzos del Reino Antiguo.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Hoffman, *Egypt...*, 116. Sin embargo, en el hallazgo de Hieracómpolis ya comentado -tumba 4 / localidad 6- especifica en la memoria que no hay evidencias fisiológicas para suponer un sacrificio humano. Hoffman / Lupton / Adams, Excavations..., 54.

permiten entender correctamente por qué los huesos en T5, T19 o T42 están amontonados. Además, los restos de todos los individuos de una misma tumba han recibido un tratamiento similar, por lo que o bien el propietario y sus sirvientes han sufrido el mismo rito -lo que no es coherente-, o bien sólo tenemos servidores masacrados -en este caso habría que buscar dónde está el enterramiento principal-, o bien todos los miembros de una única familia de alto status -recuérdense los ajuares importantes de las tumbas de T- eran sacrificados al morir el jefe familiar. Ninguna de estas posibilidades parece enteramente satisfactoria. Además, aunque fueran sacrificios, sigue siendo necesario explicar por qué son desarticulados los miembros hasta ese extremo.

Davis prefiere dividir los enterramientos anómalos en dos grupos. El primero sería el de las tumbas construidas. Sugiere que el consumo de la médula ósea en los restos de T5 no se podría hacer hasta un cierto tiempo después de haber enterrado el cadáver, cuando los esqueletos fueran accesibles tras la descomposición. La tumba se usaría en repetidas ocasiones para ingresar nuevos cuerpos y en ese momento los huesos presentes serían limpiados y cuidadosamente amontonados por el suelo. La confirmación de que estas construcciones eran reutilizadas estaría en T4, donde a un depósito múltiple inicial se añadió otro individuo y aún el conjunto fue en parte movido por la trinchera intrusiva de una última inhumación 100, aunque en la memoria de Petrie este último no parece tener nada que ver con los anteriores. La interpretación de Davis elimina tanto la posibilidad de un descarnamiento activo como la existencia de funerales diferidos en estos enterramientos. No obstante, como argumentos contrarios, además de las críticas hechas ya a Hoffman, hay que añadir que los ajuares presentan una unidad de estilo que no permite más que un lapso cronológico muy breve y, sobre todo, que un rito tan importante como el del consumo de los restos de un familiar prestigioso no parece que pudiera dejarse al simple azar de la reapertura posterior de la tumba por una necesidad funeraria; parece más coherente que se hiciera en un tiempo determinado, ya previsto en el calendario ritual.

<sup>100</sup> Davis, Cemetery..., 27.

Sin embargo, otras tumbas de Naqada -el artículo se centra en este yacimiento-, con su clasificación y disposición cuidadas de los huesos, sugieren la complejidad de un ritual de enterramiento secundario, tanto en el cementerio T -T14, T19, T42- como en el principal. Davis concluye que algunos individuos eran mantenidos sin enterrar, tal vez bajo un montículo de piedras, para evitar que sus tumbas fueran atacadas por predadores del desierto atraídos por la descomposición del cuerpo. Sólo tras un tiempo determinado los huesos serían limpiados y depositados en su lugar definitivo. Como esto no explica por qué otros muertos no recibieron ese tratamiento y fueron enterrados en un corto plazo de tiempo tras su muerte -numerosos esqueletos aparecen completos, en perfecta conexión anatómica-, Davis considera que aquellos habrían muerto por algún tipo determinado de enfermedad o bajo condiciones especiales, que los habrían convertido en objeto obligado de un tratamiento específico o dignos merecedores de él<sup>101</sup>.

Una segunda corriente en los investigadores actuales, es la comparación de los descubrimientos arqueológicos con los textos religiosos para dar un contexto mitológico a esas prácticas particulares. Ya hemos visto cómo Wiedemann y Wainwright recurrieron a los TP para explicar estos ritos de enterramiento.

Griffiths realiza una dura crítica a la hipótesis del desmembramiento de Wainwright desde un análisis textual, mediante la crítica a sus referencias míticas, pero sin tener en cuenta los hallazgos arqueológicos de las necrópolis. Acepta que, en teoría, el descuartizamiento del cuerpo de Osiris pudiera ser la transferencia mítica de una costumbre de desmembramiento del cadáver real, del Osiris-rey, pero lo considera muy improbable porque en las tradiciones más antiguas no se narra este episodio y la evidencia de esta práctica, sobre el cuerpo real, es muy dudosa. En su apoyo, alude a la posibilidad de que los himnos que hablan de juntar los huesos y miembros e incluso la carne del rey muerto pueden aludir a las operaciones, mucho más recientes, del proceso de embalsamamiento<sup>102</sup>, aunque reconoce que también pudieran pertenecer a un estadio anterior. Como ya se ha señalado, la defectuosa excavación inicial de la

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Davis, Cemetery..., 27-28.

<sup>102</sup> Griffiths, The Origins..., 32.

necrópolis real en Abidos no aportó ningún testimonio en este sentido. Otro argumento en contra de la existencia del citado rito de desmembramiento se halla en las frecuentes alusiones en los TP al miedo a ser desmembrado y a que los restos sean esparcidos - aunque también podrían estar relacionadas con el ataque de un chacal u otro predador y él no lo tiene en cuenta-. En una interpretación llevada tal vez demasiado lejos, el grito de Isis y Neftis al hallar a su hermano, *lo he encontrado*, confirma también que los miembros permanecerán unidos e intactos, lo que es el medio imprescindible para conseguir una vida en el más allá; en el mito trae la seguridad de que el cuerpo podrá ser enterrado y que se celebrarán para él los ritos de duelo pues ha sido reconocido como tal por sus familiares.

La conclusión de Griffiths es que los textos manifiestan un miedo inequívoco al desmembramiento del cuerpo y, en consecuencia, considera improbable que lo que se temía que fuera causado por hombres desaprensivos o por chacales, pudiera ser realizado ceremonialmente. Un rito así resulta además incomprensible si es seguido por una reunión de los miembros, pues la evidencia final no atestiguaría el proceso. El énfasis de los himnos funerarios está en que el desmembramiento no se produzca y los dioses son los que lo previenen<sup>103</sup>. Sin embargo, esta idea, que me parece correcta, le lleva a negar por completo la evidencia arqueológica, sin querer reconocer que todas las tumbas con disposiciones anómalas de los esqueletos no pueden deberse al saqueo y desbaratamiento de su contenido.

Wright acepta los datos aportados por Petrie y su asociación con la literatura religiosa posterior. Pero considera que su conexión no puede ser bien apreciada porque no se tiene en cuenta el significado de la práctica funeraria, que él busca en la comparación con mitologías diferentes a la egipcia. Su punto de partida está en aquellos enterramientos en que el cuerpo era cortado por completo antes de inhumarlo y después ordenado artificialmente, intentado devolverle el aspecto normal<sup>104</sup>. Pero él unifica en un mismo rito las tumbas de Naqada en que el resultado final era una ordenación del esqueleto por tipos de huesos u otra agrupación ad hoc, y aquellos de

<sup>103</sup> Griffiths, The Origins..., 30.

<sup>104</sup> Petrie / Quibell, Nagada..., 31; Petrie, Deshasheh..., 32.

Dishasha en que los miembros se vendaban uno a uno, a veces en cierto desorden, pero el resultado externo era de un cuerpo humano normal<sup>105</sup>. La literatura religiosa se hace eco de estas prácticas, pues en ella no sólo hay un extensísimo vocabulario relativo a mutilaciones, sino también a otros tratamientos de los cuerpos -quemados, cocidos en agua o devorados-, que son por último restaurados. Pero Wright utiliza el caso egipcio como paradigma universal, y afirma que si Petrie llegó a una interpretación correcta de la evidencia, ha proporcionado una base arqueológica no sólo a los textos egipcios, sino a un comportamiento humano reflejado en la mitología de todos los pueblos<sup>106</sup>.

La práctica funeraria manifestaría un mito de desmembramiento físico, presente en el repertorio de todas las religiones antiguas. Éste es un componente básico, pues es el mito del sacrificio, en el sentido de inmolación revivificadora, de *sparagmos*, símbolo del eterno ciclo renovador de la creación<sup>107</sup>. La imagen positiva del desmembramiento en los TP -en una postura contraria a la de Griffiths que se acaba de ver- apoyaría la existencia de una antigua costumbre después olvidada o malinterpretada, pues en los textos posteriores se presenta como un peligro. Como todos sus predecesores, considera que ésta se trasladaría al plano mítico en la leyenda osiriana, con el descuartizamiento del dios tras su asesinato y su ulterior recomposición.

Wright recurre en su argumentación a la comparación con las ceremonias de iniciación. Éstas están emparentados con el mito de sacrificio pues, como él, suponen una muerte y un renacimiento simbólicos en otro nivel de la existencia. En la mayoría de estos ritos se incluye una mutilación -prepucio, diente u otra parte más o menos prescindible del organismo-, que es símbolo del sacrificio. Ésta actuaría, además, como pars pro toto de un desmembramiento más completo que, en términos reales, no tendría nunca lugar. Sólo en una clase de iniciación el sparagmos está siempre presente: en la de aquellos que han de obtener el status por el que, aun siendo hombres, podrán ponerse en contacto directo con el mundo espiritual y convertirse en médico-

<sup>105</sup> Petrie / Quibell, Naqada..., 31; Petrie, Deshasheh..., 22-23 y 32.

Wright, The Egyptian..., 351. Una postura emparentada con la escuela de Chicago y su más conocido representante, M. Eliade, que aparece mencionado en las notas varias veces.

<sup>107</sup> Wright, The Egyptian..., 353.

hechicero o semejante. Los testimonios etnológicos que él cita están todos relacionados con las iniciaciones chamánicas -el más significativo es un rito australiano que adopta la forma de la momificación de un difunto-, y en ellos se describen descuartizamientos simbólicos del individuo que serían comparables con aquellos predinásticos en que el cuerpo había sido desmembrado y recompuesto después de nuevo; la complejidad de actuaciones provocaría inevitablemente diversos niveles de mutilación, comparables a los descritos por Petrie. A través de estos ritos funerarios los egipcios, como los otros pueblos, asegurarían al difunto la posibilidad de entrar en contacto con la fuerzas del universo y viajar a su nueva vida en el cielo<sup>108</sup>. Toda muerte es una iniciación, y el desmembramiento sería por tanto una suerte de *rito de paso* que permitiría a algunos individuos una *resurrectio sub specie renovatio*.

Mi interpretación del significado cultural y religioso de los enterramientos anómalos se basa en sugerencias de los autores anteriores, aunque con un sentido y en una interpretación global diferentes. Conviene recordar la diversidad del fenómeno, que no debía corresponderse a una única costumbre. Es decir, de la misma manera que el resultado final es diverso, también lo pueden ser los tratamientos que ha recibido el difunto y los propósitos por los que se hizo.

Se puede aceptar un primer tipo de tratamiento especial que afecta a un número importante de individuos, que es la separación de la cabeza antes de inhumar el cadáver. En las descripciones de Petrie el cuerpo no parece haber sufrido ningún tratamiento específico, salvo la decapitación. El cráneo, por el contrario, muestra una gran variedad de presentaciones: girado en direcciones a las que no se llega por movimientos postdeposicionales, en un lugar apartado de la tumba o ausente. En Adaima, se ha descubierto un cráneo en los restos de una estera hallada bajo el suelo de una cabaña y otro aislado, al revés, en una fosa y cubierto con una cerámica, lo que confirma la práctica documentada por Petrie. ¿Se trata de un fenómeno unitario con manifestaciones diversas o cada una de éstas implica un tratamiento diferente de la cabeza del difunto?<sup>109</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Wright, The Egyptian..., 355-357.

Está, además, el paralelismo con las culturas mesolíticas y neolíticas proximoorientales, aunque éstas no tienen por qué responder a unas creencias idénticas. En ellas se ha documentado la decapitación

No es tan evidente que podamos tratar el resto de los huesos ausentes con idéntico criterio. El porcentaje es mucho menor que el de los cráneos y se reparte por el conjunto del esqueleto, en especial en aquellos miembros con huesos pequeños y más fáciles de destruir. Además, no hay casos en que el tratamiento diferencial afecte a un solo miembro; aunque Petrie destaca alguno que afecta a antebrazos y manos o a otras partes del cuerpo, el texto permite reconocer cuándo se había actuado sobre el cadáver completo, aunque vaya describiendo las actuaciones por partes<sup>110</sup>.

La conclusión es que sería posible aceptar un segundo tipo de tratamiento - distinto a la decapitación- que se iniciaría con un *ritual de funeral diferido* y que afectaría al conjunto del individuo. Para este planteamiento la evidencia de las tumbas simples, de fosa -en número muy amplio- es determinante. Por comparación con éstas, que no serían abiertas más que en el momento de depositar el cadáver, podemos suponer también un rito semejante en algunas de las grandes de adobe.

Es también importante recordar las limitaciones interpretativas que supone identificar un enterramiento secundario. En realidad, sólo estamos en condiciones de precisar el estado en que se encontró el esqueleto en el momento de su hallazgo. En ausencia de otros datos, nada permite conocer el significado que la población daba a estas prácticas, por muy complejas que lleguen a ser.

En el predinástico egipcio, dada la diversidad en el estado de integridad de los cuerpos y de procedencia social de los individuos a quienes afecta, no tenemos seguridad de estar observando un fenómeno unitario. Las desapariciones de miembros se pueden atribuir a pérdidas aleatorias en el depósito temporal o en el traslado hacia la inhumación definitiva. Pero también pueden atribuirse a tratamientos diferenciales por grupos sociales, familiares o de un status determinado que se escape al registro arqueológico. Cualquiera de estas hipótesis tiene que explicar por qué en la misma fosa se encuentran individuos en conexión anatómica y otros dislocados.

de los cadáveres, cuyos cráneos reciben una atención especial, decorados con conchas o recubiertos de estuco y dispuestos en un lugar específico del asentamiento, tal vez santuarios con un culto no necesariamente exclusivo a los antepasados -Jericó, el Wad, Tell Ramad, Çatal Hüyük, etc.-. Garfinkel, Ritual...

<sup>110</sup> Petrie / Quibell, Naqada..., 31-32.

Para interpretar los enterramientos anómalos, hay que recurrir a otras informaciones sobre la cultura de quienes los realizaron. Pero en el predinástico no hay más documentación que la arqueológica, por lo que algunos autores han recurrido a los textos escritos, siglos posteriores, pretendiendo que habrían mantenido el núcleo esencial de las razones por las que se realizaron, lo que ya es un argumento muy débil.

Una vía para poder abordar este tema, ya apuntada por otros autores, es la momificación. Los testimonios de funerales diferidos no pueden considerarse un rito extraño a lo que conocemos de la civilización egipcia, pues aquella también puede definirse como el depósito del cadáver en un lugar determinado donde sufre un tratamiento muy elaborado antes de su inhumación definitiva.

Resulta evidente que las complejas ceremonias de conservación del cuerpo que realizaban los sacerdotes embalsamadores no aparecieron ya normalizadas desde un primer momento. Los enterramientos anómalos podrían significar tratamientos específicos del cuerpo, con un trasfondo teológico que la arqueología no puede reconocer, encaminados a conservar, con mayor o menor éxito, una cierta forma del esqueleto y, con él, una mejor superviviencia física, aunque somera, del individuo.

La hipótesis tradicional plantea el origen de la momificación como una respuesta a los nuevos tipos de tumba, forradas y techadas, que habrían impedido el contacto astringente con la arena seca del desierto. En estas construcciones se producía una corrupción rápida del individuo, lo contrario de lo que se había buscado al crearlas. Pero desde el punto de vista del status eran útiles, pues suponían un mejor depósito de los ajuares, cada vez más ricos, de manera que se optó por crear nuevos métodos de conservación del cuerpo, promovidos por las personas a quienes estaban dirigidas esas estructuras funerarias.

La hipótesis que se plantea en este trabajo significa un proceso histórico diferente. Los enterramientos anómalos serían la inhumación de ciertos individuos que se habrían mantenido en un lugar intermedio<sup>111</sup>, por un periodo indeterminado, al término del cual los huesos, más o menos descarnados, serían depositados en la tumba

Davis argumenta que se trataría de un montículo de piedras, para evitar que los restos fueran atacadas por predadores del desierto atraídos por la descomposición del cuerpo. Davis, Cemetery..., 27.

definitiva. Una limpieza y un vendaje previos a su depósito definitivo son factibles para algunos restos, pues Petrie menciona en varias ocasiones los tejidos y pieles que se han conservado envolviendo los miembros amputados -por ejemplo, en B13 de Naqada o B37 de Dióspolis-.

Los primeros ensayos de momificación consistían en un vendaje cuidadoso -los restos hallados son de tumbas de la elite- con tejidos impregnados de resina. Con ellos se producía una especie de caparazón rígido que reproducía la forma del cuerpo, con un especial cuidado para el rostro y los genitales. No se trata, por tanto, de un verdadero embalsamamiento, en el sentido de que no había ningún tratamiento adicional del cuerpo. Sólo con la dinastía IV se reconoce la primera evidencia de retirada de los órganos internos, para reducir la descomposición<sup>112</sup>.

La variedad de ritos funerarios aplicados en esos primeros momentos de la civilización egipcia se confirma por los hallazgos del cementerio este de Adaima. En él, la mayoría de los individuos, inmaduros y de escaso ajuar, ha sido objeto de manipulaciones en un grado diverso. Éstas son coetáneas a esos ensayos primitivos de momificación-vendaje. Es posible que, en algunos casos, ésta se practicase como tratamiento último, tras una completa descarnación del cadáver, pues no sería factible el desorden que muestran los enterramientos encontrados en Petrie en Dishasha si aún conservasen sus conexiones articulares intactas. Si excluimos estos ejemplos, la mayor parte de la información sobre momias del Reino Antiguo procede de cuerpos hallados incompletos, por lo que es difícil saber en qué estado preciso se encontraban.

En definitiva, sería factible contemplar los inicios del proceso egipcio de embalsamar como uno más de los múltiples tipos de manipulación que se desarrollaron en esos momentos, coetáneos y estrechamente relacionados entre sí. El vendaje integral y sus siguientes desarrollos, seguramente, al principio, un privilegio de la elite social, se convirtieron en el modelo al que aspiraba el resto de la sociedad -ligado a las ventajas teológicas creadas para la minoría rectora-, por lo que fue sustituyendo paulatinamente al resto de los tratamientos excepcionales<sup>113</sup>.

<sup>112</sup> Spencer, Death..., 35-36.

Spencer argumenta, como explicación de los casos de Dishasha y Meidum, que numerosos individuos salieron siempre de los talleres de momificación con miembros descolocados e incluso

De cualquier manera, la evolución hacia el vendaje integral y la momificación no explica el significado funerario que la población predinástica otorgaba a esta/s práctica/s. Aunque se suelen relacionar con el mito osiriano, este acercamiento hay que tomarlo con precaución. El descuartizamiento de Osiris se entiende como un acto cruel, que es presentado con los peores calificativos. Pero al mismo tiempo, se convierte en el evento que permite la reconstrucción de su cuerpo y con ella, su retorno a la vida. En la momificación, el tratamiento del cadáver adquiere simbólicamente esa misma perspectiva, lo que permite su resurrección. Pero en aquella, el proceso técnico estaba dirigido a obtener un cuerpo lo más cercano posible al vivo. En el mejor de los casos de las prácticas predinásticas, el resultado final es un cuerpo incompleto; en el más extremo, es un amontonamiento de huesos que no guardan ninguna semejanza con la imagen de un ser humano. En consecuencia, no considero acertada la comparación de éstas con el mito osiriano. Aunque pueda presentar un paralelismo con su primera parte, no podemos concebir ésta sin la segunda. Osiris es un dios del renacimiento y su significado crucial está en la recomposición y resurrección del cadáver, no en su descuartizamiento<sup>114</sup>.

La adopción de la vía de tratamiento del cuerpo que desembocó en la verdadera momificación de época histórica iría en paralelo al sentimiento de temor ante un desbaratamiento del cuerpo que ha puesto de manifiesto Griffiths en los TP. Los párrafos que aluden a la reunión del cuerpo, a evitar su separación, cobran todo su sentido cuando ya no son necesarias las prácticas prehistóricas. La intervención en los himnos de las divinidades de la Enéada heliopolitana sólo puede suceder desde un momento muy tardío, cuando se desarrollan éstas<sup>115</sup>. Para entonces, el embalsamamiento había adquirido ya un nivel aceptable de ejecución y eficacia. Pero

perdidos a causa de defectos en la ejecución del proceso. Su explicación anularía la relación con los enterramientos anómalos -que él no reconoce-. Spencer, *Death...*, 43.

Por una vía de razonamiento completamente diferente, esta hipótesis es paralela a la de Pérez Largacha, quien sugiere ver en estas prácticas un rito ligado de alguna manera a Seth. Éste es la divinidad principal de Naqada, la necrópolis donde se documentan las evidencias más significativas. Éstas se encuentran también presentes en otros cementerios cercanos a esa localidad. Pérez Largacha, El nacimiento..., 139.

Siempre puede admitirse la posibilidad de que éstas asumieran los papeles que en un momento anterior desempeñaran otras divinidades o que son más antiguas de lo que suponemos en la actualidad.

se puede llegar más lejos que este autor y plantear que los textos que se llevan utilizando casi un siglo para explicar esas costumbres funerarias sólo guardan, en el mejor de los casos, una ligera relación con ellas.

En definitiva, se trata de una ruptura en la conexión historiográfica entre los TP y los enterramientos predinásticos y, con ella, una vez más, de los lazos que conectan aquéllos con la prehistoria. El tema puede tener un interés adicional, pues pone de manifiesto una vez más la dificultad de identificar textos con documentación arqueológica y el error en la tendencia a considerar que disponiendo de aquellos, se pueden explicar con ellos cuantos ritos se encuentran en una civilización.

### V.4.5. Canibalismo ritual

Un problema muy llamativo que suscita un pequeño grupo de los enterramientos que se han analizado en el apartado anterior es el del canibalismo. Al describir la tumba T5 (cf. supra, V.4.4.2), Petrie aseguraba que la disposición y nivel de destrucción de los huesos no podía ser obra de animales, sino producto de un complejo rito de enterramiento que incluía la ingestión del cuerpo de algunos difuntos. Sin embargo, en su descripción no menciona huellas de ningún tratamiento sobre los huesos -cocción, fuego directo-, salvo que fueron reducidos a astillas, por lo que habría que suponer que la carne -o la médula, que es lo que él especifica- fue ingerida cruda.

Pocos años después del descubrimiento, Faulkner publica una traducción del Spr. 273/274 como un texto unitario al que denomina *Cannybal Hymn*. Ésta es la composición que más ha impresionado a los historiadores de todo el conjunto de los TP, en primer lugar porque presenta una narración coherente, lo que no es el caso del resto de los textos.

"The King is the Bull of the sky, / Who conquers(?) at will, / Who lives on the being of every god, / Who eats their entrails(?), / Even of those who come with their bodies full of magic / From the Island of Fire". (397a-c)

La base argumental de Faulkner es una lectura literal del texto, pues según él los egipcios no estaban dotados para el uso de metáforas, de forma que componer una

obra simbólica de estas caracteristicas estaría por encima de sus posibilidades<sup>116</sup>. El himno describiría además una forma de existencia en el más allá que no aparece en otras narraciones escatológicas: el difunto es un cazador poderoso que extermina y devora a los dioses para su alimento, provoca la formación de desastres cósmicos y se sienta en el trono frente a Gueb como juez de toda la creación, de forma que su poder y su gloria se difundan por todo el firmamento. Con su victoria sobre los dioses obtiene nutrientes físicos además de los poderes y cualidades de las víctimas<sup>117</sup>. Para Faulkner el himno reflejaría una práctica auténtica de canibalismo pero no de la época de los TP, el Reino Antiguo, pues los egipcios tendrían ya entonces un *nivel intelectual* que les imposibilitaría practicar una salvajada así, sino que sería una costumbre arcaica. Él lo atribuye a los remotos orígenes egipcios que, no hay que olvidarlo, eran *African savages* (sic). Su propia crudeza sería la razón por la que sólo fue recogido en las dos pirámides más antiguas, mientras que en el resto de las tumbas reales prefirieron obviarlo<sup>118</sup>, lo que es cierto, pero no sirve como testimonio de un verdadero rechazo, pues siguió siendo utilizado<sup>119</sup>.

Faulkner señalaba un dato significativo para la datación del texto, que es la ausencia de dioses heliopolitanos y de creencias solares; las únicas divinidades citadas

<sup>116</sup> La opinión actual es precisamente la contraria: la multiplicidad de acercamientos de Frankfort o lo uno y lo múltiple de Hornung son recursos para expresar ideas a través de símbolos.

<sup>117</sup> En el Spr. 691 B (Neit y Pepy II) hay otros párrafos con alusiones posibles a canibalismo: "Behold, I (Horus) have come that I may bring to you (Osiris) what he (Seth) took from you. Has he rejoiced over you? Has <he> drunk (blood) from you? Has Seth drunk (blood) from you in the presence of your two sisters? (...) Quell Seth as Geb, as the being who devours entrails". (2127b-d/2128a).

La referencia no ha atraído la atención como el "Cannybal Hymn". Primero, porque son dos alusiones muy breves en el interior de un himno dedicado a despertar a Osiris -se alude, lógicamente, a su resurrección-. Segundo, porque el contexto es el bien conocido de la lucha entre Horus y Seth. Sin embargo, en la narración mítica no se menciona que Seth se ensañase sobre su hermano hasta el punto de beber su sangre, por lo que podría haber sido usado por los defensores del canibalismo predinástico como el recuerdo de una antigua costumbre en la época de las luchas entre jefaturas rivales. Y por otra parte, el calificativo de Gueb como el ser que devora las entrañas en esa frase en la que se le exhorta a subyugar a Seth es un paralelismo evidente a las alusiones en el Spr. 273/274 a la ingestión de ciertas partes del cuerpo del vencido por el vencedor.

Köhler, Kannibalismus, 314, recoge otros párrafos en los que las referencias son menos evidentes, entre ellos, las más significativas son 88c, 966d y 1286c.

<sup>118</sup> Faulkner, The "Cannibal..., 14.

<sup>119</sup> Por ahora se ha documentado también en la mastaba de Senuseretankh, en dos sarcófagos del Reino Medio (S1C y S2C) que incluyen el himno entero y en algunos otros de ese mismo momento que retoman breves párrafos sueltos. Allen, *Occurrences...*, 74-75.

expresamente son Gueb y Orión, lo que puede situarlo en un momento muy arcaico<sup>120</sup>. Esa cronología es aceptada por Griffiths por razones similares, incluida la ausencia de Osiris<sup>121</sup>.

Griffiths insiste en la idea de que el poder mágico de hombres y dioses puede ser absorbido mediante su ingestión. El de los primeros, a través de un canibalismo auténtico; el de los dioses, quizás a través del consumo de los animales que los representan<sup>122</sup>. No hay ninguna evidencia de que los productos básicos de la ofrenda funeraria, pan y cerveza, fueran identificados con la carne y sangre de los enemigos<sup>123</sup>. La identificación posterior de las víctimas del sacrificio con los colaboradores de Seth es una idea introducida más tarde como justificación mítica de la muerte de estos animales, válida sólo para una mitología particular.

El problema radica en la relación de este himno con las tumbas de la necrópolis T y en especial con T5. Lo primero que hay que recordar es que el sector T no es el único con grandes riquezas en Naqada. Como se vio en el caso de los enterramientos anómalos, Davis ha demostrado que en el núcleo central de la necrópolis hay ajuares mayores en algunas tumbas, aunque, efectivamente, T5 es para su momento la más rica.

El problema ha sido enfocado sin recurrir a paralelismos etnográficos, por lo que es ésa es la vía que se va a intentar en este análisis para tener otra perspectiva distinta a la que se expone normalmente en los trabajos egiptológicos.

El canibalismo implica una asociación entre las ideas de muerte, poder, unidad de cuerpo y espíritu y las de eficacia del consumo para adquirir el cuerpo y el espíritu del ser consumido.

Los estudios antropológicos clasifican la procedencia de la carne humana consumida por los caníbales en dos fuentes distintas, la caza y captura en un conflicto

<sup>120</sup> Faulkner, The "Cannibal..., 14.

<sup>121</sup> Griffiths, The Origins..., 39.

<sup>122</sup> Griffiths, The Origins..., 39.

Los enemigos muertos, que aparecen en algunas representaciones, en especial los de la paleta de Nármer, por su contexto histórico y su cronología, han pretendido relacionarse también con los dioses vencidos de este himno. La cuestión es válida pero no añade significado ni a la paleta ni al mito.

bélico de personas extrañas al grupo, o los parientes fallecidos por muerte natural<sup>124</sup>. Se trata de la diferencia entre exocanibalismo y endocanibalismo. Esta diferenciación es muy drástica entre los pueblos americanos analizados por los antropólogos<sup>125</sup>, pero en otros contextos es de un valor más limitado. El canibalismo es un acto real y simbólico, de un impacto cultural y emocional fuerte, pero sin un significado único. Su simbolismo múltiple y sus conexiones con temas míticos de sacrificio y destrucción se entienden mucho mejor dentro de cada contexto cultural<sup>126</sup>. Cardín entiende que el *canibalismo* es en realidad un mitema de nuestra cultura -y de las otras, pero sólo la nuestra intenta justificar su creación-; su variedad es tal, e implica a fenómenos que exceden de tal modo la simple morfología que los occidentales le atribuimos, que no sólo no puede hablarse de canibalismo, sino que las propias categorías en que intentamos dividirlo no pueden dar cuenta de su especificidad en cada cultura<sup>127</sup>.

Sin entrar en el delicado tema de la obtención de proteínas de origen animal a través de la antropofagia<sup>128</sup>, en principio, a través del consumo de otro humano, se pueden conseguir dos beneficios, la obtención de una nutrición real o la obtención de una nutrición simbólica; como no son excluyentes, ambas pueden combinarse en mayor o menor grado en los dos grupos de personajes consumidos -un enemigo alimenta al cuerpo, pero también produce un efecto psicológico al haberse apropiado de su fuerza y por las mismas razones un familiar puede nutrir físicamente además de traspasar su sabiduría o cualquier otra característica espiritual que enfatize la comunidad-.

Los ejemplos mejor conocidos de canibalismo bélico son los de Polinesia y América, recogidos por los primeros colonizadores llegados desde Europa. En general,

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> En esta clasificación se excluye los casos excepcionales de antropofagia en periodos de grave carestía de alimentos, ya sea por desastres ecológicos, asedios u otras razones especiales que obligan al consumo de carne humana a individuos o grupos que no la practican o incluso la rechazan en una situación normal.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Los estudios de Lévi-Strauss han puesto de manifiesto que las dos formas de canibalismo están estrictamente separadas en América del Sur, al tiempo que ha enfatizado la red de significados, oposiciones y asociaciones de este acto.

<sup>126</sup> Brown, Cannibalism, 62.

<sup>127</sup> Cardín, Dialectica..., 41-42.

Véase la polémica entre Harris y Sahlins en los aspectos genéricos y la más concreta de Harris y Ortíz de Montellano a propósito del caso azteca: Harris, Caníbales...; Sahlins, Cultura...

el enemigo se consumía tras su derrota y muerte en combate, pero no completo sino sólo aquellas partes cargadas de poder simbólico para ese pueblo, lo que tenía además un valor práctico como alimentación durante el desplazamiento por zona hostil. También en ocasiones se sacrificaban prisioneros, y en este caso el acto se desarrollaba de una manera muy compleja y bien regulada. En los ejemplos documentados no hay una relación directa con condiciones especiales de carencia de alimentos<sup>129</sup>, y en todos los casos se envuelve con un significado que integra el acto en las costumbres religiosas del grupo implicado. Entre los maoríes de Nueva Guinea, además de contribuir a la dieta de los guerreros, el canibalismo tenía un significado simbólico de degradar al vencido, mediante la transformación de sus huesos en instrumentos para uso cotidiano.

Lo que interesa resaltar es que a los huesos del enemigo comido no se les da sepultura en ninguno de los pueblos estudiados. O bien son tratados como desechos o bien se colocan como trofeos en espacios de alto valor simbólico para la comunidad, donde pueden ser vistos por sus integrantes y sobre todo por los extranjeros. No son depositados en el interior de una tumba, y menos aun con ajuar, como es el caso de los cráneos de T5.

Por el contrario, nada impide que los huesos del pariente consumido sean después cuidadosamente enterrados... si los hay. Según Harris, en la antropofagia funeraria sólo se ingería el cuerpo, habitualmente, bajo forma de cenizas, huesos triturados o carne carbonizada<sup>130</sup>. Las cenizas que quedan de la pira en la que se incinera el cadáver eran consumidas mezcladas con algún otro producto; los huesos eran descarnados y triturados para extraer la médula o para mezclarlos, igual que la ceniza, con otros ingredientes. Por último, si se procede a algún tipo de preparación de la carne para hacerla apta para el consumo -teniendo en cuenta que el pariente habría muerto por enfermedad o vejez, en cuyo caso podría haber peligros para la salud que las comunidades sabían evitar- el esqueleto tenía que presentar huellas de ese proceso, bien del descarnado, bien de la cocción o bien del asado que habrían carbonizado en

<sup>129</sup> Salvo en el caso del canibalismo azteca, si seguimos la interpretación de Harris, Bueno..., 297-309.

<sup>130</sup> Harris, Bueno..., 265.

parte los huesos. En ninguno de los dos primeros casos quedan restos que puedan ser objeto de una excavación arqueológica; en el tercero las evidencias pueden ser muy escasas, pero un trabajo de campo preciso y el análisis en laboratorio posterior son capaces de identificarlo.

Si aceptamos que la interpretación de los esqueletos de T5 que da Petrie es correcta y suponemos con él un consumo de la carne y de la médula ósea de los individuos, es improbable que se tratase de enemigos; es más factible que fueran miembros del mismo grupo, sea éste el que fuera. Por el contrario, el Spr. 273/274, nos narra el consumo de partes significativas del cuerpo de los enemigos del rey. Es difícil, por tanto, relacionarlo con los restos de la tumba de Nagada<sup>131</sup>.

¿Hasta qué punto es fiable la explicación que da Petrie de T5?

En las excavaciones de Adaima, se ha identificado un caso significativo. Cinco individuos aparecieron asociados a un gran hogar que era anterior a sus respectivos enterramientos, situados dentro de él. Un tiempo después, que puede variar entre varios meses o años, la tumba fue robada parcialmente, pero con gran destrucción. La imagen que daba en la excavación era la de huesos humanos rotos mezclados con cenizas. El equipo francés se plantea si casos similares no podían ser los responsables de la aparición en la historiografía del *canibalismo predinástico*<sup>132</sup>. Sin embargo, la creencia en que éste exista no se aplica de manera tan difusa como ellos parecen dar a entender, pues el único caso en que se plantea con documentación -acertada o no, eso es lo que ha de defenderse- es el de T5. En esta tumba, construida con adobes y de una cierta profundidad, no parece factible la existencia de hornos previos. Sin embargo, sí puede aplicarse la hipótesis de los arqueólogos franceses a aquellas fosas en que Petrie señala la presencia de cenizas; pero en ellas él no planteó la celebración de un canibalismo ritual.

Wright señala en su artículo sobre los enterramientos anómalos de qué manera el autor británico pudo verse influido por sus lecturas de mitología griega en su manera

Habría una justificación antropológica posible si se hubiera documentado ya algún caso en que una práctica de endocanibalismo se justificase míticamente mediante narraciones de exocanibalismo. Sin embargo, en las obras que he manejado no he encontrado ningún caso.

<sup>132</sup> Midant-Reynes / Buchez / Crubezy / Janin, The Predynastic..., 96.

de comprender la disposición de esos huesos y el tratamiento que habían recibido previamente. Las leyendas de Dioniso y Pélope indican el desmembramiento del cuerpo, el recurso al fuego y al agua para transformar los restos, el consumo -real o simbólico- de la carne y la restauración de la vida con la sustitución de una parte perdida por su réplica. Cada uno de estos aspectos está presente en la documentación de Petrie sobre las tumbas: cuerpos cortados, evidencia de fuego, consumo de la médula y cuerpos desmembrados, con una de sus partes separada y en ocasiones reemplazada por un objeto del ajuar, como los recipientes de cerámica<sup>133</sup>. El paralelismo es tan evidente que no puede evitarse la impresión que las interpretaciones de Petrie se basaban -o estaban influidas- por su conocimiento de esos mitos griegos.

No debía de ser menor su dominio de los historiadores clásicos, en especial de aquellas obras que aluden a la civilización egipcia. No puede olvidarse que las primeras experiencias de Petrie como arqueólogo de campo en Egipto se centraron en el Delta, en unos yacimientos que no habían sido aún tocados. La información de la que disponía anterior a su excavación estaba limitada en gran medida a las fuentes grecorromanas, además de la Biblia. Indudablemente conocía bien la obra de Herodoto. A él tuvo que recurrir para reconstruir la historia del establecimiento comercial de Naucratis, que había excavado en los años 1884-1885, una década antes de su campaña en Naqada. De la misma manera que Wright ha resaltado la presencia de la mitología griega en su interpretación de los restos anómalos, podemos también detectar la huella del autor de Halicarnaso en la descripción con que introduce el capítulo dedicado a la necrópolis de la *Raza Nueva*<sup>134</sup>:

"The graves differ from any known to us of the Egyptians. So unusual are their characteristics that we walked over the cemeteries for some weeks without suspecting their nature.

In place of burying on a rising ground, or in the face of a cliff, as the Egyptians always did when possible, - the new cemeteries are mainly in the gravel shoals of the stream courses.

Instead of placing the body in a cave or hollow, - the typical tombs are vertical pits, with the body laid on the floor (...).

In place of preserving the body intact and embalming it, - the bodies are usually more or less cut up and destroyed.

<sup>133</sup> Wright, The Egyptian..., 354.

<sup>134</sup> Las cursivas y puntos y aparte son míos para resaltar mejor los aspectos más significativos del texto.

In place of burying at full lenght, with head-rest and mirror, - the bodies are all contracted and accompanied by many jars of ashes.

In every possible detail of arrangements and of objects there is not one common point of similarity between the Egyptians and the New Race" 135.

Resulta sorprendente hasta qué punto esta descripción parece calcar el esquema usado por Herodoto para introducir las costumbres egipcias frente a la *norma* griega, en su famoso pasaje del libro dedicado a Egipto (Hdt. II, 35-36). El historiador y etnógrafo de la alteridad ha influido indudablemente en la presentación que hace Petrie de los enterramientos. Pero resulta evidente que este estímulo no se queda sólo en el aspecto exterior sino que, efectivamente, el arqueólogo inglés consideró a los invasores de la Nueva Raza como la exacta imagen especular, es decir, inversa, de los civilizados egipcios.

Los estudios antropológicos han mostrado en todas las variedades posibles hasta qué punto el vecino -ya sea clan, tribu, ciudad o estado- suele ser cargado con rasgos odiosos que pueden llegar a situarlo en el ámbito de la bestialidad, de lo demoniaco, aunque también en otros casos de la fascinación. La razón se encuentra, en parte y en distintos grados, en la proyección hacia los demás de lo que no se quiere asumir como una seña de identidad, en el propio etnocentrismo de todos los pueblos, como se muestra en los nombres que se dan a sí mismos, que les atribuyen el monopolio de la idea de humanidad, o en el terror ante lo extraño<sup>136</sup>. El canibalismo, como una práctica extrema, más propia de bestias que de seres humanos, es uno de los rasgos que se atribuyen con asiduidad a aquellos que se quiere degradar, a los otros. La evidencia de los cronistas de Indias a propósito de la extensión de estas prácticas en la América de la conquista sirvió, no sólo para crear el término caníbal, sino también el concepto de comedores de hombres. Las obras de etnología decimonónicas, escritas con una cierta inocencia metodológica, aceptaron sin una verdadera crítica la información obtenida entre los pueblos exóticos, y crearon a partir de ésta teorías generales sobre el comportamiento de las sociedades tradicionales o primitivas. Entre ellas se incluía la práctica del canibalismo como un rasgo definitorio de primitivismo.

<sup>135</sup> Petrie / Quibell, Nagada..., 18.

<sup>136</sup> Cardín, Dialéctica..., 77-78.

En este ambiente cultural, no puede resultar extraño que si Petrie concibió a los invasores de la Nueva Raza como pueblos primitivos, culturalmente opuestos a los egipcios, entre los rasgos definitorios de su alteridad podía incluirse el consumo de carne humana. En cierta forma, sería lógico encontrarlo en el registro arqueológico, de manera que se encontró. Es cierto que hay que hacer un análisis de los restos de T5, si es que llegaron a Cambridge y aún se conservan allí, antes de rechazar su evidencia. Pero parece claro que, independientemente de su resultado, las interpretaciones de Petrie eran producto de sus lecturas y de un momento muy concreto en las ciencias humanas.

En el problema que nos ocupa, toda la documentación procede de T5, pero sus huesos no han sido analizados con las técnicas actuales de estudio de restos óseos. Por otra parte, la forma en que Petrie comprendía la necrópolis presenta una carga ideológica que limitaba su capacidad de interpretación de los restos materiales hallados en la excavación. En definitiva, no hay una base para pretender la existencia de un canibalismo egipcio real. Sería entonces factible pensar que llevamos casi un siglo discutiendo sobre una cuestión que puede reducirse, tal vez, a una sobreinterpretación de la tumba debido a la errónea concepción que se hizo el arqueólogo británico sobre las poblaciones que estaba excavando.

Antes de pasar a la interpretación del *Himno caníbal* hay que reconocer hasta qué punto las referencias lingüísticas y literarias al canibalismo pueden considerarse como testimonio de que el pueblo que las usa practica también el consumo de carne humana. Un antropólogo español, A. Cardín, ha establecido un interesante catálogo de expresiones caníbales en las lenguas occidentales que hacen surgir, como mínimo, un cierto esceptiscismo respecto a la relación entre la oralidad y la práctica del canibalismo<sup>137</sup>. Por citar sólo algunos ejemplos, en español tenemos, *¡que me lo como!* en un contexto de pelea o *¡está como para comérsela/lo!* o *¡no me he comido nada!* en otro de sentido sexual, pero es evidente -todos lo sabemos- que, a pesar de su uso muy extendido, en España no se practica la antropofagia de manera efectiva. Ante esta situación, debemos plantearnos si al encontrar locuciones de carácter *caníbal* en otras

<sup>137</sup> Cardín, Dialéctica..., 59-72.

culturas, referidas al sexo o a las situaciones de competencia -que es en todas su contexto habitual-, debemos tomarlas en sentido metafórico o hacerlo al pie de la letra, como confesiones inequívocas de prácticas de consumo de humanos.

En los escasos casos de antropofagia documentada con fiabilidad, se mezclan elementos reales y elementos simbólicos muy difíciles de evaluar y que hay que calibrar en cada pueblo concreto. En muchos casos, la atribución o la asunción de la práctica caníbal aparecen como recursos para separar o conjugar los ámbitos humano y extrahumano -divino o bestial-, en los que la situación de consumo real no es lo verdaderamente pertinente para analizar el significado del caníbalismo<sup>138</sup>. Y ésta parece ser la situación en las escasas referencias mitológicas egipcias.

Resulta muy evidente que el himno, en un contexto mítico, recurre a la matanza y consumo de los dioses como una forma de manifestación del poder. El rey se muestra como vencedor, de una manera que tenemos documentada cientos de veces en la iconografía egipcia: el rey eliminando las fuerzas del caos y, con ellas, propiciando el control físico del caos. Se asigna a la víctima el papel de metáfora de la animalidad, del caos y los poderes de las tinieblas, cosas todas ellas que tienen que ser dominadas, destruidas o asimiladas en interés del orden social. Pero el propio rey está por encima de los humanos; su propia capacidad de consumir a sus iguales, los dioses, manifiesta hasta qué punto está fuera de la esfera de los hombres.

El problema del que habíamos partido, la fecha de composición del Spr. 273/274, queda en suspenso. No tenemos, por ahora, una prueba convincente de que en la prehistoria egipcia se practicase un canibalismo funerario. Tampoco, desde luego, en la época histórica<sup>139</sup>. Pero lo más importante es que la relación del himno con el predinástico queda sin base documental. Los TP no explican el *hallazgo arqueológico* ni viceversa.

Altenmüller desarrolla una argumentación muy hipotética para entroncar el himno con la tradición heliopolitana<sup>140</sup>, y por tanto fecharlo en el Reino Antiguo;

<sup>138</sup> Cardín, Dialéctica..., 73-74,

Las únicas alusiones en época histórica sirven como ilustración al hambre extrema a la que se puede llegar ante la ausencia de un poder político bien establecido. Se trata, en consecuencia, de un topos literario y no de la narración de una situación real. Köhler, Kannibalismus, 315.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Altenmüller, Bemerkungen..., 32-35.

concretamente, en la dinastía V<sup>141</sup>. Teniendo en cuenta que sigue a Schott en numerosos aspectos de su interpretación de los TP, resulta coherente que mantenga también la datación que propone éste. Pero sus argumentos no tienen entidad para dejar el problema resuelto.

## V.4.6. Los himnos del Bajo Egipto

Hasta ahora, se venía considerando que tres himnos completos -Spr. 219, 220-221<sup>142</sup> y 334, además de algunas menciones esporádicas intercaladas en textos de otro significado que no se tratarán aquí- eran originarios de la corte del Bajo Egipto. El primero se había supuesto que conservaba las recitaciones que se pronunciaban -al menos en parte- durante los funerales en honor de los reyes del Delta. El segundo se trataría del ritual acordado a la corona del Bajo Egipto, posiblemente durante la ceremonia de coronación de sus reyes. Resulta especialmente significativo que ambos se han incluido en cuatro pirámides y con ese mismo orden<sup>143</sup>; esto puede indicar que se conservaban en la biblioteca de algún templo en un mismo papiro y en esa misma sucesión.

La bibliografía egiptológica tradicional ha insistido siempre en las diferencias entre el Alto y el Bajo Egipto. Se destacaba el entorno ecológico completamente distinto entre ambas regiones que había conducido a la formación de ese Doble País en el que grupos humanos diferentes habían desarrollado sus propias opciones culturales, religiosas y políticas independientes hasta el momento de la unificación. Sin embargo no se habían realizado apenas excavaciones arqueológicas en el Delta, salvo los grandes yacimientos, por lo que toda la información se basaba en la documentación con un fuerte tinte ideológico que procedía del sur.

<sup>141</sup> Altenmüller, Bemerkungen..., 38.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Faulkner lo considera un único himno en el que intervienen dos recitantes. Esta circunstancia es la que debió de llevar a Sethe a publicarlo como dos textos distintos.

<sup>143</sup> Sethe publicó las versiones de Unis y Pepy II, pero también se han encontrado en las pirámides de Neit y de Ibi, en todos los casos correlativamente.

En la última década, las barreras externas a la arqueología que impedían el trabajo en el norte han desaparecido. Ahora que el *botín cultural* ya no cuenta, pues no se pueden exiliar las piezas fuera del país, la excavación del delta con métodos estratigráficos está empezando a producir una importante información histórica. Nuestra perspectiva sobre el papel de esta región en la civilización egipcia es completamente distinta desde que tenemos datos procedentes de ella misma, tanto en el aspecto económico, como cultural y para todos los momentos de su desarrollo histórico.

La primera conclusión fundamental, para el periodo predinástico, es que no hay pruebas de que existiese un reino del norte, como se había venido manteniendo desde fines del siglo pasado. Los argumentos ex silentio nunca son concluyentes, pero unidos a otras observaciones acerca de la disparidad social, parece improbable que la sociedad de esa región desarrollase la complejidad necesaria para dar nacimiento a un estado centralizado como el que suponía la hipótesis antigua de formación del estado egipcio tras un periodo de conflictos entre dos reinos poderosos en ambos extremos del país. La información que estamos encontrando apunta más bien a una colonización de todo el Delta oriental por los protoestados meridionales, para facilitar la llegada de productos asiáticos hasta su región. El problema actual está en qué origen podemos sugerir ahora a las tradiciones culturales que la Egiptología ha atribuido de forma reiterada al Delta.

Previa a la expansión colonialista meridional de Naqada IIc tuvo que existir una relación entre las incipientes elites de los protoestados del Alto Egipto y Maadi, pues las primeras obtenían a través de ésta los productos de origen oriental, en especial los palestinos. En ese contacto pudo producirse la transferencia cultural de alguno de los símbolos de poder que resaltaron el proceso de jerarquización social y política en el sur desde mediados de Naqada I. Pero esa influencia no ha podido dejar muchas huellas en la literatura que se escribió un milenio más tarde.

Desde la publicación del comentario de Sethe a los TP se venía admitiendo que el Spr. 219 conserva, al menos en parte, el texto prototípico de un enterramiento real

del Bajo Egipto. La adscripción geográfica se debe a que aquellas ciudades citadas en la letanía final se identifican con lugares del Delta occidental<sup>144</sup>.

Por el contrario, Frankfort situaba el himno dentro del contexto de las ceremonias que se desarrollaban entre la muerte del rey y la coronación de su sucesor. El ritual funerario se inspiraba en la obligación de todo hijo de asistir a su padre en ese momento, pero en el caso real el procedimiento se complicaba porque en el modelo mitológico de la realeza se hacía necesario reconocer la transfiguración específica que tenía lugar por la que el difunto se convertía en Osiris, que era sucedido en la coronación posterior por su hijo Horus. Ésta era la razón por la que el funeral del predecesor formaría parte de las ceremonias de la sucesión. Este himno es uno de los que, según Frankfort, se recitarían durante la ceremonia de la transfiguración del rey<sup>145</sup>. En él se presenta al rey como Osiris a los demás dioses de la Gran y la Pequeña Enéada y después el rey-Osiris es invocado como habitante de distintas localidades que asisten así como testigos de esta transfiguración. Éstos son los lugares que se ha alegado en repetidas ocasiones que se encuentran en el Delta occidental.

La contextualización de Frankfort, obviando interpretaciones predinásticas anteriores, me parece mucho más coherente. Si tenemos en cuenta que el reino septentrional puede ser una creación intelectual -con una cierta base, pero mínima-para justificar el carácter dual de la realeza, no es descabellado pensar que en el enterramiento real se realizasen ceremonias dedicadas a esa parte del país, de la misma forma que sabemos que en el festival-sed los actos se realizaban por duplicado. Por otra parte, la contextualización que hace Frankfort del himno lo sitúa en el desarrollo de unas ceremonias creadas para un rey, y por tanto tras la formación del estado egipcio. Por último, el texto se inicia con una presentación del rey difunto a la Enéada, pero los testimonios más antiguos de este colegio divino son muy posteriores a la hipotética fecha predinástica del reino septentrional, lo que aboga también por una datación posterior.

<sup>144</sup> Sethe, Übersetzung..., I, 92, aceptado por Griffiths, The Origins..., 13.

<sup>145</sup> Frankfort, Reves..., 135.

En cuanto al Spr. 220/221, es un ritual -o mejor, seguramente, un fragmento de un ritual- a la corona del Bajo Egipto. Tal como se conserva, está compuesto por la alocución de un oficiante religioso, una oración pronunciada por el rey y la respuesta de la corona. En el esquema propuesto por Frankfort, la transfiguración precedería la ceremonia de coronación real, y en los papiros en que se conservase estos textos, ambos debían de ir seguidos, si se juzga por su yuxtaposición en las pirámides. Ante esta situación, cualquier comentario sobre el origen problemático de la corona roja es superfluo<sup>146</sup>, pues el texto se refiere a una coronación en época histórica, cuando este símbolo de la realeza está ya integrado en los *regalia*.

Por último, el Spr. 334 había sido fechado por Sethe en el predinástico por una apelación al rey como *hijo de un dios*. Su uso no podría hacer referencia a Hijo de Re, pues el texto habría dicho s3.k, tu hijo, ya que se habla a este dios desde el comienzo. El término mostraría, según Sethe, que el texto se compuso antes de la dinastía IV, pues en ésta se desarrolla de forma oficial el título de  $s3.R^c$ . Unido a las alusiones a Pe, este investigador concluye que estamos con toda probabilidad ante un himno compuesto en el Buto prehistórico<sup>147</sup>, junto a los antes citados. Sin embargo, como se verá en el capítulo VIII.4.4, el sol no fue adorado bajo la advocación de Re hasta la dinastía III, por lo que parece improbable que un texto en el que este dios es el receptor principal haya sido compuesto antes de la creación de su figura.

A propósito del fragmento de cerámica roja de borde negro (Naqada I o algo más tardía) con una corona roja hallado en el Alto Egipto, véase Pérez Largacha, El nacimiento..., 97-98.

<sup>147</sup> Sethe, Übersetzung..., III, 21-22.

## CAPÍTULO VI

# EL SIGNIFICADO DE LOS TEXTOS DE LAS PIRÁMIDES

Los egipcios no han dejado ninguna explicación textual sobre cómo comprendían los TP ni qué significado les daba el sacerdocio cortesano que los creó para su monarca. Resulta indudable que por el lugar que ocupan en la pirámide, en su núcleo central y en torno a la momia del soberano, así como por la importancia del monumento funerario real respecto al resto de construcciones patrocinadas por el poder, deben ser considerados como una manifestación fiel del pensamiento religioso del grupo privilegiado y de la justificación política del estado egipcio. Pero esta ideología no se describe de una manera explícita. Los TP presentan una serie de himnos funerarios que resultan de una lectura muy oscura pues carecemos de las claves para entenderlos. De ahí la necesidad de una exégesis.

La interpretación de estos himnos debería cubrir al menos tres niveles. Aparte de la mera inteligibilidad lingüística, el primero sería el de la comprensión del texto mismo, en especial de sus referencias míticas. Éstas no pueden solucionarse con facilidad mediante el recurso a obras generales de mitología egipcia, pues el volumen principal de la información que tenemos de ésta procede de sus últimos milenio y medio, cuando la evolución del pensamiento y las creencias había relegado a una buena parte de los dioses y leyendas a los que se alude en los textos, con la excepción de los protectores divinos de la realeza, incluida la Enéada heliopolitana. En consecuencia, sólo un análisis de esas divinidades en el conjunto de los Spr. y su presencia en otros monumentos del Reino Antiguo permite aclarar el contexto de su actuación. Este tipo de estudios puntuales no ha sido abundante, con la salvedad significativa de las memorias de fin de carrera, en las que ha sido frecuente que el investigador en formación se enfrente con las referencias a una única divinidad en un corpus cerrado de textos, como son los TP. Estos trabajos de licenciatura han dado lugar a artículos esporádicos, pero debido a su propio ámbito de aprendizaje, raramente

se incluían en alguna de las corrientes de interpretación general de los textos, como se deduce de su lectura. La razón básica está en la dificultad que puede tener para el investigador sin experiencia el hacerse una idea de las diversas corrientes de interpretación de los TP, pues no se ha escrito -hasta esta obra- una revisión historiográfica de ellas. Por su carácter puntual, esos artículos no van a ser analizados aquí.

Un segundo nivel de interpretación debería dilucidar cuál es el significado, en sí mismo, de cada Spr., es decir, cuál es el significado religioso o de pensamiento del tema que desarrolla o al que sólo alude.

Por último, en un tercer nivel, se analizaría de qué manera cada uno de los textos se relaciona con los demás, cómo se agrupan temáticamente, y que relación tienen estos grupos con el propio lugar donde se ubican en el interior de la pirámide.

Los autores que se revisan en este capítulo son los que han propuesto un análisis del conjunto de los TP con esta perspectiva. Como se verá, no sólo las conclusiones y el análisis básico de la información, sino también su propia metodología de análisis ha tenido importantes variaciones en el siglo de investigación sobre los TP. Mientras que los estudios de comienzos de siglo intentan una visión globalizadora desde la base, la tendencia en las últimas décadas ha sido hacia una disección más profunda de cada texto particular antes de comprenderlo en la relación con los de su mismo tema y con los de la pirámide en la que se encuentra, mientras que hay un abandono del análisis del conjunto de los Spr. como un corpus unitario.

### VI.1. Análisis historicistas

Las primeras interpretaciones sobre el significado de los TP centraron su búsqueda en la información que pudieran aportar los textos acerca de las circunstancias históricas en que se escribieron. En esta línea, las creencias religiosas manifiestas en ellos se consideraban desde la perspectiva de qué grupos de presión sacerdotales habrían actuado en el momento de su redacción o de su inscripción en las pirámides.

Por su propia finalidad, estos autores se han focalizado mucho en un aspecto concreto, diferente a cada uno de ellos, que han analizado con profundidad, pero perdiendo de vista la amplitud temática de los textos.

Además, ninguno tuvo en cuenta las particularidades de cada pirámide. Concebían los textos como una unidad, pues ellos mismos habían retrasado su fecha de composición a los siglos -incluso milenios- anteriores. En este contexto, la diferencia de unas pocas generaciones entre la primera y la última de las cámaras inscritas con himnos no era considerada significativa.

### VI.1.1. Solares contra osirianos: James H. Breasted

James Henry Breasted, el fundador de la escuela egiptológica norteamericana, se doctoró en Alemania con una tesis sobre el monoteísmo atoniano dirigida por A. Erman en la última década del siglo pasado. La obra es heredera de la tradición decimonónica que suponía un alto espíritu religioso en las elites egipcias que no era compartido ni comprendido por un pueblo politeísta y apegado a las prácticas mágicas. Su siguiente estudio, el análisis de la piedra de Shabaka en el Museo Británico, aceptó la información del propio documento respecto al origen arcaico del mito cosmogónico expresado, fechándolo en el Reino Antiguo. Él mismo lo consideró una de las expresiones más refinadas del pensamiento del sacerdocio heliopolitano, que habría anunciado el logos de la doctrina cristiana, redactando una monografía que ha sido la base para la interpretación de este texto hasta hace sólo un par de décadas. Durante unos años desarrolló una actividad que desde nuestra perspectiva se muestra gigantesca: varias campañas epigráficas en Egipto, la publicación de Ancient Records of Egypt y la monografía de Historia del país que analizaba e interpretaba las inscripciones recogidas en la anterior selección de documentos; al mismo tiempo, ponía los cimientos para las posteriores creaciones del Oriental Institute, University of Chicago y su paralela Chicago House en Luxor. Antes de estas fundaciones, el conocimiento directo de las fuentes que le habían proporcionado sus anteriores trabajos, más el complemento de la reciente edición por Sethe de los Textos de las pirámides y de los sarcófagos del Reino Medio que Lacau había empezado a dar a la

prensa por esos años, Breasted escribió la que podemos considerar primera historia de la religión egipcia, entendiendo que sólo podemos calificar como tal aquella que basó sus conclusiones en un corpus significativo de documentos -casi exclusivamente textos-. Development of Religion and Thought in Ancient Egypt apareció en 1912 y sigue siendo la obra más influyente que se haya escrito sobre estas creencias religiosas, por más que la base teórica en que se fundamenta y la mayoría de las afirmaciones que se derivan de ella, deban ser hoy revisadas. Además, es uno de los pocos trabajos que analiza cronológicamente la evolución del pensamiento egipcio. A pesar de las objeciones, la redacción amena, la profusión de textos en unas traducciones muy coherentes y el conmovedor espíritu humanista de sus páginas siguen asegurando al libro su continua reedición.

Breasted admira la capacidad humana para realizar importantes creaciones espirituales en un proceso que él considera de perfeccionamiento progresivo y constante. Esta evolución podía reconocerse en la larga serie de textos que había proporcionado la civilización egipcia y que él compara con los documentos seriados que utilizan los paleontólogos para analizar la evolución de las especies animales<sup>1</sup>. Así, empieza su obra con un cuadro en el que detalla las distintas fases de ese progreso espiritual. Los egipcios habrían pasado de la simple interpretación divina de la naturaleza y la temprana influencia de la política estatal, a la aparición de explicaciones sobre el sentido de la vida y de la muerte, con la consiguiente creación de residencias intemporales para los difuntos y un atisbo de recompensa o castigo según el comportamiento social, hasta rozar la perfección del monoteísmo durante los años de reinado de Akhenatón, en un pensamiento de alta calidad ética que la impericia política del monarca y sus consejeros no supo hacer ver al pueblo egipcio<sup>2</sup>; éste, desde ese momento, a pesar de un acercamiento más personal a la divinidad, inició un estancamiento en el puro rito sacerdotal y en la magia. Se trata, evidentemente, de un esquema evolucionista heredero de las ideas que habían impregnado el pensamiento teórico en etnología e historia desde la segunda mitad del siglo anterior.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Breasted, Development..., 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Según sus propios términos, "el mundo mediterráneo no estaba aún maduro para una religión universalista". Breasted, Development..., 6.

En su obra, hay una clara tendencia a resaltar aquellas características de las creencias egipcias que coinciden con las que ha desarrollado la civilización occidental, como si aquéllas fueran precursoras que se hubieran perpetuado, a través del judaísmo, en la religión cristiana. En este planteamiento ha influido su concepción evolucionista de la historia del hombre y la propia personalidad del autor, quien en su juventud estuvo encaminado al sacerdocio, aunque terminó dejando éste por *las tierras bíblicas*<sup>3</sup>.

Cuando Breasted escribió su obra, ya se había establecido el principio básico para interpretar la literatura religiosa egipcia, según el cual los egipcios no poseían un vocabulario que permitiera expresar su pensamiento en términos abstractos y tampoco llegaron a desarrollarlos. Mientras que en la actualidad esta carencia no se interpreta como una imposibilidad mental sino como el testimonio de que no les era necesario pues podían expresar esas ideas a través de un sistema gráfico concreto, para el egiptólogo norteamericano era una limitación, producto del momento, de la fase inicial en que se encontraban los egipcios en la línea evolutiva del pensamiento humano<sup>4</sup>. De cualquier manera, los fenómenos naturales eran utilizados como referencia a través de la cual expresar esos términos abstractos de los que carecía su lengua. Son dos los fenómenos que habrían dejado una huella más profunda en las creencias egipcias desde los tiempos anteriores a su civilización: el sol y el Nilo. Sus características son reconocibles en la personalidad de las principales divinidades del país. Para demostrarlo, Breasted utiliza en profundidad los TP, cuyo comentario y primeras traducciones tras la edición de Sethe, constituyen la base para cerca de la mitad de la obra comentada.

Estos textos serían el testimonio de mitos y creencias con una cronología muy amplia. Ya se ha visto que él consideraba que los pasajes más antiguos serían varios siglos -incluso más de un milenio- anteriores a su copia en las pirámides del Reino Antiguo<sup>5</sup>. En consecuencia, si aprendemos a diferenciar los distintos orígenes cronológicos, podríamos llegar a identificar en sus Spr. los documentos que nos

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> J.A. Wilson, en la introducción a Breasted, *Development...*, VII.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Breasted, Development..., 7-8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Breasted, Development..., 85-91.

permitieran reconocer varios momentos significativos en la evolución religiosa de los egipcios. Así, los TP nos informan sobre la concepción predinástica de los dioses por la que éstos serían, en ese momento, las fuerzas controladoras del mundo visible. Éste podría explicarse como un conjunto de fuerzas divinas en acción. Sobre este universo natural e igualitario -los dioses antiguos siempre eran locales según Breasted- habría venido a imprimirse, como una forma organizativa e inalterable, la impronta de la propia estructura social humana, el recién creado estado egipcio. Desde una perspectiva actual, es imposible aceptar que la idea del estado borrara la concepción de los dioses de tal manera que en época histórica hubieran dejado de ser fuerzas que ordenaran el cosmos. Y no es que Breasted lo afirme así, pero no vuelve a mencionarlo. A partir del desarrollo de una sociedad nacional, él sólo se centra en los imperativos morales y de justicia social, identificables en textos funerarios y obras literarias, como las fuerzas que van a seguir transformando la religión egipcia. Los TP serían, por tanto, el primer y último testimonio, en algunos casos anacrónico, de unas creencias con una base natural muy fuerte.

Aunque no lo mencione de manera explícita en ningún momento, Breasted da por sentado que los egipcios habían desarrollado un conjunto de mitos, que sacerdotes y creyentes lo conocían, y que las referencias a relaciones familiares y acontecimientos que aparecen en los TP aluden a esas historias míticas. Salvo esas alusiones, ningún otro testimonio habría quedado de ellas, de modo que la única manera de poder conocerlas consistiría en reunir las referencias aisladas de manera que unas puedan ayudar a explicar las otras, y así poder reconstruir, de manera general, las narraciones sacras. Su método ha tenido éxito, y es el que se sigue utilizando en la actualidad por quienes estudian los textos religiosos egipcios, sin que, hasta donde yo sepa, se haya analizado las implicaciones de esa forma de trabajo ní la posibilidad de llegar a obtener una imagen coherente de los mitos a través de las alusiones aísladas.

Breasted responde a una tradición historiográfica basada en Frazer -o al menos él es su más ilustre precedente- que hace de la religión egipcia arcaica una forma de sublimación de las necesidades y prácticas de los agricultores neolíticos. Él, al menos, introduce para la época histórica la infuencia de algunas creaciones de la sociedad, en especial la conciencia de la justicia y del comportamiento social ético,

lo que habría limitado la influencia de factores medioambientales, que en los investigadores precedentes seguían teniendo aún un impacto importante en la evolución posterior de las creencias religiosas. Breasted tampoco cae en el error de considerar que el simbolismo natural y el culto a la fertilidad constituyeron la esencia básica de la religión egipcia. En su obra, como ya se ha indicado, los fenómenos naturales que más habrían influido en la concepción egipcia de los dioses serían el sol y el Nilo. El primero, mucho más fuerte que el segundo, se evidenciaría en una parte muy significativa del panteón, las divinidades con un claro componente celeste, en especial Horus, Re, las distintas manifestaciones de ambos y los dioses que componían la Enéada heliopolitana, además de la luna -el Ojo de Horus- y de los enemigos del sol. No por estar presentes en el cielo dejarían de ser deidades con un origen y adscripción locales definidos. El uso político de los dioses celestes habría convertido al sol en la materialización del poder real en el universo, con todas sus prerrogativas desde la fuerza coercitiva a la impartición de justicia<sup>6</sup>. Frente a la identificación indudable del sol, el Nilo no habría sido reconocido de forma tan evidente en los dioses egipcios hasta la labor de investigadores coetáneos a él<sup>7</sup>; siguiendo la huella de Frazer, Breasted utilizó los TP -que no estaban disponibles en la época del primero- como fuente para documentar la identificación entre Osiris y el agua fecundante de Nilo. El dios quedaría así asociado a todas las extensiones líquidas de cielo y tierra, a la vegetación y como consecuencia a la propia tierra; sería el principio imperecedero de la vida allí donde éste se manifestase<sup>8</sup>; por esa razón, también se convirtió en el dios de la resurrección de los muertos.

Sin embargo, estas dos fuerzas no actuarían en paralelo. Breasted reconoce en los TP manifestaciones de hostilidad antiosíriana<sup>9</sup>. Osiris habría sido una divinidad temida y odiada en tiempos prehistóricos y de ese temor y rechazo aún quedarían esas manifestaciones. En consecuencia, su aceptación en los textos funerarios -una

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Breasted, Development..., 12-17.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Breasted, Development..., 18, n.1.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Breasted, Development..., 23.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> En especial, en los himnos de consagración de la pirámide, un monumento solar, aunque hay también otros testimonios. Breasted, *Development...*, 74-75 y 139-140.

prerrogativa de la elite- habría tenido que ser gradual<sup>10</sup>. En la manera en que se produjo esa introducción, radica una de las interpretaciones más conocidas e influyentes de la evolución de las creencias egipcias según Breasted: en el predinástico, en paralelo al desarrollo de los dioses, habrían surgido dos grupos de escatologías claramente definidas acerca del más allá, unas solares-celestes y otras osirianas-terrestres, opuestas entre sí. Todo el conjunto de ideas y prácticas funerarias de los egipcios podría repartirse bajo una u otra rúbrica.

El origen de la disputa estaría en el problema de la resurrección. La idea de una vida tras la muerte no habría sido tan prominente en la formación del pensamiento de ningún pueblo como entre los egipcios<sup>11</sup>. En origen, éstos creerían que todos los difuntos sobrevivían en la tumba o, paralelamente, en la triste morada del occidente, residencia de las divinidades funerarias<sup>12</sup>. A partir de la arquitectura, relieves y textos de las tumbas<sup>13</sup>, se podría suponer que muy pronto se desarrolló, al menos para los grandes del reino -el monarca y después sus nobles-, la idea de un destino más halagüeño. Éste supondría la supervivencia en un reino celeste, en el que el punto más atrayente sería el viaje diario con el mismo dios sol. Estas creencias predominarían tan contundentemente en los TP que, en la forma en que han llegado hasta nosotros, Breasted los considera un conjunto de himnos de contenido solar bien definido<sup>14</sup>. Por el contrario, toda la concepción egipcia del individuo, con sus diversos componentes<sup>15</sup>, el complicado ritual de enterramiento, la conservación del cuerpo y los gastos en tumba y ajuar serían básicamente osirianos, pues las teorías solares se centraban en una

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Breasted, Development..., 38.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Su hipótesis se basa en la capacidad de preservación de los cuerpos por la arena del desierto, que habría permitido a los egipcios ver a sus difuntos si se destapaban accidentalmente las tumbas. Breasted, *Development...*, 49-50.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Breasted, *Development...*, 69. Es curioso que ésta fue, a grandes rasgos, la imagen del más allá que tuvieron a lo largo de toda su historia los pueblos mesopotámicos, que no parece que la cambiaran a pesar de su significativa evolución social, tan paralela, en otros aspectos, con la civilización egipcia. Véase, Bottéro / Kramer, *Lorsque...*, 70.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Ya se había excavado la necrópolis de las dinastías tinitas en Abidos y Borchardt había identificado los componentes más significativos de un complejo funerario real en Abusir. Breasted, por la recopilación de documentos para sus obras anteriores, conocía las tumbas de altos funcionarios descubiertas por todo el valle, en especial desde la dinastía IV.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Breasted, Development..., 102.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Para una visión actual del tema véase Derchain, Anthropologie. Algunos de los elementos explicados por este autor aún no habían sido reconocidos por Breasted.

divinidad que no muere ni tiene una familia que llore su desaparición como hacen las hermanas de Osiris<sup>16</sup>. Cuando el prestigio de éste hubo desplazado a los dioses funerarios más antiguos y se había convertido en señor del mundo subterráneo, Osiris y su reino entrarían en competencia con el más allá celeste. Como las prácticas osirianas incluirían las ofrendas a la tumba y éstas estaban previstas en los templos funerarios reales, Breasted supone una rápida osirianización de las creencias funerarias dedicadas a la elite, aunque la forma misma de la tumba real fuera la de un símbolo solar<sup>17</sup>.

La consecuencia es que en los textos funerarios más antiguos, los TP, los dos grupos de mitos (sic), cuyos núcleos eran en origen claramente diferenciables, habían llegado a una cierta agregación y hay un número alto de referencias que parecen mezcladas y otras que no resulta fácil asignar a uno u otro conjunto. Las creencias solares representarían una teología estatal, con todo el apoyo de sus patrocinadores reales, mientras que las osirianas representarían la religiosidad popular con el tácito empuje de cada individuo<sup>18</sup>. Los TP serían testigos y soporte de la gradual intromisión de las creencias osirianas en el reino celeste del sol y del rey. Tal como lo narra Breasted, el empuje de la presión popular se habría impuesto incluso a los textos funerarios reales, que se osirianizan de forma rápida y chapucera, si tenemos en cuenta los métodos descuidados con los que, según él, se introdujo el nombre de Osiris en los himnos<sup>19</sup>.

Sigue habiendo un acuerdo con él en que la innovación aportada por Unis, a pesar de lo valiosa que es para nosotros pues nos proporciona un conjunto importante de textos de ese momento, no supone una modificación profunda de la concepción de la vida de ultratumba. El culto funerario real llevaba ya siglos bajo la influencia del sacerdocio de Heliópolis y los reyes de la dinastía V había testimoniado ya su fidelidad a Re a través de los templos solares. Hacía siglos que el monarca difunto accedía al trono solar en el cielo, seguramente desde el momento en que, en respuesta a esta

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Breasted, Development..., 62.

<sup>17</sup> Breasted, Development..., 78.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Breasted, Development..., 139-141.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Breasted, *Development...*, 150-160; en las páginas siguientes recoge una serie de párrafos en los que se habrían entretejido de manera inextricable creencias de ambos orígenes, de manera que el monarca difunto es denominado Re y Osiris indistintamente.

nueva concepción del más allá, se empezaron a construir pirámides, primero escalonadas y después de caras planas. La escatología solar de los TP, es, por tanto, un testimonio más bien tardío de esas mismas ideas.

Por el contrario, otros de sus planteamientos pueden recibir numerosas críticas. Desde el punto de vista de análisis de la sociedad, Breasted propone un modelo de influencia social poco coherente. El Reino Antiguo es un momento de fuerte centralización política y de control férreo de la población, pues no se concibe que pudieran construirse las pirámides si no se hubiera impuesto una fuerza coercitiva y una rígida administración. En ese contexto resulta dificil pensar que las creencias populares tuvieran un peso tan significativo entre las elites como para darles paso de la manera en que él establece. Por otra parte, si las creencias solares, tal como él las concibe, no tienen un componente funerario muy desarrollado y sería lógico plantearse que los propios teólogos heliopolitanos lo desarrollasen<sup>20</sup>. El mismo Breasted reconoce su complementariedad: Osiris era una divinidad pasiva que raramente actuaba de alguna manera en favor del difunto; el beneficio más importante que proporciona a éste era gozar de los oficios de Horus, en tanto que personificación de los cuidados filiales. Por el contrario, Re era un soberano poderoso que otorgaba a menudo sus favores al difunto<sup>21</sup>. Aunque no se aceptarían hoy estas afirmaciones al pie de la letra, son menos criticable que la forma que adoptan en muchos de sus seguidores con el supuesto enfrentamiento de los diferentes cultos y creencias en el seno de la sociedad egipcia. Los términos que él emplea implican la existencia de unos fieles que ejercerían una presión tácita sobre los poderosos y obligaría a éstos a ir aceptando los principios teóricos expresados a través de sus mitos. Sólo después otros autores han identificado cultos con sacerdotes y la presión de sus creyentes en una auténtica lucha de poder, no sólo en la corte, sino en todo el país, para ganar adeptos a sus dioses

Vandier se halla a medio camino entre ambas propuestas. Él considera que el sacerdocio heliopolitano habría introducido a Osiris en el ciclo solar por razones políticas, debido a su popularidad en el Delta. Se trataría, por tanto, de una forma de llegar a un consenso con las poblaciones levantiscas del norte del país. Los TP, en esta teoría, no habrían sido más que la justificación de esa evolución de la doctrina; la introducción del dios en la Enéada, como hijo de Gueb y Nut, habría favorecido su conexión con el mundo celeste. Vandier, *La religion...*, 75.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Breasted, Development..., 164.

respectivos. Así, por ejemplo, L. Lesko, en su discutible tesis sobre el *Libro de los dos caminos*, llega a plantearse que en la ciudad de Hermópolis, durante el Reino Medio, puede detectar a través de sus textos funerarios la existencia de sacerdotes de diferentes religiones en enfrentamiento declarado para imponer sus dioses o, al menos, su influencia sobre las poblaciones locales<sup>22</sup>. La imagen que da es la de unos misioneros intentando implantar su credo, pero la religión egipcia -ninguna religión políteísta- no funcionaba con esos patrones de exclusividad e imposición de sus divinidades sobre la población.

Además, las concepciones celestes del más allá incluyen una variedad mucho mayor que la que propone Breasted; es posible que en el predinástico el difunto se convirtiera en una estrella en el cuerpo del cielo -posiblemente ya imaginado como una diosa, aunque no se la denominase aún Nut-. Griffiths admira la imagen del más allá celeste que explicó Breasted, en particular su manera de explicar cómo el culto de Osiris heredó esta escatología, aunque no hubiera nada en su mito que lo dirigiera al cielo<sup>23</sup>; sin embargo, él establece que la asociación con Orión pudo ser el paso previo para heredar el firmamento, una posibilidad que no ha sido aceptada unánimemente por los investigadores posteriores<sup>24</sup>. Breasted escribió su obra en un momento en que no se entendía la acumulación de imágenes egipcias, coincidentes en el fin pero completamente diferentes en sí mismas, y exigía una lógica cartesiana donde estudios posteriores, en especial los de H. Frankfort y E. Hornung, han demostrado que hay un modo de pensamiento diferente al occidental.

En tanto que pionero, su análisis de los TP resulta un poco pobre en algunos aspectos. Tal vez por esa razón, varios de éstos, que se explican a continuación, han centrado la atención de los investigadores posteriores.

La copia en las cámaras internas de las pirámides no presentaría ninguna ordenación discernible -sería fortuita, salvo la colocación del ritual de ofrenda en cabeza, según el orden de lectura propuesto por Sethe-, ni tampoco resultaría posible encontrar un significado específico a su continuidad. Breasted presupone que existían

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Lesko, The Ancient..., 137.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Griffiths, *The Origins...*, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Derchain, recension de Griffiths, *The Origins...*, 167.

versiones sobre papiro de todos los himnos y que sobre este soporte presentarían ya una secuencia determinada. El editor no habría realizado una labor de ordenamiento específico, sino que haría trasladar a los muros cada uno de estos *libros* desde el comienzo hasta el final, antes de añadirle a continuación, sin ningún tipo de marca, explicación o preámbulo, el siguiente grupo de Spr. de otro papiro. Ésta sería la razón por la que se encuentran encantamientos, oraciones o himnos dedicados al mismo tema en lugares distintos muy separados entre sí, distribuídos por el conjunto, sin ningún intento de reunirlos mejor. Esta hipótesis da a entender, y él así lo expresa, que los rollos en que se conservaban los TP presentaban una selección consciente en la que se habría intentado recoger de manera sistemática los diferentes temas<sup>25</sup>.

El encabezamiento de cada Spr. por *dd mdw*, sería el testimonio del carácter oral de estos textos. En algunos sería evidente que es el propio monarca quien habría de recitarlos, pues incluyen secciones en primera persona de singular en que ésta ha sido después borrada y sustituida por el nombre del rey o una tercera persona de singular, para que el sacerdote hablase en su beneficio. Breasted acepta la hipótesis de que la colección completa sería recitada por el sacerdote funerario en el día del enterramiento real. Pero muchos de los himnos serían también utilizados en el ritual de ofrenda que se recitaba a diario y, también posiblemente, en los días de fiesta<sup>26</sup>.

En cuanto a por qué los textos de los funerales aparecen en determinado momento escritos sobre las cámaras de la propia tumba, Breasted lo explica de acuerdo a su concepción evolucionista. El paso de la recitación a la copia escrita sería el testimonio de una conquista en el avance del ser humano hacia una espiritualidad más abstracta, menos apegada a la materia y a la naturaleza. La decadencia de los grandes complejos funerarios reales habría demostrado que el énfasis en el equipamiento funerario -gran tumba, rico ajuar- no había proporcionado al difunto la felicidad eterna. En consecuencia, los TP enfatizarían un bienestar diferente, la estancia en un lugar distante, que no dependería de medios materiales y vendría a reconocer implícitamente

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Breasted, Development..., 93-94.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Breasted, Development..., 98.

que montañas de mampostería no pueden conferir la inmortalidad que el hombre debe ganar en su propia alma<sup>27</sup>.

Esa perspectiva humanística es, a mi entender, lo más admirable de la obra, aquello que hace que el libro se siga leyendo con interés, aunque no se puedan aceptar sus hipótesis históricas. Esa visión es la que le hace interpretar estos himnos como un canto a la continuidad de la vida, como una queja insistente y apasionada contra la muerte. Los TP serían, en sus propias palabras, el recuerdo de la más antigua revuelta contra la gran oscuridad y el silencio de los cuales nadie regresa<sup>28</sup>.

### VI.1.2. El reino heliopolitano de Kurt Sethe

Por sorprendente que pueda parecer, no poseemos una síntesis semejante a la de Breasted producida por el propio editor de los TP, a pesar del volumen de los trabajos que les dedicó. Sus publicaciones sobre ellos se suceden desde la primera década de nuestro siglo. La edición en dos tomos, la misma que utilizó Breasted para su síntesis, data de 1908-1910, aunque no fue hasta 1922 cuando pudo terminarla -con el paréntesis intelectual y económico de la Primera Guerra Mundial-, mediante la aparición de los dos volúmenes complementarios, ninguno de los cuales incluye un análisis ni una interpretación de su contenido.

A falta de esa monografía -tal vez nunca prevista- y de las ideas que pueden entresacarse en alguna de las notas a la traducción, el pensamiento de Sethe a propósito de la religión primitiva egipcia y los textos funerarios más antiguos ha quedado recogida en algunos artículos y, sobre todo, en su obra de síntesis histórica Urgeschichte und älteste Religion der Ägypter.

En opinión de Sethe, los TP son una recopilación muy libre de recitaciones funerarias, que se han copiado en los muros de las cámaras internas sin un principio rector que dirigiera la ubicación o la sucesión de los textos. Por su contenido

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Breasted, *Development...*, 84.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Breasted, *Development...*, 91. Y para demostrarlo, analiza las escasas apariciones en todo el corpus del término muerte, que sólo ocurre para negarla o para aplicarla a los enemigos del rey que procuran su ruina. En las demás situaciones o se usan eufemismos o se habla de *no vivir*. Breasted, *Development...*, 92.

representan sobre todo encantamientos de transfiguración (*Verklärungen*), es decir, s3hw en términos egipcios, cuya fuerza transforma al difunto en un espíritu iluminado, un 3h. Las columnas de textos estarían organizadas a partir del sarcófago, de manera que, en su resurrección, en su salida al día, al abandonar la tumba, el rey pudiera leer los muros de dentro a afuera, sin marcha atrás, ambos lados al unísono, lo que le permitiría su propia transfiguración<sup>29</sup>. De cualquier manera, no sólo por su lectura, sino también por el poder mágico de los propios jeroglifos, los textos podían ejercer su influencia activa. Con su colocación en el interior de la tumba, el rey desearía independizarse del servicio funerario de los sacerdotes, que podría fallarle en cualquier momento y disponer de los encantamientos cuando le resultase necesario para poder autorecitárselos, actuando como su propio sacerdote funerario.

Sethe no tiene en cuenta que no todas las columnas de textos están dirigidas hacia el sarcófago -generalmente, las de la pared septentrional de la antecámara se dirigen hacia la puerta-, como tampoco que los muros de separación entre las cámaras, que están también cubiertos de textos, son paralelos al sarcófago y resulta menos fácil entender cómo haría su lectura el rey al dirigirse hacia el exterior. Tampoco explica entonces las columnas retrógradas de la antecámara. Barta le critica duramente su suposición de que el rey pudiera actuar como su propio sacerdote lector. Prescindiendo del ritual de ofrenda, que se dirige al difunto en segunda persona, los textos se refieren al receptor siempre en tercera persona. Incluso hay algunos Spr. que han sido corregidos porque en la versión original estaban en primera persona y ésta ha sido sustituida, sistemáticamente, por f o por el nombre del monarca. De ahí puede inferirse la conclusión de que los textos no eran concebidos para que fueran leídos por el propio difunto<sup>30</sup>.

En *Urgeschichte...*, Sethe se hace así eco de una tradición que tenía ya varias décadas, pues fue Maspero quien defendió la posibilidad de que los mitos egipcios fueran la transposición al mundo de los dioses de los acontecimientos políticos que habían desembocado en la unificación nacional del valle bajo del Nilo. Según Sethe, el

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Sethe, Die Totenliteratur..., 524.

<sup>30</sup> Barta, Die Bedeutung..., 58.

mito del conflicto entre Horus y Seth y las otras informaciones acerca de las relaciones familiares o de otro tipo entre los dioses podían trasladarse a un mapa y recrear los distintos reinos que se formaron en el predinástico final y sus influencias recíprocas, hasta alcanzar el V milenio a.e. Antes de pasar a explicar la hipótesis de Sethe, es imprescindible señalar que tuvo una influencia fundamental en la reconstrucción histórica del predinástico, pero en la actualidad no cuenta ya con partidarios.

El hecho esencial de la prehistoria egipcia, según su reconstrucción de los cambios políticos en los momentos finales de la prehistoria egipcia, fue la formación, hacia el último cuarto del V milenio a.e., de un potente reino unificado, con Heliópolis como capital.

Antes de esta unificación, Egipto habría estado dividido en una plétora de aldeas independientes, después en nomos, en federaciones de nomos y, finalmente, en dos reinos, uno en el norte y otro en el sur, en los que reinaban el dios halcón y el dios Seth respectivamente. Sus capitales serían Behedet (nomo III del Delta) y Ombos (nomo V del Alto Egipto). La lucha entre ambos acabaría con la victoria septentrional y de Horus aún en el V milenio y la formación del mencionado reino heliopolitano.

El honor de haber reconocido la ventaja, en un reino unificado, de una religión cósmica de carácter universal recaería en el sacerdocio heliopolitano, que habría organizado su panteón en torno a la figura del dios solar, ya sea denominado Atum o Re. A esta época remontaría también el dios Re-Harakhty, producto de la necesidad de integrar en el nuevo sistema solar, al dios triunfador Horus<sup>31</sup>.

Osiris habría sido un rey de todo Egipto en ese periodo. Nacido en Busiris, un lugar del Delta, pero enterrado en Abidos<sup>32</sup>, su relación doble con ambas regiones explicaría su aceptación por todo el país.

En este intento de reconstrucción histórica, Sethe se ha servido de los TP que, en su opinión, se habrían compuesto en su gran mayoría en la época heliopolitana. En el plano práctico, la confirmación vendría por el desacuerdo entre la religión local, tal como los monumentos de época histórica nos la permiten conocer, y las listas

<sup>31</sup> Sethe, Urgeschichte..., 87-116.

<sup>32</sup> Sethe, Urgeschichte..., 78-86.

tradicionales de los nomos, que deben de representar el estado más antiguo de esta misma religión local. Esta disparidad adquiere tal envergadura en el sur que Sethe se ve conducido a concluir que tuvo que producirse una colonización del valle por el norte en un momento determinado de la prehistoria, que debe de coincidir lógicamente con el reino heliopolitano.

Nomos I y II del Alto Egipto<sup>33</sup>. Serían una creación heliopolitana. Elefantina no aparece individualizada por un ser divino sino por una designación geográfica. El estandarte no proporciona ninguna información sobre la religión primitiva del nomo, sólo que los egipcios septentrionales lo consideraban ya como *territorio nubio*, que habría sido ligado a Egipto bajo la forma de un nomo. En cuanto al nomo II, la relación de dependencia con el norte era aún más evidente, pues llevaban el mismo nombre y adoraban al mismo dios.

Nomo III del Alto Egipto<sup>34</sup>. El ídolo primitivo es un halcón bajo la forma del ave momificada o de una estatua. De ahí la facilidad para que fuera identificado con el Horus vencedor. No obstante, pronto tuvo que ceder su lugar a la diosa de el-Kab, ciudad que a consecuencia de acontecimientos políticos se convirtió en la capital del nomo. Se trataba de una diosa buitre llamada Nekhbet. Esto, sin embargo, no supuso el cambio en el emblema identificador del nomo, que representaba la más antigua tradición religiosa.

Nomo IV<sup>35</sup>. El emblema es el cetro-w3s. No sabe a qué divinidad puede corresponder. La capital se transfirió a Armant tras la victoria septentrional, como se deduce por el nombre de Iuni, formado a partir del de Iunu, Heliópolis. Su dios principal es Montu, de origen astral.

Nomo V<sup>36</sup>. Adoraba primitivamente a dos dioses, Seth de Ombos y un dios halcón que Sethe denomina Nenun, en Cusae. Tras la victoria heliopolitana, el primero fue proscrito y éste fue identificado a Horus, de manera que se produjo un cambio en el emblema, pues la imagen sethiana fue sustituida por un segundo halcón.

<sup>33</sup> Sethe, Urgeschichte..., 122-125.

<sup>34</sup> Sethe, Urgeschichte..., 35.

<sup>35</sup> Sethe, Urgeschichte..., 35-36.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Sethe, *Urgeschichte...*, 36-39.

Nomo VI<sup>37</sup>. El dios cocodrilo primitivo sería sustituido por una diosa del Delta, Hathor, al tiempo que se cambiaba el nombre de la capital por el de Iunet, derivado también del de Heliópolis.

Nomo VII<sup>38</sup>. Su emblema es una cabeza de vaca vista de frente. Al identificarse con Hathor, el antiguo símbolo fue interpretado como un sistro, instrumento dedicado a la segunda diosa, transformándose el nombre de la capital en el de ciudad de los sistros.

Nomo X y XII<sup>39</sup>. Reconstruye una historia semejante en algunos puntos y muy compleja. Para el primero intervienen tanto una diosa serpiente -identificada a Hathor- como un dios halcón con nombre en terminación dual, Antiuy, que procede de la unificación de dos dioses contendientes, uno de los cuales habría sido previamente identificado con Seth, de manera que fue después eliminado. El nomo XII estaría bajo la advocación de un dios halcón muy antiguo denominado Anty, con una evolución similar a la de los otros dioses meridionales.

Nomo XI<sup>40</sup>. Lugar originario de Seth, pues es su animal el que aparece en el estandarte. Sethe lo considera un perro, con los cuartos traseros heridos por una flecha en castigo a sus crímenes<sup>41</sup>. Fue remplazado por el carnero Khnum, sin que Sethe explique por qué, en este lugar, no ha sido sustituido por un halcón.

Nomo XV<sup>42</sup>. Protegido por una diosa liebre, Unut, cuyo culto, sin ser nunca importante, tampoco desapareció. En él, la creación de la doctrina hermopolitana habría sido una reacción contra la teología heliopolitana.

Nomo XVI<sup>43</sup>. La enseña hace alusión muy evidente a la lucha entre Horus y Seth, pues se ve un orix montado en ocasiones por un halcón, y el primero es un animal sethiano. Este halcón era también un dios local adorado en Hebenu.

Éstas son las principales repercusiones que habrían sobrevenido en Egipto tras el triunfo heliopolitano. Pero éste también tuvo su fin. El sur se revolvió contra el norte y obtuvo de nuevo su independiencia. Pero la nueva división política no provocó la

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Sethe, *Urgeschichte...*, 40.

<sup>38</sup> Sethe, Urgeschichte..., 40-41.

<sup>39</sup> Sethe, Urgeschichte..., 41-45.

<sup>40</sup> Sethe, Urgeschichte..., 45-46.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Sethe, *Urgeschichte...*, 72-74, suposición que acepta Vandier explícitamente, *La religion...*, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Sethe, *Urgeschichte...*, 50.

<sup>43</sup> Sethe, Urgeschichte..., 50-51

desaparición de todos los beneficios que la unidad del brillante periodo heliopolitano habría extendido en Egipto: una misma civilización, una misma religión, habrían calado ya en las poblaciones de las dos mitades del país. El periodo pasó a ser denominado por los egipcios como el de los servidores de Horus.

Los dos nuevos reinos pasaron a tener como capital las ciudades de Buto e Hieracómpolis. De la misma manera que los antiguos reyes de Heliópolis pasaron a ser conocidos como los *b3w de Heliópolis*, los reyes de las nuevas capitales también fueron denominados como *b3w de Pe* y como *b3w de Nekhen*. Menes fue quien puso final definitivo a estas divisiones prehistóricas<sup>44</sup>.

Algunos autores se sitúan, expresamente, a favor de Sethe. Consideran que la unidad cultural en todo el valle del Nilo durante el guerzeense, con la adopción en el norte de la cultura del sur, no pudo realizarse si no hubo una unificación política previa, y en su confirmación, la piedra de Palermo muestra diez reyes prehistóricos con la doble corona, que serían los de ese reino heliopolitano<sup>45</sup>.

Por el contrario, desde el momento de su aparición, han surgido numerosas críticas<sup>46</sup>, no sólo a su reconstrucción de los acontecimientos, que los trabajos de campo y nuevas interpretaciones de las excavaciones actuales han rechazado completamente (cf. infra, VIII.2.4), sino también a su método de trabajo. Es evidente que la religión o más en detalle la naturaleza de los dioses, su lugar de culto y antigüedad, no pueden reducirse a un examen de las relaciones y conflictos políticos, y que éstos no influyen de manera tan unívoca y precisa en aquéllos como para poder reconstruir unos a partir de los otros. Una concepción semejante sólo puede proponerse si se ignoran los sistemas de transmisión oral o escrita de la información. Por otra parte, es también significativa la influencia que el clima intelectual de la Alemania de entreguerras ha tenido en su reducción, demasiado racionalista, de los cambios religiosos como producto de un conflicto entre facciones rivales. Como una buena parte de esta tesis muestra otras formas de interpretación de los TP, con métodos de

<sup>44</sup> Sethe, Urgeschichte..., 137-166.

<sup>45</sup> Vandier, La religion..., 31.

Grapow reconocía que Sethe daba por probadas muchas cosas que resultan, como mínimo, problemáticas. Grapow, La publication..., 229.

investigación, empleo crítico de las fuentes y concepción general de la religión, completamente diferentes al de Sethe, no voy a entrar en más detalle con las objeciones a su obra.

## VI.1.3. Continuidad de las interpretaciones historicistas

La tendencia a analizar los TP en búsqueda de información sobre acontecimientos históricos precisos ha continuado tras los autores mencionados, pues éstos han ejercido una enorme influencia sobre los investigadores que los han seguido. Aún en la actualidad, algunos autores activos de generaciones precedentes siguen creando aportaciones significativas desde esta perspectiva.

Así, Lauer apuntó la posibilidad de ver reflejado un problema de sucesión dinástica en la construcción de la pirámide de Unis con parte del material de un monumento, tal vez funerario, de su predecesor Dyedkare-Isesi. O bien éste era un usurpador, lo que explicaría que se borrase su memoria destruyendo los testimonios arquitectónicos de su reinado, o bien Unis era, él mismo, un advenedizo, por lo que preferiría que no quedase rastro de los años que precedieron su discutible toma de poder. La frecuente identificación, en los himnos, del difunto con Horus, en tanto que hijo y heredero indiscutible del dios-rey muerto Osiris explicaría la aparición de los TP en la tumba de este rey, pues significarían una legitimación de su derecho al trono, a posteriori, o de cara al Más Allá<sup>47</sup>.

## VI.2. Los Textos de las pirámides como ritual de enterramiento

Podemos partir de la hipótesis, no verificable pero difícilmente rechazable, de que los reyes fueron enterrados en el transcurso de una ceremonia ritual de especial valor simbólico para la comunidad. Tal vez por eso, ha surgido esta segunda vía de interpretación de los TP, completamente diferente al análisis de los conflictos teológicos y políticos que habían inquietado a los investigadores hasta ese momento.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Lauer, Le mystère... 241.

Esta nueva línea de acercamiento ha sido desarrollada exclusivamente en la escuela alemana, a partir de los importantes estudios sobre la arquitectura de los monumentos reales realizados por H. Ricke y S. Schott. La base está en la interpretación de los textos como oraciones que se recitaron en los funerales reales, una posibilidad que ya había sugerido Breasted, pero que estos investigadores desarrollaron con una minuciosidad sorprendente. Sin embargo, más allá de ese planteamiento común, las obras de Schott, Spiegel y Altenmüller -los autores que se van a explicar con más detalle en este subcapítulo- difieren en el propio desarrollo de las exequias y de qué manera se relacionan los TP con ellas, hasta el punto que sus mismas disparidades han hecho plantearse a investigadores posteriores la validez de esta vía de trabajo<sup>48</sup>.

### VI.2.1. Siegfried Schott

En 1945, S. Schott había clasificado los TP en cuatro géneros literarios: los textos dramáticos, los himnos con fórmula de nombre, las letanías y los textos de transfiguración, a los que había que añadir las fórmulas mágicas contra reptiles. Las características internas de la mayoría de los textos remiten a una naturaleza oral. Cada texto se inicia con las palabras dd mdw, recitar las palabras, e incluso en las pirámides de Teti y de Pepy II cada columna está coronada por esos signos. Además, una cierta parte de estos Spr. se conserva en textos rituales del Reino Nuevo, en los que no hay duda que acompañan, como parte oral, las manipulaciones de determinados actos rituales. Los TP no serían, por tanto, una guía del más allá ni una descripción más o menos completa de la escatología egipcia, preparada para describir al difunto su resurrección y supervivencia eterna. Tampoco se trataría de una amalgama heterogénea de textos dispares, sino de un conjunto coherente, una composición unitaria, que recordaría las oraciones declamadas por los sacerdotes lectores durante el rito de enterramiento de los reyes del Egipto más antiguo. Las necesidades de esa ceremonia

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Griffiths argumenta que los documentos egipcios que conservan el guión de una ceremonia adoptan una estructura completamente diferente, con una separación clara entre el texto que hay que recitar y las direcciones escénicas, como se muestra en el Papiro Dramático del Rameseo. Griffiths, *The Origins...*, 157.

serían las que determinarían la selección, secuencia y contenido de los textos. Ésta es la hipótesis central de *Bemerkungen zum ägyptischen Pyramidenkult*, que Schott publica en 1950<sup>49</sup>, como segunda parte de una obra conjunta con Ricke en que ambos analizan la arquitectura funeraria real del Reino Antiguo (*cf. supra*, III.2.1.1). Ambos parten de la premisa de que la arquitectura servía de marco formal y funcional a la celebración de una gran variedad de ritos y que en el caso de los templos funerarios reales, esos ritos eran el entierro del monarca.

Este sepelio se desarrollaría a lo largo de todo el complejo piramidal: templo bajo, calzada, templo alto, pirámide. La comitiva funeraria estaría acompañada por los sacerdotes desde su desembarco en el templo del valle hasta la sala del sarcófago. Los himnos declamados en cada estación son los que se han recogido también en las cámaras interiores, de modo que se podría establecer un paralelismo entre las instalaciones exteriores y la sucesión de Spr. en las estancias internas de la pirámide.

Schott establece un orden de lectura de los textos inverso al tradicional, de fuera hacia dentro, es decir, empezando por el vestíbulo (V) -sólo tiene en cuenta algunos textos del pasillo descendente (D)- hasta llegar a la cámara funeraria (F). La lectura misma de los himnos es la que daría las claves para esta comparación<sup>50</sup>. La correspondencia es la siguiente: vestíbulo con el templo del valle; corredor con la calzada; antecámara con la parte exterior del templo alto y cámara funeraria con templo alto interior; o, con más exactitud, utilizando los términos con los que él denomina cada parte del templo, que serán explicados a continuación (figura 21; compárese con las figuras 22 a-b y 23 c):

| V                 | Taltempel                      |
|-------------------|--------------------------------|
| С                 | Aufweg                         |
| A, muro N         | Vortempel                      |
| A, muros S, E y W | Altarhof des Verehrungstempels |
| A-F               | Tor der Nut                    |

r-r for der Nut

F, muro E Weg vom Tor der Nut zum Totenopfertempel

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Además de los autores que se van a estudiar a continuación, el planteamiento de Ricke y Schott ha sido aceptado por otros investigadores relevantes como E. Otto, Ägypten. Der Weg des Pharaonenreiches, Stuttgart, 1955, y E. Hornung, Einführung in die Ägyptologie, Darmstadt, 1967.

El significado de los Textos...

F, muro N

Totenopfertempel

F, muro W

Weg vom Tor der Nut zur Mittelkammer

F, muros E y S

Mittelkammer, Serdab, Sargkammer

Ambos autores reconocen que una correspondencia exacta no siempre es posible, pues hubo una evolución en la arquitectura que cambió de ubicación algunos elementos, como los grupos de nichos del templo alto que se trasladarían al interior de la pirámide<sup>51</sup>. Para esta argumentación no tienen en cuenta que la estructura de los templos varió muy poco en los complejos con textos, pues ellos asumen que el proceso de composición de los TP fue muy largo y algunos harían referencia a elementos arquitectónicos presentes en los monumentos funerarios de reyes anteriores y después desaparecidos. Así, diez Spr. de Pepy I sólo pueden ser entendidos adecuadamente si se comparan con las diez columnas del templo bajo de Quefrén. La razón para esas disonancias temporales estaría en el conflicto entre el culto solar y el osiriano. Éste se manifestaría en la cronología de los textos de Pepy II, más antiguos que los de Unis y más osirianos, pero que habrían sido censurados a consecuencia de la prevalencia del sacerdocio heliopolitano desde fines de la dinastía IV<sup>52</sup>. No responden al problema de cómo sobrevivieron esos textos supuestamente rechazados por la corte.

Para los ritos en el templo del valle, que tendría la función de la tienda de purificación<sup>53</sup>, Schott toma como base los textos del vestíbulo de Pepy I. Su recitación iría acompañando determinados actos. Así, la salida de la casa y el desembarco de la comitiva funeraria se harían al tiempo que se recitasen los Spr. 271 y 553-561 del muro septentrional de V; la purificación del cadáver se haría con los Spr. 269, 307, 325, 359, 474, 562-575, 584-586 del muro occidental del V; el embalsamamiento del cadáver se acompañaría con los Spr. 576-583 del muro occidental del V; la transformación de la momia en divinidad y rito de la apertura de la boca con los Spr. 539-552 del muro meridional del V; y la entrega de la pirámide a su propietario con los Spr. 587, 611, 617-8 del muro septentrional del V y del muro oriental de D<sup>54</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Ricke, Bemerkungen..., II, 103-112.

<sup>52</sup> Schott, Bemerkungen..., 189.

<sup>53</sup> Schott se hace eco de la interpretación de Grdseloff. Schott, Bemerkungen..., 173-174.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Schott, Bemerkungen..., 175-181.

En los himnos que se corresponden con el *Aufweg*, la calzada, se trata de la transfiguración del difunto y en ellos la vía misma es considerada como el camino del rey a su padre del cielo. Schott recurre a una serie de textos del corredor de Pepy I, los Spr. 266, 322-323, 333, 357, 503-538<sup>55</sup>.

Por *Vortempel* Schott comprende el primer vestíbulo y sus cámaras laterales así como el *pr-wrw*, que él denomina -no disponía de los papiros de Abusir- *tiefen Halle*, sala profunda, y la identifica con la 'wt '3t, gran fortaleza, mencionada en el Spr. 308. En estas cámaras se recitarían los himnos que conciernen a la llegada del rey difunto al cielo. Allí él gana el proceso ante el consejo de los dioses, es coronado, y pasa a la barca solar. Los textos correspondientes se escribieron sobre el muro septentrional de A, el que da acceso a la cámara misma, y son los Spr. 302-312 de Unis y los 679 y 681-691 de Pepy II<sup>56</sup>.

El resto de los textos de A, los de sus muros S, E y W, restituyen los ritos del Altarhof des Verehrungstempels, el patio porticado del templo alto, es decir, la wsht de los papiros de Abusir (figura 23a). En este caso son las pirámides de Unis y Teti las que se toman como base. Sus textos se refieren al rey como Osiris y serían recitados a las estatuas instaladas en el Altarhof -son los Spr. 355-357, 364-374 del muro occidental de A y muro oriental de F en la pirámide de Teti-. Dos de los himnos, los Spr. 355 y 374, conciernen a la apertura de puertas y se relacionan con la puerta que desde el pr-wrw conduce a la wsht. Cuatro series de himnos, los Spr. 247-252, 253-258, 260-268 y 269-275 de los muros S, E y W de la A de Unis permiten al rey conquistar el cielo en sus cuatro direcciones. Él se apodera del mundo estelar, se identifica con el Sol y oficia como jefe supremo. En paralelo se celebran ritos contra los enemigos y sobre víctimas<sup>57</sup>.

Los ritos sobre la *rwt Nwt*, puerta de Nut, que es mencionada en el Spr. 360, abren al rey difunto las puertas del cielo y le permiten alejarse de la humanidad e ir a los brazos de la diosa celeste. Schott identifica este término con la fachada de la parte

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Schott, Bemerkungen..., 184-185.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Schott, Bemerkungen..., 183-190.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Schott, Bemerkungen..., 194-198.

interior del templo funerario, fachada que da al corredor transversal y que no tenía ninguna visibilidad, pero que debía de tener un valor simbólico fundamental, no estético, pues estaba muy decorada -rey rechazando los peligros naturales e imaginarios - y en el pasillo estrecho no había espacio para que esas imágenes pudieran ser vistas; él fue el primero en reconocer la importancia que los egipcios debían de otorgarle. Los textos, Spr. 244-245, 272, 360-362 y 464, aparecen escritos sobre el pasadizo A-F en las pirámides de Unis, Teti, Pepy I y Pepy II y en ellos se trata sobre los accesos celestes, que detienen a los no autorizados y a los enemigos del rey<sup>58</sup>.

En esta *puerta de Nut* la comitiva funeraria debe de haberse dividido. Mientras que el sarcófago con el cadáver, los vasos canopos y las coronas serían conducidas por el corredor transversal hacia el patio septentrional y de éste a la pirámide, los portadores de alimentos atravesarían la puerta y proporcionarían los productos para el ritual de ofrendas en el templo.

Los textos de la pared oriental de F se aplican a actos rituales que son ejecutados en el camino de la puerta de Nut al *Totenopfertempel*. Se incluyen encantamientos mágicos contra la corona blanca -entendiendo que son antiguos rituales del Delta, según la teoría de Sethe que ya se ha comentado- así como el aprovisionamiento de la mesa de ofrendas con donativos. Como base, toma los Spr. de las pirámides de Unis, Teti, Merenré y Pepy II, pero no los comenta en detalle.

El Totenopfertempel es el santuario interior del templo funerario. En él se recitarían los textos del muro septentrional de F de las pirámides de Unis y Pepy II. Los Spr. conciernen a los ritos de colocación de los ornamentos y de las coronas así como a las manipulaciones del ritual de ofrenda.

Los textos de la pared occidental de F pueden ser puestos en relación con los declamados durante los ritos del traslado del sarcófago desde la *Puerta de Nut* hasta la entrada de A, ya en el interior de la pirámide. Se encuentran en las pirámides de la dinastía VI, desde Teti hasta Pepy II, y conjugan ritos de introducción del sarcófago en la tumba, himnos a Nut y encantamientos contra la corona roja -entendidos como

<sup>58</sup> Schott, Bemerkungen..., 198-200.

defensas mágicas del hipotético reino meridional-. Schott no comenta tampoco los Spr. de este apartado con detenimiento.

Los ritos de la tumba misma, tanto los de A como los del serdab y los de F se conservan en los muros occidental y meridional de esta última, en la pirámide de Unis. En los Spr. se mezclan ritos a estatuas, otros al trono con la proclamación de la soberanía del rey en el más allá o el sepelio del cadaver<sup>59</sup>.

El principal problema con la hipótesis de Ricke-Schott es que sólo se mueve en el terreno de las suposiciones. Schott remite a Ricke y éste a los textos, formando un círculo que nunca abandona la mera conjetura. Sus respectivas hipótesis parecen funcionar como sistemas teóricos autónomos en los que los datos arqueológicos quedan incluidos, pero no son la base, el elemento del que parte la investigación.

Su apoyo en la clasificación de los TP en géneros literarios es más un problema que una ventaja, pues la gran variedad en su contenido que Schott mismo ha puesto de manifiesto, resulta difícil de conjugar con un empleo que se supone único, el sepelio real.

Frankfort fue el primero que, en una reseña a la obra conjunta de Ricke y Schott, rechaza el principio general en que se basa la hipótesis del segundo. Para ser cierta, los Spr. de cada cámara interior deberían ser distintivos respecto a los de las otras tres y bien diferenciados en sus temas, de manera que cada espacio pudiera ser caracterizado por unos Spr. determinados, lo que no es la situación en ninguna de las pirámides. A continuación debería considerarse si estos textos particulares podían representar un rito. Por último, debería plantearse si ese rito podía ser celebrado en la parte correspondiente del templo funerario. Una pequeña selección con los textos de las dos primeras cámaras analizadas -correspondientes al templo bajo y a la calzadamuestra que no cumplen esos requisitos<sup>60</sup>:

los textos del vestíbulo se refieren efectivamente a desembarcos y purificaciones, pero ambos temas son extremadamente comunes en los Spr. de todas las estancias y no sólo del vestíbulo. Idéntica crítica puede hacerse a las referencias a la

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Schott, Bemerkungen..., 201-210, para todos los rituales en el Totenopfertempel y en el interior de la tumba.

<sup>60</sup> Frankfort, Pyramid..., 158.

cermonia de la apertura de la boca. Además, los himnos que reflejan supuestamente el embalsamamiento, hablan de la Inundación y la justificación de Osiris ante los dioses, temas que aparecen también en la antecámara de Pepy II, y en el caso del Spr. 535, éste se repite en el corredor de Pepy I;

en el corredor se encuentra una descripción de la purificación en el Campo de Cañas, que Schott no considera escatológica sino ritual y además -en acuerdo con Ricke- no ubica el rito en la calzada, que es el lugar que le correspondería, sino en un estanque frente al templo del valle<sup>61</sup>. El resto de los textos que tratan del paso de corrientes de aguas seguirían siendo alusiones al ritual, en el que el rey tendría que identificarse con los servidores y los instrumentos de los dioses, una asociación demasiado humilde para ser recitada en un funeral real; además, tienen una semejanza muy evidente con los hechizos apotropaicos de los papiros mágicos tardíos. Por último, si seguimos la hipótesis de Schott, la descripción del paso del rey por el Canal Sinuoso, en dirección hacia el oriente en que renacerá con el dios sol, se corresponde con el desplazamiento del sepelio por la calzada, en dirección contraria a la que describe el texto, es decir, E-W.

El orden de los textos plantea otra objeción. Schott apoya su lectura de exterior a interior, contraria a la propuesta por los autores anteriores, en que así es idéntica al avance progresivo hacia el espacio cultual<sup>62</sup> que seguirían los egipcios. Pero ésta no es una base fiable para generalizar sobre el significado interno de las inscripciones cuando no pueda inferirse de éstas mismas. Su comparación entre el orden de los ritos en un templo, desde fuera hacia dentro, con el de los textos en las cámaras subterráneas de una pirámide no tiene por qué guardar ninguna correspondencia, al menos mientras no tengamos algún testimonio documental antiguo. Las representaciones en un santuario restituyen la actividad del ritual diario ofrecido al dios; como la ceremonia se dirige hacia el santuario, el orden de las imágenes sigue esa dirección. Pero la función de las cámaras funerarias es completamente distinta a la de un santuario. Éstas se cierran para siempre, nadie puede entrar en ellas, por lo que sólo son de utilidad para el difunto, y lo lógico es que se ordenen en función de éste, es decir, de la cámara del sarcófago donde reposa el cuerpo momificado hacia fuera y no a la inversa.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Ricke, Bemerkungen..., II, 92.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Schott, Bemerkungen..., 149.

Otro argumento negativo es la inconsistencia en la ubicación de los Spr., pues éstos varían de una pirámide a otra no sólo en cuanto a la cámara en que están situados sino incluso en cuanto a su contexto, es decir, al conjunto de textos inscrito en un lugar determinado<sup>63</sup>. Así, el 587, el de consagración de la pirámide, está situado al comienzo de los textos de D en Pepy I, es decir, es el primero que se encuentra al entrar en la pirámide. En Pepy II ese mismo Spr. se encuentra en el pasadizo A-F, y por tanto no puede ser entendido como el comienzo de unas recitaciones rituales en las que se empezaría por consagrar la construcción misma<sup>64</sup>. Tampoco los primeros encantamientos de Unis, que encontramos en C tras las piedras para bloquear la entrada, pueden ser tan significativos como ha querido Schott. Se trata de los Spr. 313-317, que tratan sobe la llegada del rey al cielo. Barta defiende que en ningún lugar de la serie queda claro si los seres mencionados quedan dentro o fuera de las puertas que se abren en el primero de los textos. Si se entendiesen fuera, la lectura habría que hacerla desde dentro y hacia el exterior -313 está junto al paso a A, mientras que 317 es el último Spr. de C visto desde el interior-, el orden contrario al que propone Schott, pues de lo contrario, si leemos de fuera hacia dentro, primero aparecerían los demonios y después abriríamos las puertas de la pirámide, dejando a los demonios en su interior, lo que no parece una situación coherente<sup>65</sup>. Recuérdense todas las precauciones para destruir el poder negativo de los signos jeroglíficos, lo que estaría en franca contradicción con esa lectura de los textos<sup>66</sup>.

Schott parece considerar que el enterramiento es la finalidad última de los funerales. En ningún momento considera la posibilidad de que los ritos fueran el medio para alcanzar la inmortalidad. Ignora por completo la escatología egipcia y las creencias que hubiera tras las ceremonias; sólo parece importarle el ritual. Pero éste tiene el problema de la función del complejo funerario real. Es evidente que los textos no hacen ninguna alusión al templo funerario ni los relieves de éste incluyen el tema

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Barta revisa los nueve lugares específicos de colocación de cada grupo de textos según Schott -que usa siempre una u otra pirámide como base- y las cámaras en que esos mismos textos se encuentran en las pirámides que Schott no utiliza. *Die Bedeutung...*, 10-12.

<sup>64</sup> Barta, Die Bedeutung..., 8.

<sup>65</sup> Barta, Die Bedeutung..., 8-9.

<sup>66</sup> Lacau, Suppressions...

del enterramiento real, aunque ciertamente son muy escasos los conservados. Ya se ha visto que Arnold (*cf. supra*, III.2.2) rechaza incluso la posibilidad de que se celebrase en ellos ese sepelio. Pero incluso si lo mantuviésemos en estas construcciones, los paralelos entre el lugar de colocación de los TP en las cámaras internas y su recitación en las construcciones exteriores siguen apoyados en meras suposiciones. La transferencia no ha sido probada, y así lo han entendido los egiptólogos posteriores.

## VI.2.2. Joachim Spiegel

J. Spiegel no intenta reconstruir las declamaciones del ritual de un sepelio real a través de todas las pirámides con textos de las dinastías V y VI, sino sólo con los de un único monumento, el de Unis, adoptado así como paradigma. Su trabajo sigue las huellas del de su precedesor desde el mismo momento en que éste salió de las prensas, pues ya en 1953 aparece el primer artículo en que aborda esta cuestión, Die Religionsgeschichtliche Stellung der Pyramidentexte, *Orientalia* 22 (1953), 129-157, seguido de otro de mayor envergadura, Das Auferstehungsritual der Unaspyramide, *ASAE* LIII (1955), 339-439. Ambos fueron recogidos, con las variaciones que impusieron dos décadas de diferencia, en *Das Auferstehungsritual der Unas-Pyramide*. *Beschreibung und erläuterte Übersetzung*, de 1971, que es la obra que se va a comentar aquí.

Igual que el resto de la escuela alemana hasta hace pocos años, Spiegel diferencia entre unas costumbres funerarias herederas de la tradición prehistórica del Delta y otras del valle, siguiendo el modelo establecido por Junker, que también adoptan Ricke y Schott. Un componente de la estructura social bajoegipcia sería su énfasis en la agricultura, que habría sido imposible en el valle por la menor capacidad productora de sus tierras. En consecuencia, el papel religioso de la vegetación tiene que haber surgido en el Delta, y por tanto es aquí donde aparecerían las creencias osirianas, que en esencia serían un culto a la vegetación. Por el contrario, la concepción de la divinidad en el Alto Egipto sería la de un líder guerrero, por las duras condiciones de vida de los nómadas, que mantuvieron una lucha continua contra la naturaleza y contra

los demás grupos competidores; en consecuencia, el culto horita podría atribuirse al valle<sup>67</sup>.

Spiegel aplica su análisis a la pirámide de Unis -y entre sus textos, a una seleccion-. Pero sólo es válido para los himnos de ésta y dificilmente podrían aplicarse a cualquiera de las demás. A diferencia de Schott, la ceremonia que él reconstruye se limita al cortejo funerario final, dejando fuera los actos precedentes de purificación del cadáver, momificación y apertura de la boca.

Otra diferencia fundamental respecto a la lectura de Schott está en que no localiza la sucesión de ritos en los diferentes elementos del complejo funerario real sino en el interior de la propia pirámide. De esta manera, la ubicación de los Spr. determinaría el lugar de las ceremonias, pues cada actuación ritual tendría lugar en la cámara en cuyas inscripciones estuviera recogida. En consecuencia, la finalidad precisa de cada espacio puede ser reconocida a través de la lectura de los textos que contiene, mientras que la propia sucesión cronológica de los ritos puede reconstruirse a través del lugar que ocupan en el conjunto. Spiegel considera que los textos están dispuestos siguiendo una dirección precisa, del exterior al interior y de nuevo hacia fuera en sentido contrario a las agujas del reloj (figura 24)<sup>68</sup>. Los oficiantes en la ceremonia habrían sido el sucesor al trono, un sacerdote lector y cuatro asistentes. En contraposición a Schott, defiende una unidad drásticamente indivisible entre mito y ritual, lo que es casi tan poco afortunado como el rechazo de su antecesor.

El enterramiento de Unis tal como se reconocería en los textos estaría integrado por la conducción del cadaver real a la pirámide, su deposición en el sarcófago de piedra de la cámara funeraria y la instalación de dos estatuas en el serdab. Ligado a él estaría un ritual mistérico de la resurrección que se inicia en el mundo inferior con la liberación del ba de su momia (sección c) y se concluye con la identificación del ba

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Spiegel, Das Werden..., 87. Ya se ha comentado que esta dicotomía en agricultores en el Delta y nómadas en el valle es inaceptable. Tampoco tiene en cuenta que la agricultura egipcia se inició en los uadis, no en el valle aluvial, y que antes de hacer habitables las márgenes del Nilo y de sus ramas en el Delta fue necesario un proceso de desecación de las zonas con aguas estancadas mediante un sistema mínimo de canales, lo que posiblemente se consiguió primero en el valle.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Cpost, pared oeste / A-F, pared norte / F, pared norte / F, pared este / F, pared sur / F, pared este / A-F, pared sur / A, pared oeste / A, pared sur / A, pared este / A, pared norte / Cpost, pared este.

con el dios sol en el cielo (sección l). Las cámaras internas de la pirámide se convierten en un escenario en el que se representa un acto mítico, con la cámara funeraria del oeste como el mundo inferior, la dw3t, la antecámara como el horizonte del mundo terrestre, la 3ht, y el serdab del oeste como el cielo, qbhw. Así pues, el rito mistérico consistiría en el recorrido dramático y aseguraría mágicamente el ascenso cósmico del ba, que se hace así efectivo de manera auténtica. La ceremonia completa estaría ligada al ciclo de la naturaleza de tres maneras, pues se llevaría a cabo en el transcurso de una noche, poco antes de la luna nueva y al final de la estación de la inundación. De esta manera, el viaje al cielo que concluye la resurrección del ba coincidiría con la salida del sol, el cambio lunar hacia el creciente y el surgimiento de la vegetación.

Además de los mitos implícitos, los textos muestran un desarrollo del ritual a través de catorce estaciones -las letras son las de este autor; recuérdese también que sólo Cpost, A, A-F y F presentan inscripciones en el interior de la pirámide de Unis-:

- a. La introducción del ataúd de madera en la pirámide. Éste, con los restos momificados del rey, es introducido hasta la misma cámara funeraria (F)<sup>69</sup>.
- b. Ritual de ofrendas. La lista de ofrendas funerarias y los textos que la concluyen son recitados ante el sarcófago<sup>70</sup>.
- c. El sepelio del cadáver. En este momento se inician los actos mistéricos de la resurrección. El ataúd de madera es introducido en el sarcófago de piedra y, a continuación, se desplaza la cubierta de éste a su lugar definitivo y se enciende un sahumerio. Con éste el ba del difunto se libera de su cuerpo y obtiene una forma visible en los vapores del incensario<sup>71</sup>.
- d. La travesía de la cámara funeraria. La forma que ha adquirido el *ba* le permite atravesar la cámara funeraria desde el oeste, un desplazamiento que simbolizaría el viaje por el mundo inferior hacia el oriente<sup>72</sup>.
- e. La presentación al difunto de la corona del Bajo Egipto. El ba del rey es coronado<sup>73</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Cpost, pared W (Spr. 317-313) y A-F, pared N (Spr. 200, 25, 23, 32 y 199); Spiegel, *Das Auferstehungsritual...*, 72-72 y 127-144. En ésta y en las siguientes notas a la versión de Spiegel del ritual, el segundo grupo de páginas corresponden a su traducción del texto correspondiente.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Lista de ofrendas: F, pared N (Spr. 23, 25, 32 -sic, aparecen por segunda vez en esta cámara- 34-57, 72-79, 81-96 y 108-170); textos que concluyen el ritual de ofrenda: F, pared N (Spr. 171) y pared E (Spr. 223-224); Spiegel, Das Auferstehungsritual..., 74-78 y 145-159.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> F, pared S (Spr. 213-216); Spiegel, Das Auferstehungsritual..., 78-80 y 160-180.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> F, paredes S y E (Spr. 217-219); Spiegel, Das Auferstehungsritual..., 80-83 y 181-205.

- f. La salida del ba de la cámara funeraria. El ba se escapa de esta estancia y alcanza así la antecámara, donde reviste la forma de una estatua-ba y una estatua-ka que ya habían sido instaladas en este lugar. En términos míticos, esta salida adopta la imagen de un rompimiento de gloria por el que el ba abandona el mundo inferior y aparece en el horizonte<sup>74</sup>.
- g. La travesía de la antecámara. Ambas estatuas son colocadas sobre sendas gavillas de juncos y desplazadas a través de la antecámara hasta la entrada del serdab. Este acto está ligado simbólicamente al ascenso hacia el cielo del ba y su viaje en barca por los cursos de agua celestes<sup>75</sup>.
- h. El arrastre de ambas estatuas a la entrada del serdab<sup>76</sup>.
- i. La introducción de la estatua-ka en el serdab. La estatua es desplazada al nicho meridional y depositada en un altar previamente instalado en él<sup>77</sup>.
- j. La introducción de la estatua-ba en el serdab. Los cuatro sacerdotes que asisten en la ceremonia empujan la estatua hasta el nicho central del serdab<sup>78</sup>.
- k. La coronación de la estatua-ba en el nicho central del serdab. La estatua recibe la doble corona. Con este acto, el ba del difunto monarca, que ya ha ascendido al cielo, se funde con el dios Re<sup>79</sup>.
- El traslado de la estatua-ba del nicho central del serdab a su naos. Ésta se encuentra en el nicho septentrional del serdab, en paridad al altar de la estatua-ka en el nicho meridional. A partir de este rito el ba queda también liberado de su estatua<sup>80</sup>.
- m. La salida del serdab y de la antecámara. La puerta del serdab es cerrada y sellada. Los ejecutantes del ritual abandonan también la antecámara tras una última ceremonia de ofrenda. El ba del difunto se dispone también a salir de la tumba<sup>81</sup>.
- n. La salida de la pirámide. Se deslizan las tres losas de cierre del dispositivo de rastrillos así como las piedras que bloquean la barrera de granito y el pasillo

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> F, pared E (Spr. 220-222); Spiegel, *Das Auferstehungsritual...*, 84-85 y 206-217.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> A-F, pared S (Spr. 244-246); Spiegel, Das Auferstehungsritual..., 85-89 y 218-225.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> A, pared W (Spr. 256-258 y 260) y pared S (Spr. 260-263); Spiegel, *Das Auferstehungsritual...*, 90-94 y 226-250.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> A, pared S (Spr. 267-268); Spiegel, Das Auferstehungsritual..., 95-96 y 251-259.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> A, pared S (Spr. 269-271); Spiegel, Das Auferstehungsritual..., 96-98 y 260-272.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> A, pared S (Spr. 272) y pared E (Spr. 300); Spiegel, *Das Auferstehungsritual...*, 98-99 y 273-276.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> A, pared E (Spr. 301); Spiegel, Das Auferstehungsritual..., 99-101 y 277-284.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> A, pared N (Spr. 302-306); Spiegel, Das Auferstehungsritual..., 101-105 y 285-307.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> A, pared N (Spr. 307-312); Spiegel, Das Auferstehungsritual..., 105-107 y 308-328.

descendente. El ba se sirve del creciente lunar como medio de desplazamiento para alcanzar al dios sol<sup>82</sup>.

Este recetario de ritual está ligado sólo en parte a unos actos que dirigía el propio sacerdote lector al tiempo que leía. Así, durante la recitación de los Spr. 217-219, 257-258 y 260-262 cesa la ejecución de todo acto ritual. Por el contrario, tres grupos de textos, ubicados en momentos determinados de la ceremonia, no sería recitados y componen lo que Spiegel denomina el *ritual mudo*<sup>83</sup>:

Spr. 254-256 -antecámara, pared occidental-<sup>84</sup>. El contenido mágico del encantamiento ayudaría al *ba* del difunto a atravesar el estrecho y reducido pasillo que conduce de la cámara funeraria a la antecámara. Míticamente aseguraría la evasión del *ba* fuera del mundo inferior.

Spr. 247-253 -antecámara, pared occidental-<sup>85</sup>. Los textos sustentan el viaje celeste del *ba*, representado mágicamente a través del transporte de ambas estatuas del difunto a lo largo de la antecámara hasta la entrada del serdab.

Spr. 273-276 y 277-299 -antecámara, pared oriental-<sup>86</sup>. Protegerían la conducción de la estatua-ba en el nicho central del serdab y la subsiguiente coronación contra los demonios del más allá. En el plano mítico, estos actos representan el ingreso del difunto en el cielo y su dominación de éste por la fuerza.

El ritual mudo y el ritual recitado se complementan en su contraposición, pero también en otros campos, pues en ellos se manifiesta el dualismo del Alto y Bajo Egipto y también se restituye el doble aspecto solar y ctónico del viaje nocturno del sol que conocemos más desarrollado por los posteriores *Libros del mundo inferior* del Valle de los Reyes. Mientras que el ritual recitado representaría el desplazamiento a través del mundo inferior, el ritual mudo desarrollaría idéntico significado pero a través del cuerpo de la diosa celeste Nut.

<sup>82</sup> Cpost, pared E (Spr. 318-321); Spiegel, Das Auferstehungsritual..., 107-108 y 329-342.

<sup>83</sup> Spiegel, Das Auferstehungsritual..., 26-28, 33-41, 61-71.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Spiegel, Das Auferstehungsritual..., 344-378.

<sup>85</sup> Spiegel, Das Auferstehungsritual..., 379-428.

<sup>86</sup> Spiegel, Das Auferstehungsritual..., 429-462.

Fuera de este contexto dramático quedan los encantamientos de los tímpanos de A y F, que no parece que pudieran atribuirse a ninguno de ambos rituales y deberían surtir un efecto protector similar al de un amuleto por su mera existencia.

Una objeción básica que han realizado numerosos autores está en relación con la capacidad física de llevar a cabo el ritual tal como lo propone Spiegel. El corredor y las cámaras internas de la pirámide no habrían representado un escenario apropiado para el ritual pues no habría espacio para los manipulaciones necesarias; además, no contendrían un volumen de aire suficiente para la respiración de los seis ejecutantes y el consumo imprescindible de las lámparas<sup>87</sup>. Como todos los Spr. están encabezados por dd mdw, Spiegel supone que un sacerdote lector había de recitarlos. Pero no tiene en cuenta que la escasa iluminación y el pequeño tamaño de los signos dificultarían mucho la lectura de las columnas en la parte superior de los muros. En consecuencia, tendría que recurrir a copias en papiro o a su memoria, lo que elimina la función de las inscripciones en la ceremonia. La finalidad última de éstas sería conservar en la pirámide un documento perpetuo con los encantamientos que se deseaba que actuasen permanentemente.<sup>88</sup>.

Barta considera que el desarrollo completo del sepelio, tanto en actos como en recorrido es demasiado complejo para que pueda ser llevado a término por sólo seis personas, que además tienen que realizarlo en una sola noche. Si a esto añadimos que uno de ellos, seguramente quien dirigiera las ceremonias, sería el sucesor al trono y otro, por lo menos, el sacerdote lector, todas las actuaciones técnicas recaerían sobre cuatro personas, que tendrían que asumir el traslado del ataúd de madera con el cuerpo momificado, de los vasos canopos, de un gran número de objetos cultuales y de las ofrendas. Entre éstas hay que incluir un buey que tendría que ser arrastrado hasta el vestíbulo y allí sacrificado, en un espacio de apenas 2 m de anchura. También a ellos les correspondería desplazar las dos estatuas de tamaño natural -introducidas previamente- desde la pared occidental de la antecámara a los nichos interiores del

Aunque Spiegel ya había argumentado que la opinión de un profesor de medicina al que había consultado esa duda era precisamente que había suficiente aire para seis oficiantes activos y las mechas de aceite para la iluminación. Spiegel, *Das Auferstehungsritual...*, 14.

<sup>88</sup> Griffiths, The Origins..., 157.

serdab. Así, con cierta ironía Barta se pregunta cómo habrían podido estos escasos ejecutantes desempeñar toda esta actividad sin perder la ceremoniosa dignidad que se supone en un acto ritual de tan vital importancia<sup>89</sup>.

Ya se ha visto el orden de lectura que propone Spiegel, en doble círculo y en sentido contrario a las agujas del reloj. Si se compara esta sucesión con la dirección de la mirada de los jeroglifos, se encuentra que no hay coincidencia en tres paredes: la occidental del corredor, la septentrional del pasadizo A-F y la septentrional de la antecámara que presentan los signos con la mirada en dirección contraria al lugar de comienzo de la lectura que propone el autor comentado.

Spiegel divide el conjunto de textos de Unis en cuatro tipos:

- a) textos rituales recitados que se acompañan con una acción determinada;
- b) textos rituales recitados que no quedan relacionados con ningún acto concreto;
- c) textos rituales no recitados que pertenecen a los *misterios de la resurrección*, es decir, el ritual mudo;
- d) textos no recitados, a los que no se puede atribuir ningún rito y que actúan de manera mágica a través de su mera existencia.

No queda claro con qué criterios establece esta clasificación, pues ni por el lugar de colocación ni por el contenido se pueden inferir signos de diferenciación evidentes. Así, en cuanto al primero, los textos del tipo c no se distinguen con claridad de los del tipo d pues ambos se encuentran en los paños de los frontones, salvo dos grupos de himnos del ritual mudo (Spr. 254-256 y 277-299) que aparecen mezclados con los de a y b en la parte inferior de los muros. En lo que se refiere al contenido, es difícil diferenciar los textos del tipo d de algunos Spr. de c (277-299) que son encantamientos mágicos. El resto de c, es decir, de los *misterios de la resurrección*, presenta un tono combativo contra el dios solar que no está ausente en himnos de los tipos a (Spr. 267) y b (Spr. 257). Aún menos convincente es la calificación del ritual recitado (a y b) como bajoegipcio frente al ritual mudo (c) altoegipcio, una distinción

-

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Barta, Die Bedeutung..., 18.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Aunque aquí, la diferencia entre sucesión de textos y dirección de la mirada es sólo aparente, pues la pared está inscrita hacia atrás, de manera que los signos miran hacia el este pero la lectura ha de empezarse en el oeste.

heredera de las interpretaciones de Junker de la sociedad predinástica, seguida por Ricke para los edificios del complejo funerario real.

Spiegel sólo expone cómo se habría desarrollado el sepelio de Unis, por lo que podemos preguntarnos si su explicación puede aplicarse a las exequias de los reyes anteriores y posteriores a él.

Si se sigue literalmente su hipótesis, los cuerpos de los reyes que precedieron a Unis no habrían disfrutado de ningún rito significativo en el interior de su pirámide, pues sus cámaras son anepigráficas; ni siquiera Isesi, cuya tumba presenta exactamente la misma disposición arquitectónica que la de su sucesor Unis.

Por el contrario, las pirámides de la dinastía VI incluyen textos, pero con enormes diferencias en la ubicación de los Spr. tanto entre ellas como respecto a la de Unis. Sin embargo, se mantuvo sin variaciones el diseño interior de la pirámide, tanto en distribución como en dimensiones. Teniendo en cuenta la importancia que la disposición de los textos tiene en la hipótesis de Spiegel, el problema está en definir hasta qué punto puede tratarse, en líneas generales, de un mismo ceremonial, si presenta tan grandes variaciones en el detalle. Para eso, Barta analiza la ubicación en otras pirámides de los himnos que Spiegel considera más significativos del ritual de enterramiento -una veintena- y cuyo lugar de situación es fundamental para identificar el desarrollo de las ceremonias fúnebres. En cierta manera, se trata de usar las pirámides de la dinastía VI como banco de prueba para verificar la hipótesis, con las precauciones que impone su mal estado de conservación. La conclusion es que muchos de los más significativos en la reconstrucción spiegeliana ni siquiera están documentados en las pirámides posteriores<sup>91</sup>. Resulta así evidente que en ninguna de las pirámides de la dinastía VI los Spr. pueden ordenarse como en la Unis, en ninguna puede reconocerse una repartición concreta idéntica entre las diferentes cámaras y tampoco hay una sucesión comparable de textos entre cada una de ellas. De ahí que, si se mantuviera la hipótesis de Spiegel para las otras pirámides, habría que suponer un ritual de enterramiento completamente diferente para cada rey, tanto en el detalle de los gestos particulares como en su desarrollo general. Además, la reaparición de un mismo

<sup>91</sup> Barta, Die Bedeutung..., 22-27.

Spr. en las siguientes pirámides, pero en otras cámaras, implicaría que podría ser recitado acompañando un gesto ritual completamente diferente en los sucesivos entierros. Una posibilidad así resulta muy improbable, sobre todo si se tiene en cuenta que no hay ninguna variación en el escenario, es decir, en el dispositivo arquitectónico de las cámaras internas de las pirámides, y que éste se encuentra ligado de manera muy singular a la reconstrucción comentada del sepelio, que depende directamente de él.

Por último, la coincidencia de la resurrección del rey difunto con el rebrote de la vegetación es muy improbable, pues sólo podría suceder si el rey moría un poco antes de la primavera. En caso contrario, se haría necesario esperar un periodo de tiempo demasiado largo hasta poder enterrar al rey, lo que resulta inverosímil.

#### VI.3.3. Hartwig Altenmüller

Durante una prolongada estancia en el Cairo a fines de los años sesenta, Altenmüller prepara su *Habilitationsschrift* que defenderá en la universidad de Hamburgo en 1970. Con algunas variaciones, el texto aparecerá dos años después con el título *Die Texte zum Begräbnisritual in den Pyramiden des Alten Reiches*, sin que hubiera conocido la obra de Spiegel comentada en el apartado anterior, aunque sí sus artículos precedentes.

Altenmüller rechaza los dos argumentos que son la base de la hipótesis de Schott. La fórmula de recitación, <code>dd-mdw</code>, no es un testimonio definitivo de texto ritual, pues también aparece en otros corpora funerarios, como los CT o el LdM, que no estaban concebidos para ser leídos en el transcurso de una ceremonia ritual. Sería factibles que los TP que se encuentran como recetas de ritual durante el Reino Nuevo tuvieran en este contexto sólo un carácter ceremonial secundario. Pero admite la tipología de géneros de este autor, y la explica argumentando que a pesar de la diferencia entre ellos en un espacio tan reducido, cada uno podía tener su función específica dentro de la procesión funeraria: los textos dramáticos durante la celebración de la ofrenda, los textos de transfiguración en determinadas ceremonias, los himnos, por último, como alabanza a la divinidad que hubiera actuado en beneficio del difunto, al finalizar los respectivos actos.

A diferencia de Spiegel, no utiliza sólo una parte de los Spr. copiados en el interior de cada pirámide, sino su totalidad, considerando que en el entierro real se utilizarían como un conjunto. Debido a las diferencias claras entre los textos de cada pirámide, él distingue entre una redacción antigua, transmitida básicamente por las cámaras de Unis, y otra tardía, mucho más larga, reconocible en las de Pepy I, Merenré y Pepy II; la versión de Teti, aunque más cercana a esta segunda, puede considerarse una versión intermedia<sup>92</sup>. También difiere de su predecesor en el escenario de las ceremonias, que él distribuye entre el templo funerario y las cámaras internas -igual que hiciera Schott-, y en los ejecutantes, que serían cuatro sacerdotes en los papeles míticos de Re, Horus, Thot y Seth.

Como Spiegel, y se le pueden aplicar las mismas críticas, prefiere limitar su análisis a la pirámide de Unis y establecer su reconstrucción de las ceremonias del sepelio real a través de estos únicos textos, por lo que de nuevo encontramos el problema de hasta qué punto podemos extrapolar los ritos en ellos documentados a los entierros reales de la dinastía VI.

Altenmüller establece la sucesión de las ceremonias a través de consideraciones epigráficas. Él parte de un principio novedoso en su estudio de la ubicación de los textos; en un examen preciso de facsímiles de los muros pudo observar que no habían sido copiados como una sucesión continua, sino en varias secciones que podían distinguirse por la diferencia en los tipos de signos, su dirección, las variaciones en su tamaño -de manera que se reducen para que entrasen los que quedaban en una última columna o, viceversa, su separación para que la ocupasen entera-, y así hasta siete criterios epigráficos diferentes<sup>93</sup>. Éstos son los que le permiten distinguir secuencias completas que se reconocen en diferentes pirámides e incluso en los sarcófagos del Reino Medio. Sus Spr. forman así una sucesión que coincide con la ordenación en el proyecto del dibujante. En el caso concreto de Unis, identifica diecisiete series cuya reunión y sucesión no se reconocen sólo por su plasmación en la propia pirámide, sino sobre todo a través de la comparación con los textos funerarios de la mastaba del visir

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Altenmüller, Die Texte..., 45.

<sup>93</sup> Altenmüller, Die Texte..., 15-21.

Senuseretankh en el-Lisht. Ésta y algunas otras versiones tardías muestran que la ordenación de Unis podía considerarse canónica, mientras que las innovaciones de la dinastía VI no parecen haberse conservado posteriormente.

La segunda novedad que aporta Altenmüller consiste en reconocer que algunas breves alusiones al final de los textos que componen la gran ceremonia de presentación de ofrendas permitían suponer qué actos se realizaban. Él ha identificado estos gestos en las ilustraciones de las listas que aparece en los templos funerarios desde el Reino Antiguo. Están documentadas desde el templo solar de Sahure, tan cercano en su cronología a los textos, que podría pensarse que muestra la figuración de un ritual para el que los TP han conservado las palabras recitadas<sup>94</sup>. La confirmación se presenta en la tumba saíta de Pedamenopet, en el Asasif, Tebas (TT 33), donde texto e ilustraciones aparecen combinados. A partir de aquí, se podía intentar identificar otras ceremonias en las numerosas ilustraciones funerarias conocidas por las edificaciones egipcias. Así, él ha propuesto vincular la versión textual del sepelio regio conservada en los TP, con los relieves de las tumbas privadas del Reino Nuevo, de forma que consigue componer una sucesión de imágenes paralela a la de textos. Aunque algunas citas escasas de TP en las tumbas posteriores dan una base segura, la relación entre éstos e ilustraciones se fundamenta básicamente en los juegos de palabras<sup>95</sup> y referencias mitológicas que aparecen en los Spr. Mientras que los primeros remiten a las ceremonias que aparecen en las imágenes y a los objetos del culto, las segundas se reconocen a través de los personajes representados. Se trata, por tanto, de una base poco firme que no permite una correlación muy segura.

Por su contenido, Altenmüller divide el desarrollo del sepelio en tres fases, con la ofrenda como ceremonia central.

Explícitamente aceptados como los dos componentes de un único ritual por Müller, Recensión de Altenmüller, *Die Texte...*, 429.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> En el Papiro Dramático del Ramesseum los diálogos entre los diferentes actores se escriben sobre una banda estrecha con ilustraciones de las escenas. A éstas se añaden enunciados breves que ligan los actos representados con sus precedentes míticos. El lazo entre acción y diálogo suele estar proporcionado únicamente por un juego de palabras. Por esta razón Altenmüller -y previamente Schott- ha supuesto que los papiros a partir de los cuales se copiaban los textos en las paredes tuvieran esa misma apariencia.

- a) Los ritos de la procesión funeraria<sup>96</sup>. Incluye aquí los desplazamientos desde el momento en que el séquito con la momia sale de la w<sup>c</sup>bt, con las visitas a los lugares de culto que representan a Sais, Buto y Heliópolis, las ceremonias sobre la momia y el traslado del tekenu, los vasos canopos y el resto del ajuar funerario. Los textos que hacen alusión a esta parte del sepelio son las secciones 2 (Spr. 213-222), 10 (Spr. 245-246) y 15 (Spr. 302-312). Se corresponde con las ceremonias A-K de su reconstrucción de un enterramiento<sup>97</sup> (cf. supra, III.1.2).
- b) Los ritos de la ofrenda funeraría<sup>98</sup>. La entrega de alimentos al difunto así como los actos que la concluyen se reparten en cinco ceremonias que quedan recogidas en siete secciones que componen el gran ritual de ofrenda, 1 (Spr. 23, 25, 32, 34-42, 32, 43-57, 72-79, 81, 25, 32, 82-96, 108-171) con sus actos de conclusión, 5 (204-205, 207, 209-212), 3 (Spr. 223), 7 (Spr. 199), 9 (Spr. 244), y el pequeño ritual de ofrenda 8 (Spr. 32, 23, 25, 200) y 14 (Spr. 224).
- c) Los ritos tras la ofrenda. Éstos se reparten en tres ceremonias desarrolladas en contextos diferentes.

La primera consiste en el entierro propiamente dicho (ceremonias M y N de un sepelio<sup>99</sup>), en el que se suceden el traslado del ajuar al interior de la pirámide, el sacrificio de un buey y la deposición del sarcófago en el lugar que tiene destinado. Queda recogido en la sección 11 de la pirámide de Unis, donde ha sido reducido por falta de espacio (Spr. 247-258), pero en la mastaba de Senuseretankh continúa con otros textos<sup>100</sup>.

La segunda se trata de los ritos sobre una estatua del difunto ligada mitológicamente al dios Re, que es transportada a la antecámara donde queda instalada en el interior de un altar. Secciones 12 (Spr. 260-263, 267-272) y 13 (Spr. 273-276). En las imágenes del Reino Nuevo aparece en la escena que se ha denominado *el viaje a Abidos*<sup>101</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Altenmüller, Die Texte..., 112-173.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Altenmüller, Bestattungsritual, 751-760.

<sup>98</sup> Altenmüller, Die Texte..., 75-111.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Altenmüller, Bestattungsritual, 760-761.

<sup>100</sup> Altenmüller, Die Texte..., 175-192.

Altenmüller, *Die Texte...*, 193-211. Ceremonia O del ritual de enterramiento; Altenmüller, Bestattungsritual, 761.

La tercera y última ceremonia del sepelio es el ritual de protección del difunto en el mundo inferior. Se celebra una serie de ritos en un escenario en el que se representa un patio de sacrificio, un jardín con lago y cuatro estanques. La recitación se corresponde con las secciones 17 (Spr. 321), 16 (Spr. 317), 17 (Spr. 318-320), 16 (Spr. 313-316), 14 (Spr. 277-301), 6 (Spr. 226-243) y la parte visual con las imágenes de los recintos sacros en las tumbas privadas (ceremonia P)<sup>102</sup>.

Altenmüller supone que la serie segura de secciones -es decir, confirmada por Senuseretankh- reproduce la sucesión de Spr. en las primeras ceremonias del enterramiento, es decir, hasta la conclusión del ritual de ofrenda. Sin embargo, para las siete secciones que no incluye en este orden, que corresponderían con los ritos de conclusión del enterramiento (fase c), niega la posibilidad de comparación con la mastaba del visir y remite al análisis textual que supone la segunda parte de su trabajo. Lo que resulta problemático es que el orden de secciones que obtiene mediante estos dos procedimientos presenta una ubicación completamente errática en el interior de la pirámide, pues es el siguiente, en función a la sucesión de las ceremonias: F / S --- F / E --- A-F/S --- A/N --- F/N --- F/E - frontón --- F/E --- A-F/N --- A-F/S --- A-F/N --- F/E --- A/W - frontón --- A/W --- A/S --- A/E - frontón --- C/ E --- C / W --- C / E --- C / W --- A / E --- F / W - frontón. No hay manera de encontrar ninguna sistematización en este desplazamiento entre paredes y cámaras, sin ninguna atención a la arquitectura interior de las estancias funerarias. Por tanto, difiere de Schott y Spiegel en la importancia que tiene la ubicación de los textos en relación al desarrollo del ritual. De hecho, para algunos autores, la principal ventaja de esta reconstrucción sobre la de Spiegel consistió en que permite mantener la hipótesis básica de Schott -los TP acompañaban un ritual- al tiempo que la libera de su lazo problemático con la ubicación de los Spr. en las diversas pirámides. En cambio, para otros investigadores, la inexistencia de una ordenación cualquiera de la serie de secciones en la arquitectura interior de la pirámide es un argumento desfavorable para su interpretación general, pues de existir ese orden en la mente de los egipcios, no se comprende por qué no se manifiesta en una ubicación más coherente.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Altenmüller, Die Texte..., 212-263. Altenmüller, Bestattungsritual, 761-762.

Las críticas que se han hecho a la obra pueden repartirse entre los dos aspectos fundamentales que plantea, por una parte, la división en secciones de los TP, que forman una serie coherente paralela a las ceremonias del enterramiento real y por otra la identificación de las alusiones míticas con momentos concretos de ese mismo ritual y su relación con las imágenes en tumbas privadas de periodos posteriores. Las opiniones están mucho más divididas que respecto a los estudios de sus predecesores, y tiene bastantes defensores, tanto tácitos como los que lo aceptan abiertamente.

Para Barta resulta significativo que tanto la composición como la extensión de cada sección de Spr. sea diferente en cada pirámide y casi ninguna de ellas presente ni el mismo orden interno ni idéntico número de Spr. Si los siete criterios que establece Altenmüller para diferenciar las secciones fueran válidos, sólo nos posibilitarían reconocer el plan de los dibujantes, pues es ahí donde los textos se sucederían en el orden en que aparecen en los muros. El significado de la sucesión de las citadas secciones se podría así explicar, con mayor simplicidad, como una manera de establecer metódicamente el planteamiento del conjunto de las inscripciones y permitir una división coherente del trabajo entre los distintos dibujantes<sup>103</sup>.

Para cada pirámide se establecería un proyecto particular con una selección de textos diferente y una sucesión de secciones propia. El plan de la distribución se conservaría después en la Casa de la Vida, lo que explica que pudiera ser utilizado como modelo en épocas posteriores. Este sistema de transmisión permite explicar, según Barta, el parentesco entre la selección y orden de textos en la pirámide de Unis y los de la mastaba de Senuseretankh, sin necesidad de una filiación directa. La confirmación estaría en que los autores de ésta no se comportaron como simple repetidores de un modelo preexistente, pues añadieron varios Spr. diferentes a las secciones ya formadas de Unis, algunas de las diecisiete de éste fueron reducidas en una única hasta dejar sólo once y se complementaron con cinco conjuntos nuevos. La ordenación de las conservadas no es tampoco exactamente la misma, pues en el-Lisht se presenta como 1, 7/8, 3, 3, 4, 11, 3, 3, 3, 5, 9, 10, 10, 11, 5, 13 y 15, lo que no impide a Altenmüller usarlas como base para establecer el orden de lectura de estas

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Barta, Die Bedeutung..., 32.

mismas secciones en el ritual de enterramiento real. Por el contrario, Barta considera inadmisible aceptar que esta serie sea la confirmación de la sucesión de textos en Unis; antes al contrario, considera más probable que las agrupaciones de Spr. que varían -por ejemplo, las 3, 7, 9, 8 y 4 de Unis, en este orden, reunidas en la 3 de la mastaba del visir- se deben al gusto individual de éste<sup>104</sup>.

El mismo Altenmüller reconoce que no se puede establecer una regla segura acerca de cómo las secciones particulares se suceden unas a otras en las diferentes pirámides 105. En esta irregularidad apoya Barta su suposición de que los Spr. se habrían transmitido, en el mejor de los casos, en forma de series fijas 106, pero no como una sucesión concreta de ellas. Es posible que los TP se encontrasen copiados sobre papiro en grupos concretos de Spr. 107, es decir, en las secciones de Altenmüller, pero no ha sido posible determinar en la comparación entre las diferentes pirámides cómo se sucedían estas agrupaciones de textos entre sí, de modo que no está claro que fuera reconocida una sucesión intencionada de secciones. Por último, la enorme variabilidad en volumen y contenido de Spr., de secciones y series de éstas, entre todas las pirámides hace pensar a Barta que no sólo podemos hablar de una versión antigua y otra tardía, sino que existieron tantas como pirámides, y en su redacción particular se puede documentar, como mucho, algunas afinidades seguras 108. De cualquier manera, esta última crítica me parece un poco apresurada, pues no parece haber realizado una comparación detallada del orden de Spr. en todas las versiones -al menos en la obra no lo comenta-. Por otra parte, sólo la de Unis está publicada en su totalidad, por lo que teniendo en cuenta la necesidad de reconocer la ubicación de todas las series, parece un

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Barta, Die Bedeutung..., 33.

<sup>105</sup> Altenmüller, Die Texte..., 31.

Müller aceptó sin críticas las observaciones sobre las peculiaridades epigráficas en las diferentes pirámides y sus consecuencias en la transmisión de los TP. Müller, Recensión de Altenmüller, *Die Texte...*, 428.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> El agrupamiento de Spr. en grupos cerrados es un método de trabajo que goza de cierta popularidad a partir de los años sesenta; numerosos autores intentan reconocer esas series idénticas de textos, repetidos en composiciones diferentes, como una manera de estudiar el modo en que se transmitía la literatura funeraria a través del país, en forma de copias sobre papiro, documentadas a través de este sistema en regiones muy distantes.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Barta, Die Bedeutung..., 34.

trabajo inútil intentar identificarlas en las pirámides posteriores, mientras no aparezca la nueva edición de la Misión Arqueológica de Saqqara.

La relación entre los textos teóricamente recitados durante las exequias reales y las imágenes de entierros privados es la parte de la obra que ha recibido críticas más unánimes y que algunos autores extienden al planteamiento general.

Müller diferencia entre los textos con un carácter dramático más evidente -los de la ofrenda- de aquellos que se corresponden con los movimientos del cortejo fúnebre, que él identifica con los textos de transfiguración. Su carácter es tan diferente que considera difícil que puedan ser comparados. Mientras que no duda de la relación entre los primeros y sus correspondientes ceremonias cultuales -y acepta el paralelismo entre los Spr. de ofrenda de los TP y los relieves del templo de Sahure-, tiene una cierta reticencia a reconocer que los textos para la espiritualización del difunto se utilizasen de idéntica manera. Éstos no son por sí mismos dramáticos, carecen de las instrucciones que especifican qué ceremonia acompañan y ésta no puede ser deducida a partir del acontecimiento mítico que se describe. Esto deja a los juegos de palabras todo el peso de ligar el texto por un lado y los actores, instrumentos y escenarios por otro. Pero los lazos así establecidos resultan demasiado inseguros y la argumentación de Altenmüller poco convincente; él la califica como de cabos sueltos, denominación muy apropiada si tenemos en cuenta que, en 80 de 116 Spr. que el autor analiza, el objeto de la transfiguración es una cuerda de algún tipo. La desproporción resulta aún más evidente en aquellos textos que conciernen a ritos ligados con la protección del complejo funerario, pues de los cincuenta y dos, cuarenta y ocho son los que aluden a sogas o ataduras. La consecuencia inaceptable es que el ritual entero consistiría en un monótono proceso de deshacer ovillos y pasarse cordeles de mano en mano entre los cuatro sacerdotes oficiantes. En definitiva, sería preferible considerar que el ritual de los textos no dramáticos está aun sin identificar 109.

Frente a este autor, Barta es más radical en sus juicios y no acepta ninguna posibilidad de relación entre la versión icónica y los TP de Unis. Tan sólo reconoce la evidente correspondencia entre ritual y listas de ofrendas, que ya había sido establecida

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Müller, Recensión de Altenmüller, Die Texte..., 428-429.

antes de Altenmüller, pero incluso duda de que éste haya identificado correctamente las imágenes de los ritos con los que termina esta ceremonia. Por el contrario, no considera válida la conexión con las imágenes de entierros en las tumbas privadas posteriores. Él se apoya en el estudio de Settgast, que ha trabajado sobre imágenes de una cronología muy homogénea, pero ampliado con relieves de los hipogeos del Reino Medio. Ninguna tumba ha conservado una versión iconográfica en la que se pudiera reconocer la sucesión continua de ritos, por lo que Barta mantiene cierto escepticismo, tal vez excesivo, sobre la posibilidad de establecer el desarrollo completo del ritual<sup>110</sup>. No obstante, tampoco desmonta la reconstrucción de Altenmüller, sólo duda de ella.

Lazos directos entre la versión textual y la icónica, en forma de frases concretas de los TP utilizadas como acotación en los relieves, se encuentran en muy pocos casos. De la versión de Unis sólo hay dos citas seguras en tres tumbas tebanas. Por su contenido, Barta las considera más como afirmaciones generales características de un contexto funerario que como referencias a un rito cualquiera (134a-b y 272a-b); su ubicación tampoco le parece definitoria, pues en dos casos se encuentran junto a la imagen del traslado del sarcófago sobre un trineo hacia la necrópolis (TT 60 de Antefiker y TT100 de Rekhmire, respectivamente) pero la segunda es también utilizada en una tercera tumba (TT39 de Puimre) en un contexto diferente. Además, califica el análisis textual de insatisfactorio y poco convincente, pues en escasos casos llega a afirmaciones seguras, ya que, como se ha visto, se tiene que basar en alusiones míticas y juegos de palabras de evidente ambigüedad que dificilmente pueden aclarar qué acción realizan los sacerdotes. Textos y ritual pertenecen a un contexto funerario, por lo que las similitudes y cercanías resultan lógicas, pero no necesarias. Además, no sabemos cuál es el nivel de validez que los egipcios atribuían a la similitud de sonido entre dos palabras y hasta qué punto justifican con ella la alusión a una concordancia<sup>111</sup>. De cualquier manera, resulta ciertamente dificil de comprender cómo es que términos como hw, veredicto, o bik, halcón, pueden hacer referencia mítica a una soga o cómo qsn.ty.sn, aquellos que deben penar, pueden aludir fonéticamente a

<sup>110</sup> Barta, Die Bedeutung..., 36.

<sup>111</sup> Barta, Die Bedeutung..., 37-38.

una cuerda  $q3s^{112}$ . Aún menos base tendría la reconstrucción de las ceremonias finales del entierro -ritos sobre las estatuas y ritos de protección- pues no hay en el texto ningún apoyo para la versión icónica, de manera que Altenmüller ha evocado primero ésta y sobre ella ha trazado la sucesión de secciones, lo que induce a Barta a considerar ésta como una mera especulación.

En general, y en contraste con el detalle con que analiza las teorías de Schott y Spiegel, las críticas de este autor adoptan un tono muy negativo frente a la hipótesis de Altenmüller, excesivo si se tiene en cuenta la escasa documentación que aporta en favor de sus comentarios.

Un problema que apenas menciona Barta y que puede criticarse a la interpretación de Altenmüller está relacionado con la trasmisión de la versión de Unis y su adopción por los altos funcionarios del estado en periodos posteriores. La suposición de Altenmüller no explica qué sucede con los TP de la dinastía VI. Si éstos representan un cambio sólo en los textos, es decir, sin repercusión sobre el ritual, éste quedaría intacto, por lo que los Spr. de estas pirámides podrían conectarse también con las escenas de enterramiento posteriores. Por el contrario, si la evolución afectó también al ritual, no se explica entonces cómo es que se preservaron los textos de la dinastía VI en sarcófagos del Reino Medio, pues sólo parece haberse mantenido el ritual ligado a las recitaciones de Unis, y tampoco se entiende qué propósito cumplía la mayor parte de los CT, un enorme corpus de textos nuevos que no podrían ser rituales, ya que las ceremonias de Unis no dejarían lugar para recitaciones suplementarias 113.

## VI.3. Los Textos de las pirámides como escatologías

En este apartado se agrupan dos obras muy dispares. Su única conexión está en que al analizar los TP no les exigen que sean más que aquello que se da por sentado que son, es decir, textos funerarios. Resulta sorprendente que haya que esperar hasta la

Altenmüller, Die Texte..., 154, 187 y 167, respectivamente.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> Müller, Recensión de Altenmüller, Die Texte..., 429.

década de los sesenta para que se proponga que la simple finalidad de unos textos inscritos en el interior de una tumba sea meramente escatológica.

# VI.3.1. Alexander Piankoff: el itinerario coherente de una resurrección

Aunque nacido en Rusia, Piankoff inició sus estudios de egiptología en Berlín, primero con Erman y después con el propio Sethe, como casi todos los autores comentados en este capítulo. No obstante, después se trasladó a París donde vivió hasta la Segunda Guerra Mundial, cuando se trasladó a El Cairo, trabajando para el IFAO. Desde ese momento, su labor investigadora se centró en los textos funerarios reales, realizando ediciones y traducciones de casi todos los *Libros del mundo inferior* del Valle de los Reyes<sup>114</sup>. En esta línea, y ya de manera póstuma, la Fundación Bollingen publicó, en 1968, su análisis de los TP, que es en realidad un volumen monográfico dedicado a la pirámide de Unis. En él se incluye una edición fotográfica de gran calidad de todos los muros de la pirámide con una traducción de los textos.

Piankoff partió de un punto de vista diferente al de sus predecesores. Sin menospreciar sus estudios, consideraba que el método empleado, al obligar a diseccionar el texto en diferentes alusiones a temas concretos, provocaba la pérdida de la realidad interna del concepto religioso, que estaba expresado en el conjunto<sup>115</sup>. Basándose en la idea de que cada composición religiosa tiene una finalidad concreta, él deja hablar al texto por sí mismo, en una continuidad sin interrupciones, para que pueda expresar los símbolos que encierra. El problema es que los textos son tan difíciles de comprender que parece improbable que un profano, o incluso un egiptólogo que no esté especializado en textos religiosos, los pueda entender si no se le explican. No desecha que acompañaran a un ritual<sup>116</sup>, manifiestamente uno sin relación directa

<sup>114</sup> Dawson / Uphill, Who..., 231-232.

A pesar de su elogio inicial a los estudios precedentes, en páginas posteriores realiza una breve crítica de alguno de ellos. Así, por ejemplo, en una nota explica que trasponer al plano político los cambios religiosos, como había propuesto Sethe y seguido autores como Drioton, se trataba del camino más seguro para no comprender ninguno de los textos religiosos egipcios. Piankoff, *The Pyramid...*, 7, n. 14.

No obstante, frente a Schott, no ve la menor indicación de que los TP pudieran ser pronunciados en los templos del complejo funerario, en los que prefiere ver una conmemoración de las actividades del

con el sepelio real, pero no intenta saber cómo era. No explica cuál era su naturaleza ni qué importancia tenía respecto al conjunto de textos. Por su explicación del significado de éstos, debería de tratarse de un ritual de resurrección, pero en ningún lugar declara ni qué ritos implicaba ni qué personal lo celebraba. Se conforma con reconocer que a través de los textos se puede observar el itinerario ascendente seguido por el rey difunto hacia un dios padre que es la totalidad que todo lo abarca 117.

Los TP serían una colección de recitaciones reunidas sin un principio rector, en la que algunas incluyen descripciones del porvenir celeste del rey mientras otras poseen un evidente carácter ritual y un tercer grupo son encantamientos mágicos. En conjunto, se puede reconocer todos los aspectos de la religión egipcia -rituales, cultos locales, teología, magia- pero sin ningún sistema, que es lo que les da una imagen completamente ilógica. Sin embargo, esta situación es la que se puede esperar, según el autor, de cualquier manifestación religiosa, que es por naturaleza contradictoria y sólo aparentemente absurda<sup>118</sup>.

El orden de lectura sería el mismo que propuso Schott -él es el único autor que le sigue-, es decir, del exterior al interior, comenzando en el corredor de entrada que conduce hacia las cámaras internas. La pirámide, como las tumbas del Valle de los Reyes, sería considerada por los egipcios como el mundo inferior donde tenía lugar el renacimiento del rey difunto y los TP de sus muros describirían o harían alusión a las diferentes etapas de ese proceso. Éste forma así una narración coherente que estaría descrita progresivamente. En su regeneración, el rey pasaría a través de varios niveles simbolizados por sus identificaciones con diferentes dioses y sería recibido por varios poderes que serían sus propios atributos reales<sup>119</sup>. Las repeticiones que se manifiestan en los textos serían provocadas por los diferentes puntos de vista desde los que se alude a cada etapa del renacimiento real. En la pirámide de Unis la resurrección real y

rey vivo. Tampoco acepta la ordenación de los textos propuesta por Spiegel, pues cree que todas las composiciones funerarias tienden hacia un climax, la identificación del difunto con Re y Atum, y éste se sitúa en todas las tumbas al final, donde concluyen relieves y textos. Piankoff, *The Pyramid...*, 9-10, n. 27.

<sup>117</sup> Piankoff, The Pyramid..., 3.

Piankoff, *The Pyramid...*, 9 y n. 26, donde defiende que la coherencia en las manifestaciones religiosas es sólo falta de información de quien las analiza.

<sup>119</sup> Piankoff, The Pyramid..., 6.

su ascenso desde las aguas primordiales aparecen en el corredor, en la antecámara sube al cielo, viaja en la barca solar y absorbe la sustancia de los dioses y en la cámara funeraria, como conclusión, tiene lugar su exaltación final con el abrazo de su padre Atum, la Totalidad<sup>120</sup>. Si se lee con atención, resulta evidente que hay una contradicción que el autor no resuelve entre su afirmación de que los TP son una colección de recitaciones reunidas sin un principio rector y esta otra por la que los textos forman una narración coherente, pues evidentemente la segunda implica una elección y una colocación muy determinada.

Piankoff establece un paralelismo entre este proceso y el que aparece en los textos funerarios posteriores, en especial los altares de Tutankhamon y los libros tebanos del más allá del Reino Nuevo, que le sirvieron de base para identificar la narración de esa resurrección real que establece en los TP<sup>121</sup>.

En el corredor<sup>122</sup> aparecen dos símbolos recurrentes, el del babuino y el del toro, ambos alusiones a la capacidad sexual y a la fertilidad. Con ambos se identifica el rey difunto como garantía de su mantenimiento de estos poderes. Así, el falo del babuino Baby -que simboliza el cerrojo de la puerta del cielo- es el del rey (Spr. 313, 320), quien también es mencionado como uno de los babuinos que saludan al sol naciente (Spr. 315), como el cocodrilo que emerge / renace de las aguas primordiales (Spr. 317) o como Toro del Esplendor (Spr. 319).

Los muros de la antecámara<sup>123</sup> describen de formas diversas el ascenso del rey al cielo y su encuentro con los dioses. Piankoff distingue las actividades del rey según el muro de la cámara donde han sido inscritas. En la pared septentrional, el ascenso se inicia con la protección de Sopdet y Upuaut (Spr. 302) que facilitan así que pueda acceder al cielo; esto también lo hace mediante una escala que es instalada para él con

<sup>120</sup> Piankoff, The Pyramid..., 10-11.

Piankoff, *The Pyramid...*, passim, y en especial 10, n. 28. En ésta establece tres momentos para el ritual funerario: la momificación, interpretada simbólicamente como el nacimiento a una nueva vida representado en los altares de Tutankhamon-; el traslado de la momia por el río en el que puede reconocerse el viaje imaginario por las rutas de los elegidos -*Libro del Imyduat y Libro de las puertas*-; y la deposición en la tumba, que significa la unión final con la divinidad -*Libro de la vaca del cielo*, altares de Tutankhamon-.

Piankoff, The Pyramid..., 11.

Piankoff, The Pyramid..., 11-12.

ese mismo propósito (Spr. 305); los dioses de los cuatro puntos cardinales hacen una balsa de cañas para su desplazamiento (Spr. 303). En la pared occidental se continúa el ascenso; el rey es recibido por Imentet, la diosa que personifica el Occidente (Spr. 254); el rey ocupa el trono del Señor de la Totalidad y los dioses le sirven (Spr. 257); y en el siguiente Spr. es a través de una tormenta de arena como asciende el rey. Los textos se continúan en el muro meridional, donde el monarca se identifica con el relámpago y se sitúa en el lado oriental del cielo (Spr. 261); asume la forma de Re y las dos balsas del cielo son puestas a su disposición y a la de Horakhty, Horus del Horizonte (Spr. 263-266); asciende al cielo en el humo del incienso o como un pato que se posa sobre el lugar de Re en la barca solar (Spr. 267); tras la invocación al barquero del cielo, éste le transporta igual que hace con los dioses (Spr. 270); la pared concluye con la afirmación de que el rey, en tanto que Nilo, es quien inunda la tierra y proporciona la prosperidad del país (Spr. 271). La pared oriental presenta un conjunto de Spr. de significado diferente, pues son encantamientos contra serpientes, pero al final es recibido por los dioses y se alude al ritual de presentación de ungüentos (Spr. 301). En el frontón occidental, Unis, en tanto que Osiris, resucita de la tierra con una espada en la mano (Spr. 247); renace como una estrella (Spr. 248) y como un loto (Spr. 249); el rey está en posesión del libro divino porque es Sia (Spr. 250) y se convierte en el dios Grande (Spr. 252); purificado en el Campo de Cañas, Nut y Shu le cogen la mano para hacerle ascender al cielo (Spr. 253). El frontón oriental recoge el largo texto conocido como Himno canibal (Spr. 273/274) en el que la aparición de Unis en el cielo es presentada como un cataclismo prolongado por su absorción violenta de los poderes de los dioses a través del consumo de sus cuerpos, mientras que en el segundo texto (Spr. 275) abre las puertas del cielo y alcanza así los límites del horizonte, donde se quita su vestimenta de piel de mono y se convierte en el dios de Shedet, es decir, de nuevo en un dios cocodrilo, como el que surgió de las aguas primordiales en el corredor, de manera que los textos de esta cámara concluyen con una imagen similar a la que los inicia.

El pasadizo A-F<sup>124</sup> se inicia en su pared meridional con la ceremonia de ruptura de las cerámicas rojas, que pretende aniquilar mágicamente a los enemigos del rey difunto (Spr. 244); después éste se encuentra con Nut, diosa del cielo pero también personificación de la cubierta del sarcófago y éste mismo por extensión (Spr. 245), es decir, una forma de expresar que el rey se encuentra ya depositado en la cámara funeraria; por último, Unis aparece como Min, venerado y también temido como dios de la regeneración (Spr. 246). Los textos de la cara septentrional se limitan a recordar la ofrenda.

Las paredes meridional y oriental de la cámara funeraria 125 presentan una sucesión continua de textos que presentan la descripción de la vida del rey en el cielo. En ellos se muestra la transformación de Unis en Osiris y, alcanzada ésta, el recibimiento y la identificación con Re-Atum (Spr. 213-219). Todos los miembros del monarca se identifican con una divinidad determinada, lo que les otorga la eternidad, y él mismo es Atum para cada dios (Spr. 215); aquí es Neftis quien se le aparece como barca de la noche (Spr. 216); por último, toma posesión de las coronas como símbolos de su poder real que se extiende así también por el más allá (Spr. 220-222). El frontón oriental le proporciona alimentos para evitarle hambre o sed mientras que toda la pared septentrional está ocupada por el ritual de ofrenda en el que recibe todos los bienes materiales que puede desear un difunto, bajo la forma de Ojo de Horus, la ofrenda por antonomasia. El frontón occidental se abre con una serie de encantamientos contra serpientes; se alude al juicio del rey difunto en algunos párrafos (Spr. 260, Spr. 270, Spr. 302) y a las distintas etapas que tiene que atravesar el rey, personificadas como enemigos que han de ser vencidos (Spr. 254, Spr. 255, Spr. 267, Spr. 307, Spr. 310) antes de alcanzar el Todo y que los miembros divinos se unan a su creador.

La sucesión de acontecimientos que él presenta resulta incierta y poco clara. En la antecámara, Piankoff muestra al difunto ya resucitado y viajando por el cielo, pero a continuación, en el pasadizo A-F, lo imagina de nuevo encerrado en el sarcófago, para volver a colocarlo en el cielo en la cámara funeraria. Esta incoherencia en el desarrollo

Piankoff, The Pyramid..., 12.

Piankoff, The Pyramid..., 12-13.

de la narración no queda resuelta en ningún momento. Tampoco explica si la selección y ubicación de textos en las otras pirámides permite una interpretación semejante a la que él propone para la de Unis<sup>126</sup>.

La crítica más dura que se le debe hacer es que ha forzado el significado de los textos para que encajen en ese pretendido viaje del rey hacia su resurrección. De entre todas las frases del texto, Piankoff elige aquella que mejor se ajusta para su narración, de manera que entre todas las alusiones e intervenciones divinas elige en cada caso aquella que coincide con la etapa correspondiente del trayecto, sin importarle sacrificar las demás; por ejemplo, en el Spr. 254 el rey es saludado por wr-sk3t, imntt y hnty-mnit f, pero él sólo menciona a la segunda, que es la diosa que le conviene para la llegada del rey al occidente celeste, descrito en la pared occidental de la antecámara 127. Y, sobre todo, se ve obligado a obviar un porcentaje altísimo de textos cuyo tema y objetivos se escapan a su esquema. Como en ningún momento explica las razones para su elección, podría decirse que su itinerario se convierte en un mero entretenimiento, un juego narrativo; de la misma manera que ha recreado éste, se podría trazar otro diferente, aceptando o rechazando las referencias más convenientes.

# VI.3.2. Winfried Barta: encantamientos de transfiguración

En completa oposición a la escuela alemana precedente, Barta parte de la hipótesis de una completa incompatibilidad entre ritual funerario y TP, para lo que inicia su estudio con una severa crítica a esa vía de interpretación. Considera que no tiene ninguna base firme y que ni siquiera puede mantenerse como hipótesis. Algunas de sus objeciones ya han sido recogidas en las páginas dedicadas a cada uno de estos autores.

Frente a Altenmüller, como último y más firme defensor de la interpretación que él rechaza, no distingue nada en los TP que se oponga a la suposición de que éstos

<sup>126</sup> Barta, Die Bedeutung..., 56-57.

Piankoff, The Pyramid..., 11.

también pudieran incluir textos funerarios en forma no dramática junto a los textos dramáticos, de manera que la naturaleza de éstos no debe generalizarse a todo el conjunto. Aunque las inscripciones de algunas tumbas privadas posteriores reflejan el empleo de porciones de los TP en los sepelios de sus propietarios, esta circunstancia no sería concluyente. En primer lugar, no revelaría nada sobre el propósito primitivo y el empleo consiguiente de los textos en el Reino Antiguo, y, aún más importante, tampoco sabemos con seguridad qué función cumplieron en los enterramientos posteriores donde se han documentado. Barta prefiere interpretar que en lugar de acompañar los ritos funerarios podrían haber funcionado como recitaciones en una invocación hímnica o una glorificación del difunto 128.

Incluso si aceptásemos el carácter ritual de los TP, habría que demostrar que el rito al que hacen referencia fuera el de enterramiento. Tanto en el Reino Antiguo como en el Medio y más tarde, los TP se localizan sobre las paredes de los sarcófagos o en cámaras funerarias subterráneas. Por el contrario, las representaciones del sepelio y los textos recitados en su celebración son regularmente presentados en las cámaras de culto de la superestructura, es decir, por encima del suelo, y no tienen ninguna legitimación respecto a las cámaras inferiores, pues su significado se relaciona con este mundo, incluso si enfatizan el paso hacia el otro. Además, uno de los papiros del Rameseo ha conservado una liturgia funeraria que podría remontarse al Reino Antiguo y corresponderse con la de los propios reyes e incluye sacrificios de animales, rituales de ofrendas, escenas de lamentación y, en general, un número muy elevado de participantes. El que algunos Spr. de los TP se refieran a estos mismos ritos no significaría que los hubieran acompañado, sino que presentan reminiscencias de ellos. No obstante, Barta va tal vez demasiado lejos y termina por afirmar que para el difunto resucitado, cuyo cadáver permanecía en el interior de la pirámide, la ceremonia de enterramiento carecía de significado, pues ya había cumplido su función de un solo momento<sup>129</sup>. Sólo en cierta forma se puede estar de acuerdo con él. Si se representa con tanta frecuencia en las tumbas, parece indudable que su presencia tiene que

Barta, Die Bedeutung..., 50-51.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Barta, Die Bedeutung..., 51-52.

reportar alguna ventaja a su propietario. El sepelio es el ritual que marca el punto de arranque de la nueva vida del difunto, que va recuperando, en las diversas ceremonias, su dominio sobre el cuerpo, la posibilidad de alimentarse y su capacidad de transfiguración. Como estas necesidades se repiten a diario, la representación puede recordar las ceremonias realizadas por los vivos que procuraron al difunto su capacidad para obtener esos beneficios.

La argumentación de Barta se continúa con una dura crítica a la diferenciación en cinco géneros textuales en que ha dividido Schott los TP. Él considera como único criterio viable de diferenciación de los textos el de su finalidad, y como el conjunto de los TP no tendría más función que la transfiguración del difunto, todos ellos pueden adscribirse a un único género textual, que como ya se ha visto (cf. supra, IV.1.2) él denomina según el término egipcio de s3hw.

El procedimiento de la transfiguración significa, en primer lugar, tener en cuenta el sentido del causativo s3hw, que enfatiza un determinado acto, la conversión en 3h, es decir, la transformación del difunto en un ser del otro mundo, y, como tal, iluminado, brillante, 3h. Este estado se alcanza en paralelo a la resurrección del difunto, pero, al mismo tiempo, la transfiguración debe conseguir que éste se mantenga así. En consecuencia, esta divinización debe realizarse tanto bajo el aspecto de la acción puntual como bajo la del status, de manera que los textos son así fundamentales tanto a través de su recitación por el sacerdote lector como a través de su mera existencia como inscripciones funerarias permanentes.

En antagonismo a la transfiguración actúan el cadáver y el b3 del difunto. Mientras que la glorificación del cuerpo se produce en los actos del embalsamamiento y los que tienen lugar en el Balsamierungshalle, que se suceden en una única ocasión previa al entierro, la transfiguración del b3 no se obtiene de una manera permanente. Esa acción ha de producirse en el culto funerario que tiene lugar a diario en el templo funerario, según una ceremonia que se repite regularmente a partir del enterramiento, y que ha quedado documentada por primera vez en el corpus de los TP.

Los dioses se muestran responsables de la Verklärung, pues ellos son los que han hecho que el b3 mismo del difunto se establezca como 3h o han dispuesto que él

resucite como tal. También bajo la petición de la fórmula de ofrenda que se dirige hacia los mismos dioses se expresa el deseo de transfiguración ya desde el Reino Antiguo y que ésta sea concedida como una gratificación.

Barta analiza después las alocuciones que de manera frecuente se realizan al difunto en los TP<sup>130</sup>. Estas referencias retóricas pueden hacerse de dos maneras: o el rey es interpelado directamente (*Du-Texte*) o se habla de él en 3ª persona (*Er-Texte*). Mediante los primeros se caracteriza el proceso de alcanzar el status de 3½, mientras que en los textos para describir esa situación, cuando ya se ha obtenido, se pueden utilizar ambos tipos de alusiones. El que una parte importante de los Er-Texte estuviera originalmente redactada en 1ª persona no es algo que tenga ninguna importancia en el análisis del significado de los TP, pues es un tema en el que interesa mucho menos el proceso de transmisión que la función de los Spr.

Como orador actúa siempre el rey gobernante en su función de sacerdote lector. Míticamente representa el papel del dios Horus, de manera que él está presente en tanto que hijo del difunto, pues éste es aludido con frecuencia como Osiris. En estas circunstancias, el hablante puede referirse a sí mismo no sólo en 1ª persona sino también como Horus en 3ª persona, puesto que él no es el dios, no son la misma persona, sólo representa su personaje recitando en su nombre los textos de transfiguración del muerto<sup>131</sup>.

Si los Du-Texte se dirigen al rey directamente, los Er-Texte deben de invocar a otra divinidad o ser del más allá, pues hablan sobre el rey en 3ª persona, incluso cuando no se cita al interlocutor o éste no es reconocible. Por lo tanto, junto al recitador puede suponerse siempre la existencia de un oyente aunque sólo raramente éste responde de manera clara a la alocución y tiene lugar un verdadero diálogo. En la mayoría de los casos permanece mudo, igual que el rey al que se interpela en los Du-Texte. Así, la mayoría de los Spr. están redactados en lo que Barta denomina medios diálogos. En todos ellos, la posición del monarca se reduce a dos posibilidades, o la de oyente (Du-Texte) o la de tema al cual se refiere la alocución (Er-Texte). Barta rechaza

<sup>130</sup> Barta, Die Bedeutung..., 65-67.

<sup>131</sup> Barta, Die Bedeutung.... 66.

la posibilidad de que haya textos en los que se presente el punto de vista del hablante mismo (Ich-Texte). Los diálogos entre el rey difunto y un ser del otro mundo, ya sea el barquero o un guardián de puerta, son sólo leídos de manera indirecta por el sacerdote; en ellos el difunto aparece con su propio discurso en 3ª persona, mientras que su compañero de diálogo le responde en 2ª persona. En el fondo el lector habla también al difunto en forma de un ser cualquiera del más allá, pero cuando éste responde no lo hace tampoco en 1ª persona, es decir, incluso en estos casos el monarca se limita al papel de oyente o al de contenido del discurso 132.

Ya se ha visto en el capítulo dedicado al contenido de los TP que los mitos no se narran como una historia continua, sino que sólo se alude a episodios o lugares relacionados con ellos. La transcripción espacial del texto en las cámaras internas de las pirámides podía así realizarse sin ningún sistema ni orden interno, pues no estaba destinada a ningún recorrido rítual ni a que la lectura seguida condujera a un desenlace determinado. Por esa razón podían agruparse Spr. diferentes con idéntico tema, repetido uno tras otro, sin que avanzara su significado. La única excepción es el ritual de ofrenda, pues no sólo presenta una ordenación reconocible, sino que el desarrollo de la ceremonia se dirige, junto a la resurrección, a la transfiguración. Por esta razón se colocaba en la cámara del sarcófago y directamente asociado a él.

Por otra parte, ninguno de los textos permite reconocer una orientación hacia una determinada dirección celeste, ni siquiera el ritual de ofrenda. Éste, en tanto que propiciador de la resurrección, se esperaría en el lado oriental de las estancias funerarias, si se hubiera concedido una importancia extrema a sus conexiones estelares, y sin embargo se encuentra en la cara norte de la cámara occidental, lo que nos indica que se valoraba su proximidad con el difunto. Cuando, en ocasiones, algunos Spr. concretos o grupos de ellos manifiestan una regla fija de colocación, pues reaparecen en la misma pared en varias pirámides, Barta no reconoce más razón que el afecto de los egipcios por la tradición.

En conclusión, los TP deben así entenderse como una recopilación libre de Verklärungensprüche que cada monarca mismo, por razones individuales, elegía de

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> Barta, Die Bedeutung..., 66-67.

una rica colección literaria. Sólo así podría explicarse un conjunto de textos tan variable de una pirámide a otra, y en el que un corpus heredado de la tradición se mezclaría continuamente con nuevas versiones<sup>133</sup>. Esta idea puede resultar sospechosa a todos aquellos que sobrevaloran el peso de la tradición escribal y la influencia de los sacerdotes. El autor recuerda el relieve de la tumba de Mereruka que, según él, mostraría al propietario de la tumba seleccionando escenas para la decoración de las cámaras, y esta interpretación es muy discutible<sup>134</sup>. Incluso si no se acepta este ejemplo, no resulta descabellado pensar que el rey tuviera alguna participación en la elección del contenido textual de su tumba junto a los especialistas religiosos y los escribas. De cualquier manera, la variación es tan escasa en los temas entre una y otra pirámide que la posibilidad de elección era muy limitada.

Barta continúa su interpretación de los TP comprendiéndolos más bien como parte del ajuar funerario 135. Los textos cincelados en el interior de las tumbas proporcionarían al difunto una suerte de instrumentos espirituales imprescindibles para su vida en el más allá, una especie de provisión de supervivencia del b3, lo que le convierte en un ser convenientemente equipado (5prw) 136. La tumba es una residencia para la eternidad, pues como los propios textos no se cansan de repetir, su propietario no está muerto, está vivo, de manera que sería ilógico que tuvieran algo que ver con el escaso tiempo requerido para la celebración de un ritual de enterramiento. Su finalidad está determinada por las necesidades de éste en el más allá y garantizan aquí una prolongación de la vida a semejanza de la llevada sobre la tierra. La eficacia de los textos se convierte en un principio asegurador de esta supervivencia. Su conocimiento legitima al difunto como un espíritu glorificado y provisto que tiene derecho a

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Barta, Die Bedeutung..., 68.

Una segunda tumba presenta una imagen idéntica, la de Khentika, de sobrenombre Ikhekhi, que puede ser una copia de la de Mereruka. Ambas muestran al propietario observando un panel con la representación de las tres estaciones. Si tenemos en cuenta la importancia que el tiempo puede tener en la escatología egipcia, resulta difícil imaginarse ese relieve como un retrato prosaico del difunto eligiendo una escena para su tumba. Ni Smith, A History..., 355, en su discusión de ambas, ni James, The mastaba..., 20, en la descripción de la tumba de Khentika, apuntan esa posibilidad. Éste lo describe como el difunto pintando en un panel las estaciones. Por el contrario, Barta había expresado ya en un artículo antiguo su punto de vista sobre la elección de los relieves de la tumba: Bemerkungen..., 7.

<sup>135</sup> Barta, Die Bedeutung..., 69.

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Por ejemplo, 398a dice: N pi <sup>c</sup>pr, el rey está equipado.

determinado tipo de ceremonias específicas. El conocimiento de los Spr. permite también que el difunto domine el universo del más allá como un mago y que a través de los poderes mágicos a su disposición pueda rechazar a cualquier enemigo. Además, los textos, en su condición de narraciones o alusiones míticas, otorgan al difunto los conocimientos necesarios acerca de los dioses así como de las regiones y el paisaje del más allá, aquí básicamente celestial. Este aspecto es fundamental para esta tesis, y es importante recordar que Barta los califica -entre otras cosas- de *Jenseitsführer*, *guías del allende*, útiles en su recorrido diario con el sol a través del cielo y del mundo inferior<sup>137</sup>.

Un método diferente sigue en la última sección, en la que considera que los textos no sólo colaboran en alcanzar el estado de 3h, sino que retienen también el desarrollo de la vida del difunto proyectándolo hacia el más allá; en este aspecto, Barta los califica como Jenseitsbiographie<sup>138</sup>, biografia del allende, pues recogen los actos del monarca tras su defunción terrenal y, a través de su cincelado sobre la piedra, garantizan su exacta continuidad. Los textos de Unis, completos, merecen en estas páginas una atención especial y son comparados, en cada sección, con los del conjunto de las otras pirámides, cuando éstas muestran alguna variante respecto a la versión más antigua. Los temas aquí presentados son las condiciones del difunto en tanto que b3, 3h, k3, poseedor de poder y magia, ser viviente, espíritu purificado y monarca, su relación con los dioses y su viaje diario con el sol<sup>139</sup>.

Si hay un denominador común en el significado de los TP hacia el rey difunto es el de su completa igualdad con Osiris y con el dios solar, unas veces designado como Re y otras como Horus, igualdad que en otros pasajes se expresa en términos de equivalencia. La pervivencia tras la muerte corporal se podría relacionar con dos modos de existencia, o bien como b3, libre de desplazarse a su voluntad, en especial junto al dios solar, o bien como cadáver inmóvil, en la tumba, ligado a Osiris y compartiendo su destino. Los textos compuestos a modo biográfico y con el nombre

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Barta, Die Bedeutung..., 82 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Barta, Die Bedeutung..., 100-101.

<sup>139</sup> Barta, Die Bedeutung..., 102-118.

del propietario de la tumba deberían servir como signos de reconocimiento para que el b3 del difunto, tras el atardecer y habiendo ya penetrado en el mundo inferior, buscase su tumba para usarla como lugar de reposo para la noche. Entonces se produce el acto de autoregeneración, de reproducción de la fuerza vital, que supone la unificación del b3 y el cadáver. Este acto es elevado a la categoría de acontecimiento mítico por los TP, que lo expresan en términos de unificación del dios solar con Osiris. La forma que adopta esa identificación puede ser muy diversa: desde denominar al primero con el nombre del segundo a presentar a Re tomando la mano y alzando la cabeza de Osiris en Nedit cuando éste es asesinado.

La transfiguración y resurrección del difunto deben hacerle posible su divinización en el allende. Pero ésta no significa sólo la capacidad de actuar en éste como cualquier dios, sino especialmente como dios solar que periódicamente se unifica con Osiris, como dejan muy claro tanto las alusiones e interpelaciones directas al difunto por el sacerdote-lector que recita los textos como las referencias en los textos en tanto que biografía del más allá. Según Barta, la unificación cíclica del *b3* y el cadáver habría conducido a la recreación mítica de una divinidad integrada por el rey, el dios solar y Osiris que abarcaría todos los elementos constituyentes del ciclo solar. En consecuencia, la finalidad de los TP habría sido asegurar al monarca difunto una existencia en el más allá continuamente renovada en un ciclo regular y sin fin, análoga a la esfera cósmico-solar. Así, los acontecimientos descritos en los Sp. 94 y 335 de los CT o en la sexta hora del *Amduat* ya habrían sido acuñados en el Reino Antiguo, tal como se pondría de manifiesto en los TP<sup>140</sup>.

Tras criticar las series de Altenmüller, Barta analiza en su tercera parte los textos dividiéndolos entre pirámide de Unis y las de los reyes de la dinastía VI. Esto supone un reconocimiento implícito de que la división que aquél realizó de las pirámides en dos grupos -con Teti como versión intermedia- tiene una fundamentación aceptable.

Independientemente de su crítica a los autores que defendieron la hipótesis de los TP como recetas de ritual, que puede ser aceptada, su interpretación podría haberse

<sup>140</sup> Barta, Die Bedeutung..., 149-150.

superpuesto a la de ellos sin que ésta sufriera de manera drástica. Además, él se ve obligado a introducir un narrador o locutor -real, sacerdote-lector, o imaginario- para que pronuncie unos textos que parecen compuestos para ser recitados, por lo que en cierta manera se ve obligado a aceptar la recitación. Su ventaja respecto a la escuela ritualista está en que las alusiones míticas de los textos hacen innecesario el complejo ritual que propusieron aquéllos. Los textos están plagados de referencias escatológicas que se bastan a sí mismas, y cuya coherencia, como menciones a la resurrección, es evidente en el interior de una tumba.

### VI.4. Series de textos y su ubicación

La última tendencia que ha surgido en el estudio e interpretación de los TP es muy reciente, aunque sus fundamentos tienen una larga tradición. Se basa en la combinación de algunas aportaciones de las dos escuelas anteriores. Reposa en la premisa de que los textos son escatológicos y tienen un papel destacado en la conservación del cuerpo y la resurrección, transfiguración y ascenso al cielo del rey difunto. Pero no es esta escatología en la que se insiste en los recientes trabajos, sino más bien en la búsqueda de una base en los propios textos que sirva después para su interpretación. Esta base se ha reconocido en dos circunstancias: los textos que se repiten en diversas pirámides lo hacen en una sucesión casi fija que pemite suponer la existencia de series de Spr.; estas series suelen ocupar idéntico lugar dentro de las pirámides, de manera que la relación entre el contenido de los textos y su ubicación en las cámaras tiene que tener un significado concreto.

Ninguna de estas afirmaciones es nueva. Las series de Spr. son un tema que lleva ya varias décadas estudiando Altenmüller, tras la publicación de la obra reseñada más arriba, en que tienen un papel destacado en el establecimiento de su hipótesis ritual. Mientras que ésta ha sido casi unánimemente rechazada, su atención a la sucesión fija de ciertos textos ha sido confirmada en estudios de otros autores. El estudio de estas secuencias se basa en su presencia en textos funerarios posteriores, en especial en los del Reino Medio, por lo que su reconocimiento se vio ralentizado en

décadas pasadas por el retraso, en términos comparativos, que lleva la publicación de los CT. En cuanto a la importancia de la distribución de los Spr. para la comprensión de los TP, ya había sido resaltada también por Schott y la escuela ritualista alemana, aunque siempre en función al desarrollo de las ceremonias que leían en los textos. Desde una perspectiva completamente diferente, Piankoff también había hecho del reparto de himnos por los diversos espacios la base de su lectura narrativa.

El descubrimiento de la importancia que en el *Libro del Amduat* tenía la ubicación de sus textos debió de influir también en el afianzamiento de esta corriente. En la tumba de Thutmosis III, los textos hacen explícito exactamente dónde tiene lugar la resurrección del difunto, identificando la sección de la pared oriental de la cámara funeraria como textos que han de ser escritos en la pared oriental de la Cámara Oculta. Direcciones similares están inscritas para las secciones de la noche en los otros muros de esta misma sala, identificándolos de nuevo como el lugar mítico que mencionan los textos, el dominio donde Osiris y Re comparten su inmortalidad entre ellos y con el difunto <sup>141</sup>.

Desde que J. Leclant se hizo cargo de la Misión Arqueológica Francesa en Saqqara, en todas sus publicaciones ha insistido en la importancia que puede tener el lugar donde el texto fue inscrito para la comprensión de su significado. Este planteamiento se manifiesta en todas sus publicaciones, tanto en las noticias de las diversas campañas de excavación y estudio en las propias pirámides como en la publicación de nuevos Spr., ausentes en la edición de Sethe, que se han ido descubriendo en esos trabajos. Sus artículos dan la impresión de microestudios de himnos aislados, sin que pueda saberse si concibe el conjunto como una reunión de textos independientes, más ligados a su emplazamiento que al resto de los textos o si esta sensación se debe a las circunstancias particulares de esas publicaciones. Éstas son en general trabajos de compromiso, memorias de homenaje a colegas a los que quiere honrar dando a conocer un texto inédito, pero no ha dado aún la publicación de una pirámide entera ni ha creado una teoría general acerca de los TP.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Forman / Quirke, Hieroglyphs..., 118.

En este último apartado del capítulo VI se va a comentar la opinión de dos autores. Osing ha aportado una base fundamental al estudio de los TP. No ha creado una interpretación nueva, pero ha identificado una serie de diferencias que permiten establecer tres grupos de textos con un tema particular a cada uno y que éstos ocupan un lugar determinado en la pirámide. Esta localización no es accidental, sino que ha habido una elección consciente, de manera que a través de ella podemos disponer por vez primera de un argumento seguro acerca de la opinión de los propios egipcios. Naturalmente, ahora hay que interpretar qué significado tiene esa distribución de textos por las diversas cámaras. Allen ha confirmado la casi totalidad de las afirmaciones de Osing acerca de la ubicación de los textos, pero el autor americano lo ha hecho a través del análisis de la repetición seriada de los textos en otras tumbas, y a partir de ahí, ha hecho una propuesta de interpretación de las propias cámaras como reflejo terrestre de lugares cósmicos.

## VI.4.1. Jürgen Osing

Osing acepta como convincentes las objeciones de Barta a la escuela ritualista alemana, sobre todo por la fuerte fluctuación de textos de una pirámide a otra<sup>142</sup>. Sin embargo él se declara interesado por el tema, muy debatido, de las series de Spr., que pueden ser temáticas, de si su sucesión de un muro a otro puede ser considerada como segura y de si su contenido y el lugar de su inscripción estaban relacionados.

Para analizar estos aspectos él decide tomar como base documental la pirámide de Unis, aunque tiene también en cuenta las versiones posteriores e incluso su transmisión al Reino Medio, especialmente la mastaba S, de Senuseretankh en Lisht. La elección se debe a que la de Unis es la única que ha conservado sus textos casi completos, la única de la que se dispone de una publicación fotográfica de calidad y, sobre todo, porque es la más antigua inscrita, por lo que sus Spr. pudieron ser elegidos y ubicados con autonomía, al no verse obligados a respetar ninguna tradición determinada.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Osing, Zur Disposition..., 131 y 143, n. 40.

Su análisis ha diferenciado tres grupos que se relacionan tanto entre sí como, en conjunto o por alguno de sus Spr. particulares, con su lugar de inscripción (cuadro 5 y figuras 25-27).

\* Grupo A<sup>143</sup>. Se trata de dos series de encantamientos contra serpientes y escorpiones. A<sub>1</sub> (Spr. 226-243) llena por completo el frontón sobre la fachada de palacio, en la pared W de F<sup>144</sup>. A<sub>2</sub> (Spr. 276-299) cubre en parte la pared E de A, en concreto una esquina del frontón y el lado meridional y por encima de la puerta del serdab. Además de éstos, se incluye en el grupo el Spr. 314, un encantamiento contra un buey-ng que parece una serpiente de este nombre; se encuentra en C / W, junto al vano de acceso a A, del que sólo le separa un texto que alude a la apertura de las puertas del cielo, y por tanto en relación directa con el lugar, del que no era recomendable separarlo.

Osing considera evidente que ambas series y el Spr. 314 están asociados estrechamente con entradas: A<sub>1</sub> en el extremo occidental y A<sub>2</sub> en el oriental del tramo escrito con TP formado por la sucesión de F y A; el Spr. 314 en el paso a esta última. Su disposición ha sido, sin duda, cuidadosamente elegida<sup>145</sup> para que los accesos a las estancias escritas, ya sean reales o imaginarios -fachada con estelas de falsa puertaquedaran protegidos, mediante los encantamientos apotropaicos, de cualquier peligro, por poco material que éste pudiera ser en el centro de la pirámide.

\* El grupo B<sup>146</sup> está compuesto por la gran tabla de ofrendas en tres registros que ocupa toda la pared septentrional de F, a la que se añade un conjunto de Spr. que parecen sus recitaciones de acompañamiento. Están yuxtapuestos al panel de ofrendas en el frontón y la parte más cercana de la pared oriental de F, y en el pasadizo A-F,

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Osing, Zur Disposition..., 132-135.

Los Spr. 226-240 se han mantenido como grupo homogéneo en dos tumbas del Reino Medio (Sq1Sq y Sq2Sq), con el título r3 n hsf rrk m hrt-ntr, fórmula para expulsar una serpiente de la necrópolis.

Ambas series se encuentran en idéntica disposición y separados uno de otro en la mastaba S, aunque el cambio de la puerta del serdab los ha alejado de su ubicación funcional. Además, A<sub>2</sub> se repite idéntico, con añadido de algunos Spr., en T, P, N y Nt -en M no puede saberse pues ha perdido el muro de unión con el serdab-. En P la referencia a la serpiente buey-ng se hace en un encantamiento muy modificado -se le ha dado nuevo número, Spr. 538- pero se encuentra, también aislado, en un lugar similar, la embocadura del corredor en V / E. Osing, Zur Disposition..., 135-136.

Osing, Zur Disposition..., 136-138.

ocupando toda su cara norte y la primera columna de la meridional. Con esta disposición es reconocible la voluntad de que los textos complementarios a la tabla de ofrendas queden, físicamente, lo más cercanos posible a ella<sup>147</sup>.

Este grupo presenta la particularidad de ser el único en el que el nombre del rey aparece precedido por el epíteto de *Osiris*. Tenemos, así, una aportación de importancia capital para el estudio de los TP. A diferencia de estudios precedentes, en que la pretendida osirianización de los textos heliopolitanos se ejemplificaba con esta recalificación del rey, pero sin dar un apoyo basado en su frecuencia<sup>148</sup> y contexto de aparición, Osing puede aquí determinar cómo se manifiesta en la primera de las pirámides. Y la constatación es sorprendente y, precisamente por eso, está pidiendo una investigación sobre las circunstancias de su aparición concreta en las demás pirámides.

\* Los tres subgrupos de C/D/E se reparten entre las tres estancias inscritas: F, A y C respectivamente. Los tres tratan el tema común de la renovación de la vida del rey, aunque con algunas diferencias que permiten identificarlos y reconocer su particularidad frente a los demás. Así, mientras que en C y D el difunto conserva la forma humana -o de dios- y se identifica con el dios solar, en E reviste el aspecto de animales numinosos potentes, como babuino, cocodrilo, serpiente-n<sup>c</sup>w o toro.

Grupo C<sup>149</sup>. Sus Spr., 213-222, cubren en sucesión ininterrumpida toda la pared meridional de F y su continuación -frontón excluido- en la pared oriental, hasta las columnas del grupo B. Componen una serie que incluso en la transmisión posterior se mantiene intacta y en ella, en general, siempre se coloca en cabeza de los textos relativos a la existencia venidera del rey, una situación especialmente significativa.

Osing no llega a poder determinar si los Spr. 245-246, de AF / S -tras la columna para el Spr. 444, de B- son la conclusión de este grupo o forman parte del

En todas las demás pirámides, el panel ocupa el mismo lugar, así como los textos que lo acompañan, aunque éstos varían. Osing, Zur Disposition..., 137.

Por ejemplo, Mercer había calculado que el nombre de Osiris aparecía en una proporción de 5 frente a 8 veces el de Re, lo que ilustraría la profunda invasión que el osirianismo había conseguido en la teología dominante en ese periodo. Mercer, *Literary*..., 54.

Osing, Zur Disposition..., 138-140.

grupo D. La tradición posterior de las series no es concluyente<sup>150</sup> y por su contenido, pueden pertenecer a ambos grupos. En definitiva, con la documentación actual, no puede establecerse a cuál de los grupos ha de adscribirse.

Resulta significativa la relación de los grupos B y C, pues ambos se encuentran frente a frente en la cámara funeraria, aunque el frontón con los Spr. del texto de acompañamiento al ritual de ofrenda monta sobre la unión de ambos grupos. Como en la pirámide de Unis parece seguirse la regla de que las columnas superiores han de leerse antes que las inferiores, y el frontón pertenece a B, se puede concluir que el grupo relacionado con la alimentación precede al C, que como ya se vio (cf. supra, IV.1.3) tiene como tema la existencia futura del rey, convertido ya en un 3h imperecedero.

Grupo D<sup>151</sup>. Ocupa por completo los muros de la antecámara, que comparte con la pequeña serie A<sub>2</sub>. No hay cesuras distinguibles en la sucesión de himnos, al menos en su talla sobre los muros de la sala. Pero frente a esa sucesión física segura, los Spr. no presentan una verdadera continuidad temática. Su contenido es muy variado, con el único motivo común de la escatología real. Resulta además significativo que salvo en la mastaba S, en que todos los textos se copiaron en la misma sucesión que en Unis, las pirámides posteriores no han acogido casi ninguno de estos himnos, y los que han sido recibidos se mezclaron con otras series.

Los textos del grupo E<sup>152</sup> son los del corredor. Mientras que el Spr. 313 alude al vano de acceso a A al que está yuxtapuesto, pues se refiere a la apertura de las puertas del cielo, el resto trata de la aparición del rey entre los dioses del cielo nocturno y diurno. Ninguno de ellos es retomado por las pirámides posteriores, aunque sí son recogidos, y en idéntica sucesión, en la mastaba S<sup>153</sup>.

En N y Nt ambas series van seguidas, concluidas por varios Spr. de resurrección. En Ibi ambas series se siguen, pero separadas por una secuencia larga de textos, 261-312. En la mastaba S, 245-246 siguen al grupo B -no al C- y dan paso al grupo D, situación que se repite en varios sarcófagos del Reino Medio, en que 245-246 van también seguidos por Spr. del grupo D como si fueran una serie única. Osing, Zur Disposition..., 138.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Osing, Zur Disposition..., 140-141.

<sup>152</sup> Osing, Zur Disposition..., 141-142.

No obstante, en ésta se les añaden algunos himnos que aparecen en las pirámides de la dinastía VI - Spr. 364, 677, 365, 373-. Todos exhortan al rey difunto a su resurrección, identificándolo con Osiris y recurriendo a la colaboración de otros dioses. Sería interesante saber en qué contexto se utilizan estos

Los grupos A y B tienen su función en las estancias funerarias, en el lugar de su inscripción: los Spr. apotropaicos en los accesos, los textos de aprovisionamiento en las cámara funeraria, en las cercanías del rey momificado. Por el contrario, del grupo C / D / E sólo algunos himnos -los de divinización de los miembros en F y el 313 de apertura de las puertas en C- cumplen su función en las cámaras mismas en que aparecen tallados, pues para la existencia renovada del rey a la que aluden no tiene especial relevancia el lugar donde estén ubicados. Esta afirmación de Osing parece demasiado precavida si tenemos en cuenta que él mismo ha podido determinar una distribución complementaria por la que las formas del dios solar a las que se alude en F -la cámara occidental- son Atum y Atum-Re, mientras que en A -cámara oriental- la manifestación que actúa es Re. No sólo podemos así distinguir los dos grupos, sino también suponer una significación específica a sus Spr., que aún no ha sido identificada.

Osing reconoce una cierta unidad temática en los textos de F -relacionados con el aprovisionamiento de ofrendas y la divinización de los miembros del cadáver presente en la cámara- frente a los de A -más centrados en la existencia celeste del rey resucitado-, distribución a la que aludirían los propios TP: "The spirit is bound for the sky, the corpse is bound for the earth" (474a). Sin embargo, no admite la división de las estancias funerarias de Spiegel, que las asigna a diversas regiones cósmicas: F jugaría el papel de la d3t, A sería la 3ht, y el serdab el qbhw; los himnos no sostendrían esta división; el serdab, anepigráfico, no tendría una importancia destacada, pues ninguno de los textos puede relacionarse con él; y, por último, considera que los Spr. de F están más relacionados temáticamente con la tierra 154.

Las pirámides posteriores modificaron el corpus de textos, reduciendo los precedentes y aceptando otros nuevos. No obstante, conservaron la distinción básica entre los tres grupos temáticos y determinadas localizaciones que se debieron de convertir en canónicas, como el panel de ofrendas, que siempre se mantuvo cercano al sarcófago, en la pared septentrional de F, y A<sub>2</sub>, aunque con variaciones en sus Spr., que

<sup>154</sup> Osing, Zur Disposition..., 143 y n.41.

textos en las pirámides en que aparecen, pues podrían ser los sustitutos en ellas del grupo E. En el Reino Medio fueron convertidos en una serie fija, según ha documentado Allen, Reading..., 10.

siempre se localizó en A / E, aunque paulatinamente alejado de la puerta del serdab que daba sentido a esa ubicación.

Por lo demás, Osing es pesimista en cuanto a la posibilidad de encontrar una ordenación en las pirámides de la dinastía VI que sustituyera a la que él ha descubierto en Unis. En la de Teti, su sucesor directo, el frontón occidental de F ya no está escrito con encantamientos apotropaicos contra los reptiles sino con himnos a la resurrección celeste del rey; en éstos, además, interviene Re, ausente de esta cámara en la pirámide precedente, que había dado un significado espacial a este rechazo. La pérdida del sentido en la ubicación de los textos recuerda al investigador alemán la situación paralela que sucedió, siglos después, entre las primeras tumbas con el Libro de la cámara secreta que está en el mundo inferior de la dinastía XVIII y las que lo mantuvieron, desordenado, en época ramésida<sup>155</sup>.

#### VI.4.2. James P. Allen

J.P. Allen es hijo de G.T. Allen, especialista norteamericano en literatura funeraria egipcia y uno de sus más prestigiosos traductores. Allen padre ya había escrito su tesis, Horus in the Pyramid Texts, Chicago, 1916, y dedicado una obracatálogo fundamental para el conocimiento de la transmisión de los TP en los corpora funerarios posteriores, Occurrences... No puede resultar extraño que el hijo egiptólogo dedique también una parte de su trabajo a continuar esa tradición familiar, teniendo en cuenta que sus archivos personales deben de contar con una documentación que envidiaría cualquier institución oficial.

Allen -a partir de aquí me referiré sólo al hijo- establece una secuencia de series fijas de textos en la pirámide de Unis que él ha reconocido a través de su presencia en la mastaba de Senuseretankh en el-Lisht, S. En su opinión, ésta presenta la versión más completa del corpus de TP de Unis, tanto porque en origen era más completa incluso que la del rey, como porque se ha preservado aún mejor 156. Allen supone que los

Osing, Zur Disposition..., n. 44.
Allen, Reading..., 7.

editores de Unis se vieron imposibilitados a mantener la totalidad de los textos que componía el corpus original, de manera que omitieron una serie completa<sup>157</sup> y varios Spr. aislados del conjunto. La razón sería el espacio limitado del que disponían y el tamaño -relativamente grande- de los signos con que fueron copiados los textos.

Por comparación entre ambas secuencias de textos, establece las series originales de la pirámide de Unis. Éstas alcanzarían el número de diez -nueve más B, supuestamente omitida-, algunas de las cuales están repartidas entre varios lugares, lo que explica las subdivisiones en la tumba real, aunque en la mastaba de el-Lisht aparecen casi todas en una sucesión ininterrumpida (cuadro 6).

En la cámara funeraria, Allen propone una sucesión de series que coincide con la de Osing, con la salvedad de desplazar el frontón oriental al final del ritual de ofrenda y no en su medio (cuadro 7): H, encantamientos protectores / A-C, el ritual de ofrenda, cuyas palabras iniciales parecen hacer referencia a las fórmulas contra reptiles precedentes / D, respuesta del rey, que en S aparece en esta ubicación, tras la ofrenda / E, ritual de resurrección (figura 28).

Las series A-C forman una unidad que él denomina Ritual de Ofrenda. Se corresponde, con la salvedad que veremos después, con el grupo B de Osing.

A. Consiste en las frases cortas que cubren los tres registros de F / N. El término ritual es apropiado para estos textos pues están pensados para acompañar la presentación de ofrendas al rey difunto y ser pronunciados por un oficiante, que se dirige a él como Osiris Unis -ya lo había identificado así Osing-.

B no aparece en la pirámide de Unis.

C. Es la continuación y conclusión de los textos de ofrenda de la serie A. En W aparece dividida en tres lugares: C<sub>1</sub> en F / E, corresponde con las últimas ofrendas,

La mastaba S contiene dos secuencias que no se encuentran en la pirámide de Unis; Allen, Reading..., 9-10:

B (Spr. 172-198), que es una lista de ofrendas breve y los himnos que la acompañan; aparece también en las pirámides de la dinastía VI. La doble presencia en éstas y en S hace pensar a Allen que ya se habría creado para la tumba de Unis y fue omitida de sus estancias por falta de espacio;

K (Spr. 593, 356-357, 364, 677, 365, 373, CT 516), que probablemente no existía como serie en el Reino Antiguo, aunque sus textos aislados empiezan a aparecer en esta época. Tal vez se recopiló y adaptó en el Reino Medio, pues su ortografía muestras características de este momento, lo que no es el caso para el resto de los textos, de escritura más arcaica.

de carácter genérico -alimentos, vestimenta e insignias-, del ritual;  $C_2$  en A-F / N es la conclusión de la ceremonia, con la reversión de la ofrenda y unas últimas libación y sahumerio; el rito termina con  $C_3$  en A-F / S, la ruptura de los recipientes usados en la ofrenda, para evitar su reutilización.

La serie E forma un segundo conjunto de Spr. que ocupan el lateral meridional de F y de A-F, es decir se corresponde sin variación con el grupo C de Osing. Contrariamente a la indecisión de éste respecto a la conveniencia de añadir 245-246 a los textos de F / S y E, Allen no duda de su contigüidad y pertenencia a una única serie, que él denomina *ritual de resurrección*.

En ella, el rey momificado es identificado con Osiris. En conjunto, estaría dirigida a liberar el espíritu del difunto de sus ataduras con este mundo y de la inercia de la Duat, identificados, el primero con Horus y la segunda con Osiris<sup>158</sup>. En un sarcófago del Reino Medio, la serie está encabezada por el título r3 n s3hw m ht wdb-ht, fórmula para convertir en the tras la reversión de las ofrendas. La mayoría de los textos se dirigen, en todo o en parte, al difunto y pueden ser reconocidos, en origen al menos, como rituales, aunque la celebración consistiera, únicamente, en su recitación, sin manipulaciones adicionales. Las variaciones entre 3ª y 1ª persona pueden ser coherentes. El ritual comenzaría con tres recitaciones dirigidas al rey, inerte en su sarcófago (Spr. 213-215), continuaría con otras tres que serían originalmente las palabras pronunciadas por el difunto resucitado (Spr. 216-218) y concluiría con seis pronunciados alternativamente para y -en origen- por el monarca (Spr. 219-222, 245-246).

Los dos frontones de F están configurados como series no-rituales, pensadas para el uso personal del monarca, que habla originalmente en 1ª persona.

H ocupa el frontón occidental -A<sub>1</sub> de Osing- y estaba destinada a proteger el sarcófago y su contenido de los enemigos a los que se dirige. Ninguna otra pirámide lo recupera, pues reservan este lugar a textos de resurrección o del ritual de ofrenda <sup>159</sup>.

<sup>&</sup>quot;Osiris, you cannot have control of him; your son cannot have control of him. / Horus, you cannot have control of him; your father cannot have control of him". (146a-b, traducción de J.T. Allen).

Frente a Osing, Allen considera que el lugar canónico para los Spr. apotropaicos sería A / E, que es donde se encuentran en el resto de las pirámides -incluida la de Unis-, y así lo confirmaría su presencia en este lugar, incluso, en la mastaba S. Allen, Reading..., 17, n. 21.

D llena el frontón oriental. Sus textos no serían, como considera Osing, parte del ritual de ofrenda, sino una respuesta a éste, originalmente pensada para ser pronunciada por el difunto en 1º persona. En S sigue a los textos de esta ceremonia y empieza en una nueva columna, en una sección diferente del muro. El rey difunto se designa a sí mismo como fuente de su provisión de alimentos, o convence a las divinidades del otro mundo para que se la concedan.

Mientras que las dos series de los frontones serían independientes, los textos de ambos rituales actuarían coordinadamente. Con el de la ofrenda, se proveería al rey con los medios para continuar la existencia; con el de resurrección, asumiría la vida como un 3h. Ambos, además se disponen axialmente, con el sarcófago en su centro, el ritual de ofrenda en la mitad septentrional y el de resurrección en la meridional.

En contraste con la cámara funeraria y el pasaje A-F, los textos de la antecámara son básicamente no rituales, pensados para el uso personal del espíritu del rey en su camino hacia el más allá. La distinción estaría expresada por la primera frase en esta estancia: "Your son Horus has acted for you" (257a, traducción de J.P. Allen), en aparente referencia a los rituales consignados en las cámaras precedentes. La alusión significaría también que éstos serían dirigidos por el sucesor del rey difunto o un oficiante en el papel de Horus. Este Spr., 247, es también uno de los pocos que presenta una alocución dirigida al difunto, pues la mayoría de los demás parece estar pensada para ser recitada por el rey mismo.

El orden de sucesión y lectura de los textos es idéntico al propuesto por Osing, es decir, el que indican los signos mismos, empezando por el frontón occidental, y estaría confirmado por los textos de la mastaba S y algunos sarcófagos coetáneos a ésta (figura 29).

F<sub>1</sub> cubre los muros de A / W -frontón incluido- y A / S. Comienza con el rey emergiendo de la *Duat* y termina con él pidiendo permiso para entrar por la puerta de Nu; los textos intermedios aluden a su progresión a través de las distintas regiones del cielo anteriores al alba.

F<sub>2</sub> -frontón de A / E- y F<sub>3</sub> -muro de A / E- podrían parecer fuera de la progresión coherente que va de F<sub>1</sub> a G e I-J, con su recorrido por el cielo nocturno, la presentación ante las puertas del cielo díurno y la salida con el amanecer. Ambas series parecen dedicadas a la adquisición por el rey de poder mágico y su empleo contra los

enemigos. Sin embargo, también contienen temas idénticos a los que aparecen en aquella ascensión. El *Himno caníbal* con el que se abren proporciona una imagen del cielo nocturno; pero la noche misma es equivalente a la condición del uníverso antes de la creación y el primer amanecer, es decir, cuando sólo se manifestaba el Nu, ante cuyas puertas se encuentra el rey en el último Spr. de F<sub>1</sub>, lo que asegura la continuidad de una y otra serie. La adquisición de fuerza en la región y época del caos inicial, sobre la isla de la conflagración, encuentra su equivalencia en la identificación con Sobek, que le proporciona el poder para dominar los peligros. Éstos se materializan en las serpientes y escorpiones de los siguientes Spr., que encuentran así acomodo en la serie. Ésta debe de ser la razón por la que Allen no los separa del resto, como hizo Osing, y por la que, cuando el conjunto de textos se desplaza, los encantamientos contra serpientes pierden su relación con la puerta del serdab.

G cubre A / N. Su tema es el ascenso al cielo, de ahí que se abra con la imagen del rey como un ave y se cierre con la subida de la ofrenda.

Las series I y J se corresponden con el grupo E de Osing, es decir, son los textos del corredor exterior.

Contemplan al rey a punto de iniciar el ascenso hacia el cielo, con -o como- el sol. Se siguen con alusiones a la participación del rey en el amanecer: asciende, se transforma en el babuino que saluda al sol matutino, o es el toro con la luz solar en cada ojo y hace brotar la vegetación en las orillas del horizonte o retira la noche. El último Spr., el 321, lo presenta pidiendo transporte al barquero celeste.

A partir de estas series y la observación de los textos mismos, Allen establece cuáles han de ser los principios para su lectura<sup>160</sup>: cada uno de los dos grupos de ambas cámaras se inician por la pared occidental; los textos se leen de derecha a izquierda y de dentro hacia afuera; donde ambos principios no son posibles, se toma preferencia por el segundo, razón por la que los muros septentrionales se leen en dirección contraria, izquierda-derecha.

Los principios que rigen la composición de los textos de Unis sugieren la presencia de dos consideraciones subyacentes<sup>161</sup>. La primera es que la dirección derecha-izquierda de la mayoría de los muros refleja la dirección habitual en la

<sup>160</sup> Allen, Reading..., 23.

<sup>161</sup> Allen, Reading..., 24.

escritura egipcia, en este caso, posiblemente la de los rollos de papiro que sirvieron de modelo para las copias sobre las paredes. La segunda es que la orientación de los jeroglifos está determinada por la de las columnas de texto. En ninguno de estos casos la dirección hacia el sarcófago se convierte en un factor significativo: si así fuera, todos los muros orientales y occidentales tendrían idéntica orientación. No obstante, sí hay un principio oeste-este, motivado por el cuerpo del rey en el interior de F. Aquí resulta importante el punto de vista del monarca: los textos se leen en el orden en que los ha de ver el rey en su salida, resucitado.

Allen termina su estudio aplicando el principio que ha defendido en el artículo, es decir, que hay una relación evidente entre el contenido de los textos y su ubicación en la pirámide. Esta relación ha de ser la base para interpretar tanto los TP como cada uno de los elementos arquitectónicos que aparecen inscritos. Así, él interpreta los himnos como un viaje del rey desde la muerte a la nueva vida. Este recorrido sería idéntico al viaje nocturno del sol: muerto en el oeste, se une con Osiris en la Dat y asciende de nuevo por el este. La misma estructura arquitectónica de la pirámide se haría eco de esa finalidad cósmica, pues en sus cámaras reflejaría esa identificación con las distintas regiones del universo. Como esta tesis trata ese mismo tema, y hay un capítulo dedicado a la interpretación del universo en los TP, esta aplicación práctica de los principios de ubicación de los textos se expone y comenta en él (cf. infra, IX.2.2).

| ı |  |  |  |
|---|--|--|--|
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |

#### CONCLUSIONES DE LA PRIMERA PARTE

En el comentario al problema de la fecha de composición de los TP ha quedado manifiesto de manera evidente mi punto de vista. A efectos de su interpretación, los textos deben considerarse coetáneos al momento en que aparecen en las estancias internas de las pirámides.

Este planteamiento no quiere decir que la totalidad de los himnos se compusiera a partir de la nada a fines de la dinastía V y en la VI. Lo que significa es que para los egipcios de ese momento el contenido de esos textos tenía sentido y validez: estaba vigente. Si no lo estuviera, no lo habrían copiado. La existencia de un conjunto de textos diferente para cada pirámide, sobre todo con dos modelos, Unis y Pepy I-Merenré-Pepy II, con Teti como transición entre ambos, además de la recensión más corta para las esposas reales, son prueba evidente de la reedición de los textos y por tanto de su contemporaneidad. Es un corpus que se desarrolla gradualmente y es elocuente en todo momento a sus coetáneos. Hay una reactualización continua de las composiciones, pero las leyes que rigen ese proceso resultan desconocidas en buena medida; de cualquier manera implica una cierta crítica de los textos basada en su profundo conocimiento. Sería factible que algunos fragmentos pudieran ser anteriores, pero la mayoría de los supuestos anacronismos pueden recibir otras interpretaciones alternativas, que los mantienen en el Reino Antiguo.

Por otra parte, resultaría inesperado que pudiera ser de otra manera, si se tiene en cuenta el alto grado de transformación y elaboración patente en las obras de las dinastías tinitas. La *invención de la cultura* que se produce en ese momento -un periodo muy largo de varios siglos, no debe olvidarse- supone una verdadera barrera que corta la relación de estos textos con la prehistoria.

El descubrimiento del sistema de copia, mediante modelos completos de la pared escritos de antemano sobre papiro, es también una importante novedad. Nada se dejaba al azar. Los textos eran seleccionados seguramente en la Casa de la Vida, donde

se preparaban los prototipos. Éstos fueron siempre centros muy activos de creación intelectual, y los cambios continuos en las versiones de los TP así lo testimonian.

Un problema relacionado con la fecha de composición de los textos, pero sin resolver, es el del estado inconcluso de todas las cámaras con textos. No puede argumentarse falta de medios, pues el cierre del pasillo descendente y el conjunto de la capilla septentrional se realizaban cuando las ceremonias habían terminado. Tampoco puede pensarse que la muerte de todos los reyes hubiera acaecido cuando el complejo estaba en una fase inicial de la construcción, pues el templo alto, que tenía que rematarse al tiempo que la cara oriental de la pirámide sobre la que se apoyaba, estaba siempre muy avanzado, tanto como para haber realizado -o al menos iniciado- la decoración escultórica. No parece coherente imaginar que los sucesores se encargaran de esta tarea tan costosa. Podría pensarse que los textos se elegían en los últimos momentos de la vida del rey -o incluso cuando ya estaba muerto- y los escultores no disponían de más tiempo para tallar las inscripciones que el requerido para la momificación del cadáver real. Así, independientemente de la duración del reinado, sólo se disponía de los setenta días que se dan como periodo tipo para esa labor recuérdese, no obstante, que la única información sobre el tiempo empleado durante el Reino Antiguo supera los doscientos días-. Ésta sería una explicación posible si no fuera porque la cámara de Pepy I testimonia varias etapas de copia y en las más antiguas el nombre del rey aparece en una versión que se abandonó a mediados del reinado. El problema queda tan inconcluso como las propias cámaras hasta que no se estudie otra documentación. De cualquier manera, es interesante insistir sobre las aportaciones que un análisis preciso de la arquitectura de los complejos funerarios puede aportar a nuestra comprensión de los TP. El problema, también sin resolver, del llamado serdab de las estancias internas es otro ejemplo.

Esta posición respecto a la fecha y la redacción de los textos entra en conflicto con uno de los puntos básicos de la interpretación historicista de los textos. Como ha quedado también expresado con toda claridad en el apartado correspondiente, no comparto el punto de vista de estos autores, por las razones que ya se han expuesto. Esto no implica que sea una vía muerta y que no se puedan obtener algunas enseñanzas

históricas de los textos, pero éstas serán básicamente de evolución de las creencias religiosas y del sistema de pensamiento. Es muy improbable que de unas composiciones escatológicas de su naturaleza se puedan inferir conclusiones de índole política, como se hizo a comienzos de siglo.

La misma crítica se ha realizado de la teoría ritualista alemana. Considero muy improbable que los TP sean el recetario de un ritual, cualquiera que sea la naturaleza de éste. Su principal inconveniente es el escaso lugar que se deja a los propios textos; en esa corriente, más que como fuente, los TP se toman como una excusa sobre la que levantar construcciones teóricas desprovistas de una base tangible.

Schott pretende que son el ritual del propio cortejo funerario real, de acuerdo con unas leyes muy rígidas de paralelismo entre ubicación de textos y complejo piramidal, que le obligan a una comparación con elementos arquitectónicos desaparecidos -pues da unas fechas antiguas a algunas composiciones de los TP, incompatibles con la edición continua-.

Spiegel defiende que copiarían las palabras pronunciadas en las ceremonias con las que se deposita el cadáver en las estancias mismas en que se inscriben los textos. Esto le obliga a suponer en esas cámaras unos ritos que no pueden haber ocurrido en un espacio tan restringido, como el sacrificio de animales; otros tienen un marco diferente, como la momificación o las ofrendas de la *wsht* y el santuario-zh.

Ni siquiera la hipótesis de Altenmüller, mucho mejor estructurada, en la que los Spr. recogen, sin un orden concreto, referencias a las ceremonias de enterramiento real, sin ligarlo ni al complejo ni a las cámaras internas, ha recibido el consenso general. Las alusiones míticas a las que recurre para identificar la relación entre series y ritos no son convincentes. No obstante, el trabajo de este autor ha proporcionado algunas bases válidas para analizar el proceso de transmisión y copia de los TP: las series de Spr., las secuencias de series. El análisis de la transmisión textual está mostrando que, efectivamente, hay agrupaciones canónicas, es decir, series de textos que se mantienen siempre en idéntico orden, lo que demostraría que, de alguna manera, estaban así ordenados en los archivos sacerdotales. Lamentablemente, con la excepción del trabajo que publicó ya él mismo con los Spr. disponibles, estos análisis han de quedar de momento como teoría, pues Leclant ha anunciado la aparición de una gran cantidad de

€ M N Conclusiones...

versiones novedosas y fórmulas inéditas en Pepy I y Merenré, así como mejoras considerables en la nueva copia de Teti, lo que supone dejar en suspenso todo estudio de comparación paleográfica entre los textos de las diferentes pirámides, pues no tendría mucho sentido si ya sabemos que falta una documentación apreciable.

Pero la escuela ritualista alemana ha aportado importantes perspectivas. La clasificación de los textos que hizo Schott, si eliminamos su cronología y reducimos su componente explicativo sobre la gestación de los mitos, sigue aportando enseñanzas sobre el componente formal de los textos, aunque éstos no tengan un peso específico en su interpretación. Esto no significa rechazar la propuesta de Barta de entender los textos como s3ħw. Ambas son compatibles, pero implican aceptar el carácter de recitación que tiene buena parte de los Spr.; cualquier interpretación ha de tener en cuenta esa circunstancia y explicarla.

Más coherente me parece la corriente que se inicia con Piankoff, aunque su tratamiento de los textos sea muy criticable. Los TP han de ser interpretados como textos funerarios, pues eso es lo que son. Si la resurrección, ascensión y viaje celeste del rey son el tema del que hablan los textos, su finalidad sería asegurar permanentemente que esa misión se cumpliera, mediante su inscripción en los muros de la propia cámara funeraria. Las fórmulas nos informan, antes que nada, de la concepción del más allá que se hicieron los egipcios. La insistencia en la supervivencia del difunto, como ha puesto de manifiesto Barta, es un buen razonamiento para comprender que su contenido no se limita a la ceremonia de enterramiento, por más que las recitaciones que la acompañan tengan como finalidad la de posibilitar al difunto la recuperación de sus facultades como ser viviente. La obra de Barta, a pesar de su cierta simplicidad -en el sentido de ausencia de complicaciones interpretativas-, me parece la más fiel a los TP, o tal vez mejor, la que traiciona menos su sentido.

Las aportaciones posteriores de Osing y Allen no se contradicen con ella. Se limitan a insistir en que la ubicación de los textos tiene importancia para interpretar su contenido. Se convierten así en base para estudios más precisos, de carácter más particular. Su principal problema es la limitación a la pirámide de Unis ¿hasta qué punto puede ser válida una teoría que no sirve más que para una única pirámide? De

cualquier manera, parecen gozar de un cierto consenso, y ya algunos análisis recientes utilizan su división de los textos.

No es por casualidad que las corrientes de interpretación de los TP vayan en paralelo al análisis de las ceremonias de enterramiento y de la arquitectura del propio complejo funerario.

Grdseloff plantea la posibilidad de extrapolar la información que obtuvo en tumbas privadas a los funerales y la arquitectura monumental dedicados a los reyes coetáneos, partiendo del argumento que todo ritual dedicado a los súbditos no era más que una adopción por las elites y después por el pueblo de un antiguo privilegio real. Así, propuso que las ceremonias de purificación y la momificación tendrían lugar en el templo del valle. Sin embargo, no se preocupa por la continuación del sepelio, para el que no propone ningún marco concreto. En la identificación de su desarrollo no atribuye ningún papel a los TP. El templo alto quedaría reservado al culto funerario que se desarrollaba desde el momento de depósito de la momia real en sus cámaras para la eternidad, como ya se había planteado por autores anteriores y no ha sido contestado desde entonces.

Por el contrario, para la escuela ritualista alemana, el análisis detallado de la arquitectura funeraria se convirtió en una premisa básica para poder identificar el escenario en que se desarrollarían las ceremonias del enterramiento real que intentaban reconocer en los TP. Tanto Ricke-Schott como Altenmüller han estudiado ambos temas en paralelo. Sus conclusiones son que la momificación se llevaba a cabo en el exterior del complejo, rechazando así la hipótesis de Grdseloff y de sus seguidores, básicamente de la escuela francesa -Drioton, Lauer-. En el templo bajo sólo se remedaban los actos físicos de la purificación y del embalsamamiento, pero el conjunto del sepelio se sitúa en los edificios del complejo. La calzada sería el camino por el que subiría la procesión funeraria, que se continuaba con algunas ceremonias en el templo alto mientras el cadáver se dirigía, a través del corredor transversal, hacia el patio septentrional y de éste a las cámaras internas. Los TP se convierten en la clave para identificar esos espacios con un momento concreto de las ceremonias.

 $\longrightarrow$   $\mathbb{N}$   $\mathbb{N}$  Conclusiones...

No es extraño que los trabajos de Arnold acerca del uso del complejo funerario hayan surgido en paralelo a una interpretación de los textos completamente diferente. Él partió de la crítica a la premisa por la que aquél era una especie de escenario grandioso para el sepelio. Sin embargo, su simple comprobación de la anchura de puertas y corredores por donde debía discurrir el cortejo le permite afirmar que si bien el paso es posible, la ceremonia no podía desarrollarse con un mínimo de fasto por la estrechez de esos pasajes. En consecuencia, retira del complejo toda implicación con el entierro real, que se desarrollaría en arquitecturas efimeras en el exterior, posiblemente en su lado septentrional, pues es en éste donde se encuentra la entrada a los subterráneos funerarios. Ese lado del complejo sólo podría terminarse cuando la ceremonia hubiera concluido. Los recientes análisis que ha publicado Labrousse de la capilla septentrional confirman que ésta no se construía hasta que el pasillo descendente no era obturado, terminado el sepelio.

Al expulsar del complejo funerario las ceremonias del enterramiento, también se ha roto la correspondencia directa entre arquitectura y TP. Si a eso unimos la crítica de Barta a la escuela ritualista y su rechazo a que los textos aludan a una ceremonia de sepelio concreta, la antigua ecuación de las tres igualdades queda completamente anulada. La obra de ambos autores es de un paralelismo excepcional. Barta afirmaba que la finalidad de los TP estaba determinada por las necesidades del difunto en el allende y garantizaban la prolongación de su vida por la eternidad. Arnold escribe que los complejos funerarios reales manifiestan intenciones que sólo conciernen y son relevantes para el más allá real.

Para identificar la funcionalidad de los edificios, Arnold recurre a los relieves de sus salas. Ninguno de ellos tiene relación alguna ni con ritos de enterramiento ni con el cortejo fúnebre. Sus imágenes son, exclusivamente, simbólicas, y pueden agruparse en dos temas fundamentales:

- a) asegurar la existencia póstuma corporal del rey difunto a través de la ofrenda funeraria en el templo, representada por las hileras de portadores;
- b) conservar y glorificar la fuerza real y su divinidad a través de:

la certeza de su renacimiento, asegurado por las imágenes de amamantamiento del rey y la dedicatoria adicional de las puertas del templo del valle a diosas;

su fuerza creadora de orden y la imagen de su victoria sobre el caos, representado por los enemigos exteriores y los de la naturaleza que mueren en las escenas de caza; y

la glorificación de su poder real en el más allá mediante las imágenes de homenaje de los altos funcionarios y por las hileras de dioses que se dirigen hacia él.

Significativamente, Stadelmann, fiel a la escuela alemana, considera que el complejo se usó, de manera efectiva, en el entierro del rey. Pero igual que Arnold, se ve obligado a suponer que algunos elementos, como la calzada, se construyen cuando han terminado las ceremonias. Esto implica que su verdadera función está en la que se desarrolla permanentemente, desde que el rey queda enterrado y se concluyen los edificios. Incluso su interpretación de la finalidad de las salas, básicamente simbólica, es deudora del espíritu expresado en el artículo de Arnold.

Podemos intentar llevar un paso más lejos la interpretación de Barta y Arnold. Si se revisa el catálogo de temas que cubren los relieves del complejo, se puede reconocer que no hay una diferencia fundamental con los temas que han identificado los diversos autores que han analizado el contenido de los TP.

El ritual de la ofrenda (textos dramáticos de Schott, grupo B de Osing o series A-D de Allen), así como los encantamientos mágicos contra reptiles (grupo A de Osing y series H y F<sub>2</sub> de Allen) aseguran la existencia póstuma corporal del rey difunto igual que las hileras de portadores de alimentos.

Las letanías y las transfiguraciones de Schott, el grupo C/D/E de Osing o las series E -ritual de resurrección-, F-G -textos de transformación en 3h, e I-J -textos de salida al día- de Allen están dirigidas a renovar, conservar y glorificar -iluminar- al rey mismo y a su poder en el más allá. Igual que en los relieves, en los textos el rey es amamantado por diosas, vence a sus enemigos en el *Himno caníbal* y en otras manifestaciones de su fuerza sobrenatural, es saludado y glorificado por la asamblea de dioses, sentado en su trono celeste, como lo hacen los altos funcionarios y las híleras de dioses del templo, y se exalta, como se verá en los capítulos finales de esta tesis, su fuerza creadora de orden y organizadora del universo.

Las barcas no han sido tenidas en cuenta por estos autores, pero resulta indudable que tienen que cumplir algún papel. Mientras se conocía sólo los depósitos vacíos para naves auténticas, su significado podía plantear dudas. Resultaba posible

Conclusiones...

suponer que eran objetos utilizados en las ceremonias de enterramiento, y que habían sido haladas por la vía que condujera hasta el templo funerario; su uso podría incluso justificar la necesidad de esa calzada embaldosada que facilitase su desplazamiento. Sin embargo, el hallazgo de simulacros en piedra no deja lugar a otra interpretación que la simbólica. Y en ésta, es evidente que los TP tienen una respuesta, pues el uso de barcas como medio de desplazamiento celeste se atestigua en la mayoría de los Spr.

Este punto de vista nos conduce a una matización sobre la cronología de los TP. Si en los complejos funerarios que se desarrollan desde la dinastía IV están presentes la decoración y los elementos que podemos poner en relación con el contenido de los textos, quiere decir que las creencias en que éstos se sustentan ya existían -o se estaban formando- desde ese momento.

Finalmente, como era de esperar, el complejo funerario y los textos incluidos en él no están aislados. Ambas creaciones, como cualquier otra producida para los monarcas egipcios, son obra de unos teólogos que han creado una imagen concreta de la realeza que se manifiesta en todo lo que se relaciona con ella. Determinar cuáles son los principios básicos que subyacen a esas creaciones es la finalidad de la segunda parte de la tesis.

# **ABRIR CAPITULO II**

